وكتورم حسب العمرسي المدرس بكلية اللفة العربية جامعة الأزهر



الكاز والفرانية في في الزمخيتري والكران المال والمال المال والمال والمالمال والمال وال



TTIET

ملتزوالطبع والنشر والفرم العركي البارعة التراقية في تفسير الزخصري

والمسكر المري

وكتور فحرست العدوسي

البالغالفالدلسات الملاغية وأثرها في الدلسات الملاغية

ملتزم الطبعُ والنثر دارالفسي رالعت ربي



.

## الاهتراء

## إلى أطياف النور

هذا جهد متواضع – في ميدان البحث العلمي – لم أثريث في إهدائه إلى الائة رجال خالطوا قلبي ، وكان لهم هن النفس موقع جليل .

إلى ووح الإمام الجليل أبى بكر عبـد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاتى ، ذلك الذي شرع لبحث البلاغة منهجاً قيماً ، يعرف فضله كل باحث يحترم العقل والحق .

و إلى روح الإمام الثبت أبى القاسم محمود بن همر الزغشرى ، الذي متح العروبة و لسانها عقله وقلبه ووجدانه ، فأودع تراثها ذخراً من الدراسة اللغوية والآدبية لا يزيده مر الزمن إلا قوة وأصالة ومكانة .

وإلى روح والدى ــ رحمه الله ــ الذى كانت آخر أنفاسه فى هــذه الدنيا همهمات صارعات إلى الله أن يوفق ولده فى طلب الخير ، وأن يجمله من حملة هذا العلم الذى يجمله كل خلف عدو له .

أهديه إلى هـذه الاطياف الني طالما أبصرتها حائمة في آفافي ترسل النوو وتبعث الامل .

عجسد أبق هوسي

i ,

The same of the sa

## إِسْ وَالْفَالِيَّةِ الْفَالِيَّةِ الْفَالِيَّةِ الْفَالِيَّةِ الْفَالِيَّةِ الْفَالِيَّةِ الْفَالِيَّةِ الْفَالِيَّةِ الْفَالِيِّةِ الْفَالِيِّذِي الْفَالِيِّةِ الْفَالِيِّةِ الْفَالِيِّةِ الْفَالِيِّةِ الْفَالِيِّةِ الْفَالِيِّذِي الْفَالِيِّذِي الْفَالِيِّةِ الْفَالِيِّةِ الْفَالِيِّذِي الْفَالِيِّ

## مف المثة

الحدثة رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا، محمد النبي الأسي وعلى آلة وصبحبه أجمعين وبعد :

فرف الواضح أن بلاغة المكشاف كانت نهاية مرحلة متميزة في الدراسة البلاغية . إذ هي الامتداد الحق لدراسة عبد القاهر الجرجاني ، هذه الدراسة التي يشهر تا فيها صاحبها أنه ينشى و القول إنشاء ، أو يبسط فكراً غائمة في دراسة من سبقه ، وهو يحلول أن يمكن ما يقول في نفوس معاصريه ، وأن ينقشه في صدوره ، ويبثه في سويداء قلوبهم ، والكنهم في كثير من الاحيان تسدو عيونهم ، وتضل عنهم أفهامهم ، ولا ينفكون من اعتراض خواطر تعود بهم إلى وأس أهرهم فينكرون ما يقول .

وهذا يعنى أن هدا الاتجاه كان في حاجة إلى كثير من الحواريين ينهضون لتشبيئه وتمدكينه وإنماهه حتى يكتمل بنساء متناسقاً يمهد سابقه اللاحقه . ولكن الفدو لم يهيء لهذا العالم السنى إلا فتى من فتيان المعتزلة ، أنبئته أرضه فهضم تواثه ، وإرتضى منهجه ، ولسج على منواله ، وأضاف لبنات في هذا البناء لا تختلف في لسقها و توعها عما بدأه الاستاذ ، ولو قدر لهذا الانجاء أن تتواصل حلقائه لكان بين أيدينا منه الخير الكثير .

و إذا كان الرعشرى قد طبق كثيراً بما قروه عبد الفاهر الجرجائى فقد أضاف أصولا بلاغية هامة لم يعرض لها عبد القاهر ونمى كثيراً من الاصول السابقة ، وحرر كثيراً من المسائل ،

وهلينا أن تذكر أن التطبيقات في الدرس البلاغي ليست أمراً هيئاً ، لأتها هي حيانه ونماؤه ، وتتركز فيما قدرة البليغ ومهارته ، فقواعد البلاغة وأصولها يمكن أن تجمع في صفحات والمهم هو التطبيق والنظر المنتبت في النص المدروس.

وتحليل تركيبه ، وإبراز محاسن صياغته ، ودلالات خصوصياته . والذى يعين على ذلك الحس المرهف ، والذوق المتمرس البصير ، وهمذا التحليل المبنى على التذوق أو هذا المنهج العلمي التذوقي هو أصح المناهج وأقومها في دراسة البلاغة فإذا تخلف الذوق كانت أصولا علمية شاحبة كما هي في كتاب المفتاح ، وإذا تخلفت القدرة على التحليل والتفسير كانت ضرباً من التحكات الشخصية ، تدفع بها إلى متاهات غير منضبطة ، وليس القطبيق في مسائل البلاغة كالمتطبيق في مسائل البلاغة كالمتطبيق في مسائل البلاغة كالمتطبيق في مسائل النحو والمروض ، وذلك لانه يسهل على النحوي أن يطبق فكراً وأصولا نحويه على نص يدرسه ، ويصعب على البلاغي أن يطبق أصولا بلاغية على نص يدرسه ، ويصعب على البلاغية لا يتأتى إلا بالحس الادن ، يعرسه ، وتحديد المراد من الخصائص البلاغية لا يتأتى إلا بالحس الادن ، ولهذا كان تذوق النص الادن جزءاً من منهج الدراسة البلاغية ، ولهدذا أشار عبد القاهر والزمخشري حين ذكرا الطبع المتهيي، ، والقريحة الوقادة ،

ولذلك اتحفظ في استعال كلمة التطبيق في الدراسة البلاغيــة ، لأنها تستحق من الاهمية أكثر بما تستحق إذا استعملت في الدراسة النحوية ، لانها تعني هذا التفسير والتحليل والشرح ، وهــذا شيء له خطورته في الدرس الادبي .

وَبِعِد كَتَابِ السَّكَشَافِ الفَظِع فِي دَرْسِ البِلَافَةِ هَـذَا الْاَتِجَاهُ تَمَاماً ، وَلَا يَعْظُعُ الْمُثَلِّ الْمُثَالِّرُ أَنْ يَكُونَ إِمَّدَاداً لَهُ ، وَلَا يُصَلَّحُ ، الطَّرَالَ كَذَلَكُ أَنْ يُكُونَ يِعْظُعُ اللَّهِ الطَّرِالَ كَذَلَكُ أَنْ يُكُونَ يُعْلِعُ اللّهِ اللّهِ الطّرَالَ كَذَلَكُ أَنْ يُكُونَ يُعْلِعُ اللّهِ اللّهِ الطّرَالَ كَذَلَكُ أَنْ يُكُونَ إِمَّدَاداً لَهُ ، وَلَا يُصَلّحُ ، الطّرَالَ كَذَلَكُ أَنْ يُكُونَ إِمَّدَاداً لَهُ ، وَلَا يُصَلّحُ ، الطّرَالَ كَذَلَكُ أَنْ يُكُونَ

امتداداً له . وسوف يظهر لنا أن ما أفاده ابن الآثير من الـكشاف وما أفاده الله الدي كذلك من الـكشاف وما أفاده الملوى كذلك من الـكشاف هو خير ما في هذين الـكتابين .

ثم شغلت الدراسة البلاغية بهدا المنهج الملفق الذي حدده أبو يعقوب في كتاب المفتاح ، واستمد أصوله الاسهاسية الهامة في منهجه من كتاب نهاية الإيجاز ، وقد أشرت في بحث كنبته في بلاغة المفتاح إلى تلك الأواصر القوية بين المكتابين ، ووضعت اليد على ما أفاده أبو يعقوب من الرازى ، وبيئت ، أن ذلك كان في أصول العلم ، كتحديد علم البيان الذي أفاده أبو يعقوب مما كتبه الرازى في الدلالة المعنوية ، وكمبحث الدلالة الذي قدم بها لدراسة علم البيان ، وكالاصطلاحات التي تتداول في البلاغة إلى اليوم ، كاصطلاح الاستعارة البيان ، وكالاصطلاحات التي تتداول في البلاغة إلى اليوم ، كاصطلاح الاستعارة التصريحية والمهنية والاصلية ، والتخييلية ، وكالقول بوجوب فاعل التصريحية في الإسناد المجازى ، كل هذا وغيره كثير ذكره ابن الخطيب الرازى وحسبه الناس لاني يعقوب ،

وقد استمد السكاكي مادنه العلمية من كلام عبد القاهر والزمخشري ، ولمكنه عجز عن المحافظة على الروح الآدبية ، لانه حاول أن يلخص ، والمشتغلون بالبلاغة يفهمون أن تلخيص التحليلات البلاغية يفسدها . وكذلك فعل أبو يعقوب جين استخلص مادته العلمية عا ذكره الشيخان ،

ومن الغريب أن تتحدد بلاغتنا و ننتى عند هذه الصورة فى هذا المنهج الذى لم يضع أصوله فقها مهذا الفن ، لا ننا نعرف أن ابن الحطيب وإن كان من أعظم رجال الفكر الاسلامى فليس من أعظم وجال البلاغة ، ونحن نعرف أن السكاكى عاش عيشة العوام حتى ناهز الثلاثين ، ثم انصرف إلى العلم طلبا للحظوة وتبل ماعند السلاطين ، وله حكاية مشهورة فى هذا ، ودراستنا اثقافته تفيدنا أنه لم ماعند السلاطين ، وله حكاية مشهورة فى هذا ، ودراستنا اثقافته تفيدنا أنه لم يتوفر على درس اللغة والادب ، ولم تتحله ظروف حياته الإدمان ، والمعارسة ، يتوفر على درس اللغة والادب ، ولم تتحله ظروف حياته الإدمان ، والمعارسة ، والمعايشة ، حتى يتهيا له اكتساب ذو قهذه اللغة ، وإن أناحت له أن محفظ قدراً عن قواعدها الانها تعتقدان كتساب الذوق اتى مناخراً بالنسبة اللاحاطة بالاصول عن عناج إلى جهد أكثر ، ومثايرة أطول ، ويجانب هذا كان والقواعد ، فهو محتاج إلى جهد أكثر ، ومثايرة أطول ، ويجانب هذا كان

السكاكي يحفظ أخلاطا من المعارف الغامضة والشاذة ، فقدكان أعلم الناس باالنسعين في زمانه ، وكان يستنزل السكواكب من أفلاكها كما يقول المؤرخوث م

ولا شك أن من أهم ما أغرى الدارسين بكتاب السكاءكي هو سهوياته ، لأن المسائل البلاغية التي لانعتمد إلا على العقل يسهل تحصيلها والإحاطة جهاء وجمعورية هذا البكتاب تتركز في عبارته وأسلوبه المعقد الغامض ، أما مادته العلمية فما أسهابل ولذلك حفظها الصبيان لما شذبها الخطيب في كتاب الناخيص ، وإن كا نست لا تغنين فتيلا في إدراك العلم وفقه أسراره .

وكان غينا للبلاغة والبلاغيين أن يستمر الدرس البلاغى على هذا المتهج حتى هذا الوقت الذى نميش فيه . وقد اعتمده الاستاذ المرحوم أمين الحولى حين قارن بين دراستنا لبلاغتنا ودراسة أمم الغرب لبلاغتم فى المنهج والموضوع ، ورأى لبلاغتنا وجما شاحباً معروقاً ، وهو على حق ما دام ينظر إلها من هذا الوجه .

ولما كان درس البلاغة العربية لم يستقم على منهج صحيح وطريقة أقرب إلى السكال، إلا في دراسة للشيخين . وكانت بلاغة الزمخشرى كأنها ثائمة في تفسيره لاتظهر ملامحها محددة واضحة في كل مسألة من المسائل البلاغية محدت في هدذا البحث إلى بيانها وتوضيحها ، حتى برى الدارسون كل ماقاله الزمخشرى في كل مسألة من المسائل البلاغية . وفي ضوء هذا يتحدد ما أضافه من أصول في هذه الدراسة ، وما أفاده من غيره ثم ما أفاده غيره منه .

وكان يازم لهذا أن أنقبع الفكر البلاغية في كتاب الكشاف، فقرأت تفسيره مرات ولستخرجت منه كل ما يتصل بمسائل البلاغة وجمعت النظيير مع نظيره .

ولحظت أنه يذكر النظم، وعلم عاسن النظم، وتجاوب النظم، كما يذكر علم المعانى وعلم عاسن النظم، وتجاوب النظم، كما يذكر علم المبان، فجمعت كل ما يتصل بهذا وعقدت له فصلا خاصاً ببحث النظم وتحديد مفهومه كما يتصوره الزمخشرى، أمّ لحظت أنه يقف عند مفردات النص، ويشير إلى تمدكن الكلة في سيافها،

وملاءيتها الصاحبتها من حيث مادتها وهيئتها جمعا أو أفرادا ، وصيغتها فعـــــالا أو اسماء كما ينظر في معانى أدرات الربط كالفاء وثم وإن وإذا ، وحروف. الجر ويفسر مواقعها تفسيراً أدبياً عتازاً ، فعقدت لذلك فصلا ، در ست فيه ما يتصل بالكلمة وبينت ماأفاده من غيره ، وما أضافه من حسه وذوقه ، ثم رأيته يقف عند أحوال صياغة الجملة ويفسر خصائصها تفسيرا بلاغيـا ، ويدرس التقديم ، وصور الامر والنهي . والنني ، والاستفهام ، وغيرذلك عا يتصل بالجلة ، فعقدت لذلك فملا درست فيه كل ما يتصل بصياغة الجلة . ثم لحظته يدرس العبارة والفقرة، فينظر في الفواصل القرآنية وملامتها لمضامدين الآيات ، كما يدرس الفصل والوصل، والإلتفات، وأسلوب التكرير، والاختصار، وترتيب الجل وبناء ثان منها على أول ، فعقدت الحكل ذاك فصلا يشمل دراسة الجل من جميع هذه الوجوه ، ثم رأيته يقف عند صور البيان مفسراً ، ودارساً وعدداً ، فيذكر التشبيه التمثيلي، والمجاز، والاستعارة، والكناية، والتعريض، فعقدت لذلك فصلاً ، درست فيه كل ما يتصل بالصور البيانية . ثم لحظته يذكر ألوا المن البديع ويشير إلى قيمتها البلاغية وإلى أنهامن صميم البلاغة القرآنية ، ثم يذكر فناكا لجناس ويشير إلى أن بلاغته كغير الملتفت إليها ، فمقدت لذلك فصلا درست فيه مذهبه في البديع، وصلته بالاعجاز البلاغي، وبينت فيه ما ذكره من ألوانه .

ثم رأيت أثره في الدراسات البلاغية واضحا في كل ما كتب في البلاغة بعدد السكشاف ، ورأيت أن أهم ماشغل الدراسة البلاغية بعد الزمخشرى هو كتاب المفتاح ومادار حوله من دراسات ، وكتاب المشل السائر ، وكتاب الطراز ، فرأيت أن أحدد أثره في هذه السكتب الثلاثة ، فعقدت لسكل كتاب هنها فصلا ، ورأيت أن هناك كتبا كثيرة دارت حول المفتاح تلخيصا ، وتوضيحا ، وشرحا و تقريرا ، فاخترت منها كتاب الايضاح وكتاب المطول ، وهما في نظرى خبر السكتب التي دارت في فلك المفتاح ،

وكانت دراسة البلاغة في السكشاف تفتضي النظر المجمل إلى البحث البلاغي قبل السكشاف ، وخاصة الإصول البلاغية الى كان بحث السكشاف امتدادا لها ، فكتبت في هذا فصلا كالمقدمة لهذه الدراسة ، حددت فية تحديدا سريعا وواعيا المدى الذي وصل إليه الدرس في كل فن هنها .

ثم رأيت أن أمهد لهذا البحث بدراسة موجزة عن صاحب الكشاف ، أذكر فيها طرفا من أخباره ، وأشير إلى ألوان ثقافته الغالبة التى تطبع ذوقه ، وتفلب على حسه ، لآن الدراسة البلاغية من أشد العلوم تأثراً بثقافة الدارس ، وحاولت أن تكون هذه الدراسة موجزة كما حاولت أن يكون الفصل الحاص بالبلاغة قبل الكشاف موجزاً أيضاً ، لانني لم أرد أن أزحم هذا البحث بغير الدراسة للبلاغة ، ثم ختمت هدذا البحث بخاتمة عرضت فيها أصول الآفكار والقضايا الحامة التي يصح أن تكون نتائج البحث ،

ثم رأيت أن أجمل المدراسة الحاصة بالبحث البلاغي في الكشاف بابا خاصا ، كا جملت الدراسة الحاصة ببيان أثره في البحث البلاغي بابا آخر ، وجملت الفصل الحاص بالبحث البلاغي بابا آخر ، وجملت الفصل الحاص بالبحث البلاغي قبل الكشاف كالجزء من الباب الأول فاعتبرته في فصوله ، فصار البحث في بابين قبلهما تمهيد يحتوى الباب الأول على فصول سبعة ، والباب الماني على فصول سبعة ، والباب الماني على فصول سبعة ، والباب

وقد طرق موضوع البلاغة فى الكشاف بعض الدارسين من المعاصرين ، وكان أولهم الاستاذ الفاصل مصطنى الجويى ، فقد كتب بحثا فيا فى منهج الزمخشرى فى تفسير القرآن وبيان إحجازه ، وواصح أن البحث البلاغى يدخل ضمن منهجه فى بيان إحجازه ، فهو جزء أصيل فى بحثه وقد أفدت منه كثيراً ، وقد كتب الاستاذ الدكتور الحوفى كتابا عن الزمخشرى درس فيه تراثه الملغوى والادى ، وطرفا من أخباره ، وعقد للبلاغة فى هذا الكتاب فصلا ، وكان يعتمد كثيراً على ماكتبه الاستاذ الجوينى . ثم كتب الاستاذ الدكتور شوقى ضيف فصلا على ماكتبه الاستاذ الجوينى . ثم كتب الاستاذ الدكتور شوقى ضيف فصلا عنافيا فى بلاغة الربية ، عنى فيه بنيان ما أغاده من الجرجانى ، وما أضافه للدراسة البلاغة ، وقد أفدت من كشيراً .

ولمكنى أعتقد أن ماكتبته فى بلاغة الكشاف لم أسبق إليه ، وذلك لانه لم يدرسها أحد قبل دراسة مستوعبة شاملة ، يتحدد فيها رأى الزبخشري في كبل هسألة من مسائل العلم تحديداً يقوم على الاستقراء الكامل ، والتقبع اليقظ ،

الذي لم يترك شيئاً يتصل بالبحث البلاغي في المكتباف إلا أشار إليه ، ورجيته. في مكانه .

ولم يتيسر لباحث أن يقف على كل ما قاله الزمخشرى فى كل مسألة من مسائل البلاغة وقوفا تطمئن إليه نفسه إلا فى هذا البحث .

ولم يقف جهدى عند الجمع والتصنيف، وإنما ناقشت، ودرست، وقبلت، ورفضت، وكان هذا البحث خلاصة جهد دائم دائب طوال خس سنوات لم يكن فيها شاغل من شواغل الدنيا سواه فانصرفت إليه انصرافا كاملا .

وكانت محاولة تصوير هذه الدراسة البلاغة المتنائرة في صورة كاملة ملتئمة من أصعب ما واجهني في هذا البحث ، فكنت أنف طويلا عند الفكرة لاتخير لها مكانا ، ولاصل بينها وبين صاحبتها ، كما كنت أثردد كتايراً في الاكتفاء ببعض نصوصه في بيان الفكرة الواحدة ، لان تحليل الصور البلاغية يختلف من سورة إلى صورة وإن اتحدت خصائص الصياغة ، وذلك تبعاً لاختلاف سياق الجل ، وقرائن الاحوال ، وهذا شيء يعرفه المتمرسون في هذا الفن .

وهذه الدراسة اليست من البحوث التي نجمد أنفسنا فيها لنضمها في مكانها من أدريخ العلوم و إنما النضمها في مكانها من دراستنا الآدبية المعاصرة فهي منهج دقيق في دراسة النصوص الآدبية وتحليلها والبحث عن مكامن القوة والتأثير فيها ولا أحد بحثا يقاربه في تاريخ البلاغة والنقد العربي، وهذه حقيقة أدرك أبعادها وأطمئن إلى شمولها وصدقها ، فبلاغة عبد القاهر التي راقت كثيراً من الباحثين الخداتين أضمها بعددراسة الزيخشري ، وذلك لأن التحليل والتفسير الذي هو صمم البحث وخلاصته في دراسة الريخشري أشمل وأدق وأقرب إلى الموضوعية والتعليل من دواسة عبد القاهر .

وجهد الربخشرى البلاغي كما قلمت تأثه في تفسيره، لذلك لم يلتفت إليه كثير من الباحثين المهتمين بالبحث عن أصول قضايا النقد المعاصر في التراث العربي، ولذلك الباحثين المهتمين بالبحث قد يثير بعض البحوث والدراسات حول هذا الجهد الشاخ ، وألفت هذا إلى بعض الإصول الى لم تسكن واضحة في دراسة البلاغية

والنقدية وإن كانت كل صفحة كتبها الزعشرى في بلاغة القرآن تصلح أن تسكون صفحة مشرقة في دراستنا اليوم وغدا فكل دراسته لهذا الجانب البلاخي تشميز بالحصوبة والحيوية والقدرة على العظاء، وليس من حقنا أن نطالب القوم بكل ما تحتاجه حياتنا الادبية، فني ذلك إلغاء لوجودنا، ويكني أن نجد عندهم قبسات تنيرلنا الطريق فنمضي على هديهم، ولو استطاع باحث معاصر أن يبدأ من حيث انتهى الزيخشرى وأن يضيف قدر ما أضاف كما فعل الزعشرى نفسه مع أستاذه عبد القاهر لمكان رائداً من روادنا، فالزيخشرى قبل أن يتصدى إلى الدرس الادبي في الفرآن أهد نفسه له حذا الجهد العظيم بدواسة واسعة هضم فيها الثقافة القرات أنسط منا في منابعة الفكر الإنساني في كل مظانه، وأقدر على فقه الثقافات الأجنبية وتمثلها، وأصبر على البحث والدرس، وكانوا يفرزون هذه المصارات المختلفة عربية الشكل والجوهر حق يخيل إليك أنهم لم يقرأوا غير التراث العربي وهذه وظيفة الرواد القوامين على ثقافات الامم وحضارتها والحراس المحافظين على ملاعها وأصالتها.

ومن هذه الاصول التي أذكرها على سبيل المثال لا الحصر :

المسلم و حاولة المعانى والقول في صحبها و تناقضها و أنواهها و أجناسها و تآخيها و تناسبها و حاولة السكشف عن الاسس التي سار هليها نسق الجمل و الآيات وكيف تترابط و تتوحد حتى كمان بعضها يأخذ بحجن بعض ، وهذا بحث هام في قضايا النقد، و لمكنه ظل بعيدا عن الدرس الادبي يمثل هم المناسبة في علوم القرآن ، وقد قال المختصون إنه أي علم المناسبة م عجاوله إلا قلة من العلماء لدقته وصعوبة عسلمك . والذين حاولوه كانوا جميعاً من الادباء المشهود لهم بصفاء النفس وسلامة الحس ، وقد قال أبو بكر النيسا بورى إن اهجاز القرآن البلاغي لم يرجع إلا إلى هذه المناسبات الحفية والقوية بين آياته وسوره حتى كمان القرآن البلاغي لم يرجع إلا إلى هذه المناسبات الحفية والقوية بين آياته وسوره حتى كمان القرآن البلاغي لم

<sup>(</sup>۱) مناك هاولات قديمـــة للاماام الرازى في تفسيره والشيخ الإمام البقاعي وله في ذلك كتاب في وعظومًا في دار البكتب ، وحاول هـــذا البعث من الماصرين عــــــ

ولم يقد نقاد الآدب من هذه الدراسة القرآنية ، الذلك جاء كلامهم في تفاسب أجزاء النص كلاماً ضميفاً باهتاً يعنى فقط ببيان حسن التخلص والانتقال فظالت القصيدة المربية في منظور النقد تنطوى على ألوان عديدة من الآغراض والمقاصد في غير رباط في واضح.

٢ ــ كانت دراسة تناسب المعلق ثمرة النظر الشاجل في النص والحنروج عن دا يُرةَ الجُملةُ، فقد كان الرخشري بعد الدراسة التحليلية للجمل وبيان ترتيب معانيها وتناسقها ينظر نظرة أوسع يصف النص ويشممير إلى بعض الظواهر الفنية في الاسلوب يراها من مكامن القوة والتأثير ، وكثير بما أثبيتناه في دراسة للنظم وفي البحث في الجمل يشير إلى هذه النظر العامة ، ومن ذلك قوله معلقاً على قوله تمالى . ويوم ينفخ فالصور ففزع من فالسموات ومن فالأرض إلا ماشاء الله وكل أنوه داخرين، وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مر السحاب صفع الله اللذي أتقن كل شيء إنه خبير بما تفعلون ، منجاء بالحسنة فلهخير منها وهممن فزع يومئذ آمنون ومن جاء بالسيئة فسكبت وجوههم في النار ۽ يقول الزخشري بعد ما درس الآيات وبين تناسبها: فانظر إلى بلاغة هذا الكلام وحسن نظمه وترتيبه ومكانة أضاده ورصانة تفسيره وأخذ بعضه بحجزه بعض كأتما أفرغ إفراغأ واحدًا، ولامر ما أعجز القوى وأخرس الشقاشق وتحو هذا المصدر إذا لجاء وعقيب كلام جاء كالشاهد بصحته والمنادى علىسداده وأنه ما كان ينبغي أن يكون إلا كما قد كان ألا ترى إلى قولة تعالى صنع الله، وصبغة الله ، ووعد الله ، وإفعارة الله ، بعد ما وسمها بإضافتها إليه بسمة النمظم كيف تلاها بقوله الذي أتقن كل شيء ، و من أحسن من الله صبغة ، ولا يخلف الله الميماد ، ولا تبديل لحلق الله.

ولا شك أن هذا رفض صريح الفول بأن بلاغتنا انحصرت في دائرة الجلة ولم تخرج عنها إلا في بحث الفصــــــل والوصل ، كما أنه رفض صريح المقول

عد مولانا الشريف النهانوى الهندى فى كتاب مطوع طبع حجر سماء سبق الفايات فى معرفة المناسبات وحاوله كذلك الأدب السورى ابن شهيد ميسلون وكتب بحثا حاء نظره العبالان فى مناسبات الفرآن قدم له الفيخ مصطفى لرزنا وطبع فى دسفى و والحاول و الآن دواسة الموضوع و تقديمه المدواسة الأدبية •

بأن بلاغتنا بلاغة لفظية لم تعن بالمعان ولم تلفت إليها في دراستها ، وعدَّى أصحاب هذه الدعاوى من المعاصرين أنهم نظروا إلى البلاغة الثقليدية أو الرسمية القسددتها مدرسة السكاكي وحسبوها \_ خطأ \_ خلاصة واهية للتراث الإدبي في هذا المجال .

٣ - ويدرك الزمخشرى ببصيرته الادبية تطور الشكل الادبي أو مبدأ النمو
 الموحد الذي هو أصل هام في مفهوم النص ، فيحدثنا عن نمو الفكرة و تصاعدها ،
 والمعانى التي يتولد بعضها من بعض ، ويهى م بعضها لبعض حتى كان السابق منها
 بساط للاحقه ووطاء لذكره(١) ، واسمعه يقول في الالتفات .

وهو فن من الدكلام جزل فيه هز و تحريك من السامع ، كما أنك إذا قات الصاحبك حاكيا عن ثالث لدكما إن فلانا من قصته كيت وكيت فقصصت عليه ما فرط منه ثم عدلت بخطابك إلى الثالث فقلت يافلان من حقك أن تلزم العاريقة الحيدة في بجارى أمورك وتستوى على جادة السداد في مصادرك ومواردك نهته بالثفاتك نحوه فضل تغبيه واستدعيت إصغاءه إرشادك زيادة استدعاء وأوجدته بالانتقال من الغيبة إلى المواجهة هازا من طبعه ما لا يجده إذا استمررت على لفظ الغيبة، وهكذا الافتنان في الحديث والحروج منه من صنف إلى صنف لمستفتح الآذان الاستاع ويستبش الانفس للقبول ه . هذا وأمثاله كثير وهي كانقات قبسات تضيء لذا الطريق ، وعلينا أن نمضي .

ي \_ ولقد هدى الزمخشرى إلى طريقة التشخيص والتجسيم، كما درس طريقة التخييل الحسى في أسلوب الفرآن وتذبه إلى أن القرآن يعتمد في بشائه الفني على هذه الوسائل التعبيرية وأن هذه الوسائل هي الطريقة المفضلة في أسلوبه، ويقول إن أكثر كلام الله سبحانه وكلام أنبيائه وعليته تخييلات قدد زلت فيها آلاقدام لجملها بأدق علوم البيان ، وكان أول من أدخل دراسة التخييل في عيط الدرس

<sup>(</sup>١) ينظر فعيل النظم فقد أشار إلى نمو الأفكار ف كثير من مباحثه وينظر بحث الفصل والوصل كما ينظر حديثه في ترتيب الصفات والترقي من الأدنى إلى الأعلى .

القرآن واستجاب في ذلك لحسه الرهيف وإن أغضب علماء عصره ، وقد حاول بعض المعاصرين دراسة هذا الجانب في أسلوب الفرآن وذكروا أنه جانب لم يشرس والحق أنى قرأت في هذه المحاولات بإمعان ولمحت فيها بصرآ وبفاذا وأستطيع أن أرجع بأصولها وبجزئياتها إلى دراسة الربخشرى ، وبما يذكر للزبخشرى في هذا الموضوع أنه كان يدعو في فهم الصورة البيانية إلى انصراف النفس والحس إلى أخذ الزبدة، والحلاصة منها ومل النفس والقلب بما توحى به غير ملتفت إلى ما عليه حال السكلمات من حقيقة أو بجاز ، وهذا تفكير جيد في فهم الصورة البيانية يلتى عنها هذه الاثقال التقريرية التي أطفأها بها البلاغيون المتأخرون (١).

والافعال في حياتنا الآدبية والنفسية ، فالتمثيل الحي المتحرك قادر على الإيحاء والتهذيب ، ولفت النفس إلى عيوبها وتقائصها عن طريق الوحى والرمز ألطف وأنفع ، ويشير إلى أنه عن الواجب أن يكون في المشهد التمثيلي دمز يشير إلى الفرض الذي يدور حوله هــــذا المشهد ، ويتحدث عن الحكاية التي تصور الاشخاص وتبرز ملاعها النفسية واضحة وقوية ، ويرى أنها أقدر الوسائل والإشكال على توجيه النشر نحو الخير والجمال (٢) .

٣ - وكانت الزمخشرى إشارات حسنة في كشف النسق النفسي الأسلوب القرآن السكريم ولم نجد من المفسرين والدارسين لبلاغة القرآن من اهتم بهذا الجانب الدى كان أساساً في بناء أسلوب القرآن اللهم إلا إشارات في بعض تفاسير الشيعة كالطبرسي أو الصوفية مثل افتات مولانا الاكبر الشيخ عبي الدين بن عرف وقد كثرت إشارات الزمخشرى إلى هذه الزاوية الحامة ووبط كثيراً من الفنون والمخصائص البلاغية بأحوال النفس وشئونها وفسرها تفسيراً نفسياً يكشف عن مر قوتها وتأثيرها انظر إلى حديثه في الالتفات فقد فسره تفسيراً نفسياً معجباً مر قوتها و تأثيرها انظر إلى حديثه في الالتفات فقد فسره تفسيراً نفسياً معجباً وانظر إلى حديثه في الالتفات فقد فسره تفسيراً نفسياً معجباً وانظر إلى حديثه في بعض صور النهى والثوكيد ومواقع الشرط والتعريف

<sup>(</sup>١) ينظر فصل البيان .

 <sup>(</sup>۲) ينظر معا ف التمثيل في فصل المبيان

بالإصافة وتفسير قيود الحلة وما ذكرناه في ترقيب الجمل والآيات والشكرار وغير بالإصافة وتفسير قيود الحلة وما ذكرناه في تقلت إن اعتماد الرمخشرى الاكبر في بحث ذلك كثير وكثير، ولا أجدني مبالغاً إن قلت إن اعتماد الرمخشري الاكبر في بحث البلاغة الفرآنية كان يرتبكن على خبرة باحوال النفس وششونها . البلاغة الفرآنية كان يرتبكن على خبرة باحوال النفس وششونها .

ولا أزم أن هذه الإشارات تنى من الفرض فى هذا الباب لانه باب هام وخصيب كما لا أزعم إن إشاراته الاخرى فى الموضوعات المختلفة تسكشف كل وخصيب كما لا أزعم إن إشاراته الاخرى فى الموضوعات المختلفة تسكشف كل زوايا الموضوعات التى أشرت إليها ، وإنما أو كد أن هذه الإشارات تصاح أن تدكون أسساً قوية غير مفتعلة لسكل دراسة جادة تعنى بهدذا الموضوع أو ذاك خذ مثلا لذلك من حمديثه عن الترقيب النفسي الآيات فى قوله تعالى وأن تقول لو خد مثلا لذلك من حمديثه عن الترقيب النه وإن كنت لمن الساخرين أو تقول لو نفس يا حسرتا على ما فرطت فى جنب الله وإن كنت لمن الساخرين أو تقول لو أن لل كرة فا كون أن الله هدائى الكنت من المتقين أو تقول حين ترى العذاب لو أن لى كرة فا كون من المحسنين بلى قد جاء تك آياتي في كذبت بها واستكبرت وكنت من المكافرين » .

يقول الزيخشرى فإن قلت هلا قرن الجواب بما هو جواب له وهو قوله لو أن هدانى ولم يفصل بينهما بآية؟ قلت لايخلو إما أن يقدم على أخرى للقرائن فيفرق بينهن ، وإما أن تؤخر القريئة الوسطى فلم يحسن الأول لم فيسه من تبتير الفظم بين القرائن ، وأما الثانى فلم فيه من النقض بين التربيب وهو التحسر على التفريط في الطاعة ثم التمال بفقد الحداية ثم تمنى الرجمة فكان الصواب ما جاء عليه ، وهو أنه حكى أقوال النفس على تربيبها ونظمها ، ثم أجاب عن بعضها على ما اقتضى الجواب ، وأقرأ قوله في تفسير قيد الجملة في قوله تعالى في عدة المطلقة و والمطلقات يتربصن بأنفسهن ، يقول كاشفاً ما تنطوى عليه نفوس النساء من والمطلقات يتربصن والجنس ومفسراً هذا القيد في ظل هذا القهم : و في ذكر الرغبة الجوح في الرجل والجنس ومفسراً هذا القيد في ظل هذا القهم : و في ذكر الإنفس تبيح لهن على التربص وزيادة بعث لأن فيه مايستنكفن منه فيحملهن على الزيم بي وذلك أن أنفس النساء طوا يح إلى الرجال فامرن أن يقدمن أنفسهن وينظينها على الطموح و يجهرنها على التربص ،

ب والفصل الذي عقدته في دراسة ملاءمة الـكلمة القرآنية لسياقها أراه
 من أجل قصول هذا البحث وذلك لانه من السهل على الباحث أن يقول هذه
 المكلمة المشهورة: المكل كلة مع صاحبتها مقام : ومن الصعب العبيين عليه أن

يبعث ملامية الكلمة لمقامها ومايؤديه وجودها في هذه الصورة وعلى هذه الهيئة من المعانى والإيجاءات، وهذا من أدق بحوث النقد الادبي لأن السكلمة في النص هي التي تهدينا إلى كل آفافه ومنها نبدأ ، فإذا لم نحسن درسها وفهمها عجزته عن دخول عوالمه وكان عملنا منالا وضياعاً وهذه حقيقة لاينكرها منصف .

والمهم أن للزمخشرى فى ذلك درساً قيماً أراه أجل البحوث فى التقد العربي وأن ى كل ما فيه صالحب الآن يكون عطاء أى عطاء لدراستنا المعاصوة ، اقرأ ما أثبتناه فى فروق صيغ الافعال والفرق بين جمع الفلة وجمع السكارة ومعانى حروف الجر وأدوات الشرط والعطف والتعريف والإضافة ولا مدولتك أن هذه بحوث نحوية فسوف ترى الزمخشرى يستشرف بها أفقاً فنياً عالياً ويلمح منها مهانى أدبية رفيعة يحرص عليها كل ناقد بصير، خذلذاك مثلا قوله فى الفرق بين حوف الجر , فى و على ، فى قوله تعالى : , و إنا أو إياكم لعلى هدى أو فى صلال مبين ، و

فإن قلت كيف خولف بين حرق النجر الداخلين على الحق والفندلال ؟ قلت والمناطقة المناطقة المناطقة

ولا شك أن هذا مشهد معجز و إن إحضاره بالكلمة في منزلة إعجازه بخرقه العاهة أعنى تسبيح الجبال .

ويقول فى قوله تعالى , والله الذى أرسل الرياح فتثير سحاباً فسقنا ، . فإن قليم فلم جله فتشهر على المضارع دون ما قبله وما بعده ؟ قلت ليحكل الحال الى ( ج ، م - البلاغة ك ثلثم فيها إثارة الرباح السحاب وتستحضر تلك الصورة البديمة الدالة على القدى أ الربانية ، وهكذا يفعلون بفعل فيه نوع تمييز وخصوصية بحال تستغرب أو تهم الحاطب أو غير ذلك كما قال تأبط شراً ،

بأتى قد لقيت الفول تهوى بسهب كالصحيفة صحصحان فأضرتها بلا دهن فخرت صريعاً لليدين والبجران فأضرتها بلا دهن فخرت صريعاً لليدين والبجران

لانه قصد أن يصور لقومه الحالة التي تشجع فيها برعمه على ضرب الغول كانه يبصرهم إياها ويطلعهم على كنهنا مشاهدة للتعجب من جرأته على كل هول وابها ته عند كل شدة ، ولهذا الذي ذكره في صيغة المصارع يمدل إليها الفرآن في بيان تغظيع مواقف اليود من أنبياتهم حيث يقول و ففريقاً كذبتم وفريقاً تقتلون ، تغظيع مواقف اليود من أنبياتهم حيث يقول و نفريقاً كذبتم وفريقاً تقتلون ، فعدل إلى المضارع ، لأن الفتل فظيع فاريد استحصاره في النفوس وتصويره في الفلوب ، وقد نقل منياء الدين بعض هذه النصوص وسكت عن لسبتها إلى القلوب ، وقد نقل منياء الدين بعض هذه النصوص وسكت عن لسبتها إلى صاحبها وعلق عليها باحث معاصر وذكر أنها بما يدلنا دلالة قوية على قدره ابن صاحبها وعلق عليها باحث معاصر وذكر أنها بما يدلنا دلالة قوية على قدره ابن الاثناء من هذه المناهة من هذه الصفحة الدراسة القيمة لذكرت في المقدمة كل فصول الدراسة وحسبي أن أقدم هذه الصفحة المشرقة من تراثنا ،

وأرجو بذلك أن أكون قد أسهمت بشى. في عاولة تجديد المنهج في الدراسة البلاغية الذي لا مبيل إلى إصلاحه إلا بالاستمداد من هذه الروافد التي تعتمد على التحليل والتفسير ومصاحبة النصوص وإدمان دراستها والنظر فيها، وبهذا وحده التحليل والتفسير ومصاحبة النصوص وإدمان دراستها والنظر فيها، وبهذا وحده التحليل بالدوق بل ولا سبيل إلى اكتساب ذوق هذه اللغة سواه .

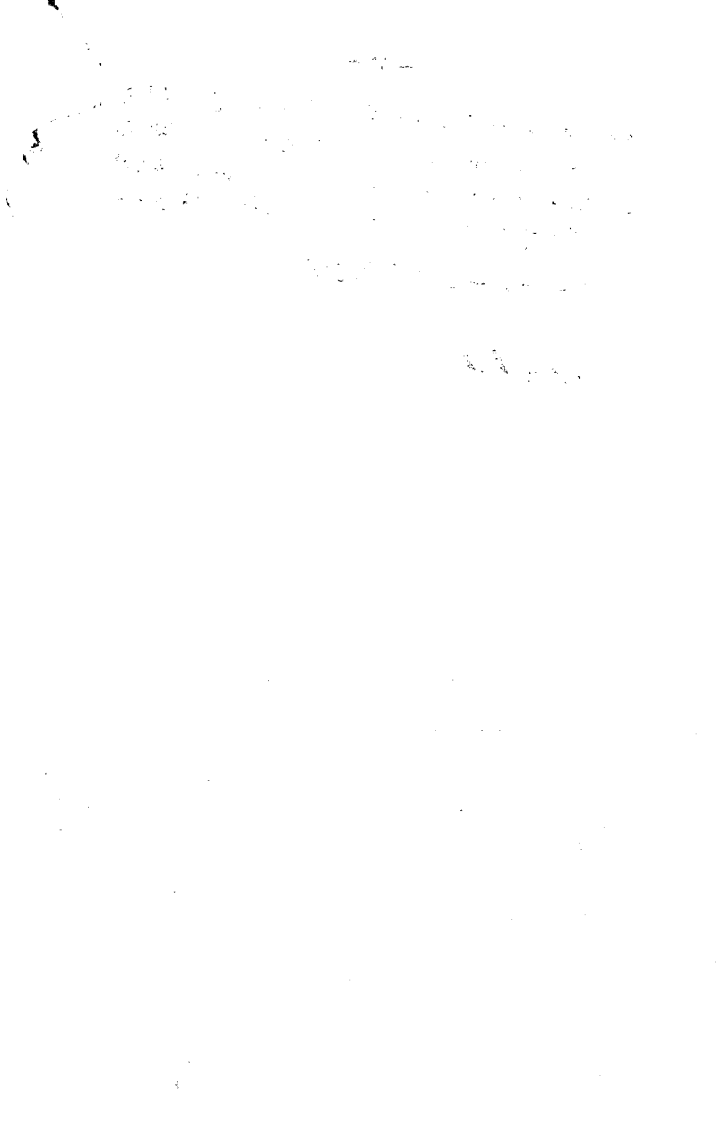
وبعد فإن تكن هذه المحاولة موفقة فذلك من محض فعنله سبحانه ، وإن تمكن الآخرى فإن من رحمة الله بالباحثين عن الحق أنه لم يحمل له وجها واحداً بل جعل له وجوها متعددة يرى كل فريق منه وجها ، ولهذا اختلف الناس واختلف المتدينون في أهور الدين واختلف صحابة رسول الله في بيان وجه الحق

<sup>(</sup>١١) يَنْقُلُ كَنْتُونِ عَيْدَ الدِينَ بِنَ الأثنِرِ وجهودُه في البلاغة والنقد للدَّكنورِ عَمْد رُغَاوَلُ معلام طابقة ذار المعاليف .

و أصاولوا وكل يعتقد أنه يدفع عن الحق الذي أراه الله إياه ومن رحمته سبحانه بهذه الفئة الباحثة عن الحقيقة أنه يثيب المخطىء إذا اجتهد في إصابة الحق ففاته إدراكم، وحسى أنه يعلم أنى ما قصرت في طلب العبواب بقدر ما رزقني من قدره على النظر والتفكير، والله هو الهادي إلى الحق وإلى الصراط المستقيم.

وما توفیق [لا بالله علیه توکلت و إلیه آنیب ۶

فحر محد أبو موشى





But the state of t

The late of the same

أردت في هذا التمهيدان أحرض تعريفاً غوجزاً بالعلامة محود بن هو إصابخب كفاي الدكشاف الذي هو موجوع بحثنا .

و تقيدنا كتب التراجم أنه ولد في شهر رجب سنة سبع وستين وأربعائة ، وأكثرهم على أنه ولد في ليلة الآربعاء السابع والعشرين من هذا الشهر ، ويروى التقطى عن أبي النين الكندى أنه ولد في أواخر رجب سنة ممان وستين ، ويقول أيضا ، و نقلت من كتاب محمد بن محمد بن حامد قال كان مولده في سابع عشر من شهر رجب سنة سبع وستين وأربعمائة (۱) ولفله تصحيف والضواب النقابع والتشرين كا هو رأى الاكثر .

وأكثرهم على أنه قاش إحدى وسبعين سنة ، وذكر ابن الآثير أنه غاش سنة واكثر من الآثير أنه غاش سنة والمان سنة على أنه مات سنة عمان والآثين وخسائة فإن مبلاده يكون عند ابن الآثير سنة اثنتين وسئين وأربعمائة . وهذا لم يقل به فيزة .

والزعشرى منسوب إلى زعشر وهى قرية من قرى خوارزم، يقول الوّرِيم ابن القفطى وسمعت بعض التجار يقول أنها قددخات في جملة المدينة وأن العمارة لما كثرت وصلت إليها وشملتها فصارت من جملة محالمًا(٢)

وخوارزم وجرجانية التي هي متقلبة ومثواه لبا خصائص مادية وخصائص معنوية ، أما خصائصها المادية فتناخص في أنها من الاقاليم الموفورة الحيرات ، المكثيرة الحصب والثمار ، المتصلة البسانين والمزارع والاشجار .

وهي تقع على حدود الدوله الإسلامية فهي من الثنور البامة والي تتعرض

 <sup>(</sup>١) ينظر أنباء الرواة جـ٣ مو ٢٧١ .

۲۹ الباء الرواة ۲۰ س ۲۹ .

كثيراً لغزو أعداء المسلمين ، وكانت لهذه الخصائص المادية آثار واعتمعة في سكانها فهم مسلمون متحمسون لدينهم يدافعون عنه بالسنان كما يدافعون عنه باللسان ، فيهم مسلمون متحمسون لدينهم يدافعون عنه بالسنان كما يدافعون عنه باللسان ، فيكانوا صياقلة بيان ورجال صيال .

وأما خصائصها المعذوية فأوضعها أنه قد أتبح لهذا الإقليم وخصوصا في عصر الرخشرى رؤساء عنوا أشد العناية بالعلوم والآداب فقر بوا العلماء عن بجالسهم وقلدوهم المناصب الهامة ، فنبغ في هذا العصر كثير من العلماء في فروع علوم الذين واللغة ، وكان الشعور الديني حيا في تلك المنطقة لمشارفتها بلاد الدكفر ، ولدين حيا في تلك المنطقة لمشارفتها بلاد الدكفر ، ولدين حربها في سبيل الدفاع عن الإسلام ، والوقوف في وجه أهدائه .

ويبدو أن الزبخشرى رحمه الله كان ماجداً بنفسه ، فلم نعرف أحداً من أجداده ، بل لم نعرف أكثر من أنه مجود بن عمر بن محمد بن عمر كما يذكر ابن خط كان(۱) أو مجود بن عمر بن محمد بن أحمد كما يذكره صاحب تاج العروس(۲) أو مجود بن عمر الحوارزمي النحوى كما يذكره صاحب العبر مؤرخ الإسلام الذهبي (۲) ومما لا شك فيه أنه كان أعجمياً يتعصب للعروبة ولدينها والغتها ، وأرجح أنه كان فارسياً لأن بيشته فارسية ولانه كتب باللغتين العربية والفارسية ، وكان معنيا بتعليم الفرس اللسان العربي.

وكان رحمه الله ممتما بإحدى رجليه ، ولما دخل بغداد سأله الدامقاتى الفقيه الحنني عن سبب قطعها ، فقال دعاء الوالدة : وذلك أننى في صباى أمسكت عصفوراً وربطته بخيط في رجله وأنفلت من يدى فأدركته وقد دخل في خرق فجذبته فانقطعت رجله في الحيط ، فتألمت أمي لذلك وقالت قطع الله رجل الابعد كا قطع رجله ، فلما وصلت إلى سن الطلب رحلت إلى بخارى لطلب العلم فسقطت هن النابة فانكسرت الرجل ، وعملت عملا أوجب قطعها(٤) .

ويقول ابن خلسكان وسمعت من بعض المشايخ أن إحدى رجليه كالت

in a payment

<sup>. (</sup>١٠) رفيات الأعيان ج ٤ س ١٠٥٠ .

<sup>(</sup>٧) تأج العروس ج٣ س٣٤٣، تعقيق الدكتور صلاح الدين أبو الحبد - السكويت،

<sup>﴿</sup> ٢) العبر في أخبار بن غبر ج، س

<sup>(</sup>ع) أنباه الرواة ج ٣ من ٧٦٨ .

ساقطة ، وأنه كان يمدى في جاون خصب ، وكان سبب سقوطها أنه كان في بعض أسفاره ببلاد خوارزم أصابه ثلج كثير وبرد شديد فى الطريق فسقطت منه رجلة (١) ثم قال والبرد والثلج كثيراً ما يؤثر فى الاطراف فى تلك البلاد فقبقط خصوصا خوارزم فإنها فى غاية البرد ، ولقد شاهدت خلقاً كثيراً مبن سقطيت أطرافهم بهذا السبب فلا يستبعده من لا يعرفه .

وابن خلـكان قريب من زمان الرمخشرى وبينهما سبب فى الأجازة فقد الجاز الربخشرى زينب بنت الشمرى التى أجازت ابن خلـكان .

ويقول السيوطى فى سبب قطعها ، وأصابه خراج فى رجله فقطعها(٣) .
وليس هناك تعارض بين هذه الاسباب فقد يكون سقوطه عن الدابة سببا القروحة ، ثم ساعد البرد على سقوطها .

وكان الزمخشري إذا مشي ألق عليها ثيابه الطوال فيظن من يراه أنه أعرج .

وكان والده الذي لم يحدثنا عنه الناريخ تقيا برا صالحا صواما قواها كما يغول الزيخشري وكان رجلا فقيراً معولاً. ويظهر أن الزيخشري قد تمشع به زماناً.

فقد ذكر في شمره أن مؤيد الملك نسكل بوالده في سجنه وأثقل عليه القيود والسلاسل، وقد استمطفه الزمخشرى وذكر فضل والده وتقاه وحاجته . وكان مؤيد الملك سيء السيرة ، مسلطاً على الاخيار .

وقد يكون الزمخشرى أكبر أبناء أبيه لانه يذكر شبابه وضعف أطفاله ، والزمخشرى فتى يكتب الأمراء فى شأن أبيه فليس طف لا كاخوته (۴) وقد ذكر أن والده مات وهو شاب ، وإن مما قراه حسرة وأسى أنه لم يكن في صحية والده فى تلك اللحظات التى فارق فيها الدنيا ، والتى كان ظمئا فيها للقاء ولده ، وكان ولمل الزمحشرى كان مشخولا فى طلب العلم ، فقد كان كثير الفراق لوالده ، وكان يشكو هذا الفراق المتقطع فا باله بهذا الفراق الدائم .

<sup>(</sup>١) وفيات جه ص ٢٤١٠

۲۷۹ م ۲۷۹ م
 ۲۷۹ م ۲۷۹ م

۹۷ دروان الزعفري و درهٔ ۹۷ .

ور قد كذب اشكو فرا قا قبل منقطعاً وكيف لى يعديه بالمهيش منتفح و نستطيع أن متصور من شعر الرمخشري إن والده كان رجلا صافي النفس م اقى السريرة ، مهذب اللفظ ، مفطوراً على الحير ، منصرفاً إلى ما فيه رضنا الله م راهباً عن الدنيا ، بكاء ، كثير التذكر ، كريماً ، فاضلا ماجداً .

يقول الزمخشرى في رئمائه :

فقدته فاضلا فاضت مآثره أخا طباع مصفاة مناسبة وزاحنات لافي لمظة طلب لم يأل ما عاش جداً في تقاه يرى

الملم والآدب المأثور والورع ماء السحابة ما في بعضها طبع لغير رشد ولا في لفظه قدّع إن الحريص على دنياه منخدع (١)

وكانت أمه صالحة تقية ، وما يحكيه في سبب سقوط رجله يشجرنا بأنهـا كانت رقيقة الغلب مهذبة الطبع ، وقد بكاها في شعره ، وتسلى بأنها في رصوان

الله ورحمته ، فهي تناديه من عالمها وتفول :

إبى إنى في الجنان مقيمة حر الهجيم رضا الرحم أعاذنى في جنبة الفردوس فوق أريكة حفت خيام الحور حولي قبتى أخرر على أن أراني مكذا أعزر على بأن تطول مسرتى أنى الصيق والظلماء تحسبني ولى من كان في ذار السلام حلوله واعلم بأنى قـد دعوت الله أن

أختسال بين ظليلة الأفيساء مئه وأنزلني مع العلماء في قبة من وردة زهراً. وبرزن عرصتها صباح مساء وأأراك رهن الوجيد والبرطاء وتعليل أنت تنفس الصعداء متبوء في السمة وضياء أنى يرى في العنيق والظلماء تمطی رضاه فاستجاب دعائی (۲)

All Charge gov

وكان لهذه الام الصالحة ولهـ ذا الاب التق أثر بين في حياة الزمخشرى ،

<sup>(</sup>۱) ديوان الزنخسري ورقة ٧٢ .

<sup>(</sup>۲) ديوان الرخمري ورقة ٤ ،

فشب مستقيم الطريقة ، حريصاً على الحير ، هاعياً إليه ، وكانه جذا السلوك يصل سيرته بسكين قدآماته وأجداده المذين يدجى أنهم كانوا كذلك، وأنالناس يشهدون لهم جاداً ، بل يتلفون على القول بسلامة دينهم وحسن سيرتهم . يقول في الطُّن :

هائ التي شبهت ظلما بشمس ضحى لو عارضها للطنها بإشراق استغفر الله أنى قد نسبت بها ﴿ وَلَمْ أَكُنْ لِحَيْسَاهَا بِدُواقَ ولم يذفها أنى كلا ولا أحمد

من أسرق واتفاق الناس مصداق (١)

وكان الزمخشري رحمالله منصرفًا عن النساء ، عزماة عنهن عفيفًا ، لم يشغل بصاحبة ولا ولد ، ويذكر أن نفسه التي ظللتها الـكآبة منذ طفولتها لا تساعده حيّ على القول في النساء والنصاف بين -

> تقول سليمي ما اشعرك طيب ربيع نفيت الوردعنه ففل لنا فقلت لها قول اهرىء لعبت به شكايات أيام ملكن قصائدي

رهل طاب شعر ليس فيه لسيب ربيع يدون الورد كيف يطبب صروف زمان جمنة وخطوب فلم يبق فيها للنسيب تصيب

إذا قلت في شكوى الزمان قصيدة

وبوسيدت الفوافى ترعبوى وتجبيب

ولمن قلت مدحا أو نسيبا وجدتها

رعصیاتها لی عند ذلک عجیب (۴)

ويقلسف عزوفه عن النساء ورغبته عن اللسل بأنه يخشى أن يلد ولداً غير كيس فيكون سبة وحارا وفضيحة وشناراً ، وكم من والديري ولده ويشقى ثم يشقيه ولده حين يرأه ولدا نافهًا لا يعبأ به ولا يلتفت إليه .

تصفحت أولاد الرجال فلم أكد

أصادف من لايفعنج الأم والأبا

The state of the s

<sup>(</sup>١) الديوان ورنة ٨٥ ٠٠

<sup>(</sup>۲) الديوان وراة ٦٠٠

رأیت آبا بشتی انربیــهٔ (بنـــه ویسمی لـکی بدهی مکیسا وسنجبا (۱)

أزاد به النشأ الآغر فا درى أيوليه حجرا أم يعليه مركبا

اخو شفوة ما زال مركب طفله فأصبح ذلك العافل للناس مركبها

لذاك تركت النسل واخترت سيرة احسر بذلك مذهبا

وقد لامه أهله لإعراضه على النسل و نصحوه بطلبه ، فلامهم لانهم يلحونه على النسك ووصفهم باللوم في النصيحة ، وأشار إلى فساد الاولاد وقبائحهم وأنه ينبغي أن يترفع مثله عن أن يولد له ولد قبيح ،

فذك لعمر الله للأب أفضح

وكل صنيبع ليس النفس جالب

وجروجوه الضر قالترك أروح (٧)

والیس الزمخشری بدها فی هذا فان کثیرا من الآفذاذ اختار و ا هذه الطریقة ومنهم الـکسائی والطبری و آبو حیان التوحیدی . و لعل أهم سبب یکمن ورا.

وكيس الأم يقلبر في البنينا

فلو كسنم لمكيسة لسكانت (٧) ديوان الزيختيري ورقة ٢٦.

هذا السلوك هو انصراف همتهم إلى طلب العام ، أو اغتاء تفوسهم به ، ووجدان لذتهم في البحث والتحصيل ، وقد أشار الزمخشرى إلى هذا في قوله :

مهرى التنقيح العلوم ألد لى من وصل غانية وطيب عناق و تمايل طربا لحل عويصة أشهى وأحلى من مدامة ساق.

و ليس غريباً أن ينصرف عن شواغل الصاحبة والولد من أخاص في الطالب وذاق حلاوة التحصيل .

ولم یکن الزمخشری صاحب مال یشغله وقد لا یکون صاحب عال یکنی حاجته فی معیشته ، وکم نظر فی کفه فما وجد غیر الانامل .

عنى من الآداب الكنني إذا نظرت فما في الكف غيرالألامل

فانصرف الزمخشرى إلى العلم وهو رجل خفيف الحاز لا مال ولا ولد، فانتهمك في التحصيل، وأخلص في الطلب، وشغل بالعلم في ليله ونهاره، وفي يقظته ومنامه. فقد روى أنه سئل في المنام عن اشتقاق المعاداة فقال لأن هذا في عدوة وذلك في عدوة كما قيل المخاصمة والمشاقة لأن هذا في خصم أى في جانب؛ وذلك في خصم، وهذا في شق، وذلك في شق(1)

ولقى الزمخشرى أفاصل عصره ، وأخذ عنهم ، وفد ذكر الرواة أنه أخذ الآدب عن أبى الحسن على بن المظفر التيسابورى ، وأبى مضرالاصبهانى ،وسمع من أبى سعيد الشقانى ، وشيخ الاسلام أبى منصور الحارثى ،

وقد ذكر شيخه أبا مضر ، ونوه به ، وأشار إلى عليه وفضله ، وكان يحيه و يخلص له في حبه . و تفجع في رثاثه .

ومازال موت المرم يخرب داره

وموت فريد العصر قد خرب العصرا

وصك بمثل الصخر سممي لعبيه فشبهت بالحنساء إذ فقدت صخرا

<sup>(</sup>۱). ينظر الكشاف ج٢ ص١٦٠ .

ويقول مشيرا إلى إفادته منه وأخذه عنه .
فقلت لطبعى هات كل ذخيرة فمن أجله مازلت أدخر الذخرا وأبرز كريات القوافي وغرها فمنه استفدنا العلم والنظم والنشرا

وكان أبو مضركما يقول الرواة يلقب بفريد العصر، وكان وحيد كهره وأوانه في علم اللغة والنحو والطب. يضرب به المثل في أنواع الفضائل، أقاتم بخوارزم مدة وانتفع الناس بعلومه، ومكارم أخلاقه، وأخذوا عنه علما كثيرا وتخرج عليه جماعة من الاكابر في اللغة، منهم الزمخسرى، وهو الذي أضحل على خواردم مذهب المعتزله ولمشره بها فاجتمع عليه الخلق لجلاليته وتمذهبوا على خواردم مذهب المعتزله ولمشره بها فاجتمع عليه الخلق لجلاليته وتمذهبوا على غيم أبو القاسم الزمخشرى(١)

و لعل ماوصف به للضي من كرم النفس وفضيلة الآخلاق هو الذي مكن له في نفس تلبيذه ، وقد أشار الزمخشري في بعض أشعاره إلى أن شيخه هذا كان يدفع حاجته ويكفيه ما أهمه .

ولولم يل للضي عنى عراكها لغالت يد البلوى أهيمى بهركها وقد ذكر مؤرخ الاسلام الحافظ الذهبي أن الزمخشري سمع من ابن البطر في بغداد(۲).

ويذكر الففطى أنه لفي في بغداد الدامغاني الفقيه الحنفي (٣) ولقى فيها أيضاً الشبخ أبا متصور الجواليفي سنة اللات والملابين وخسمائة ، وقرأ عليه بعض كتب اللغة من فواتحها ، واستجاز أبا منصور ، ولقى فيها العلامة الشريف ابن اللغة من فواتحها ، واستجاز أبا منصور ، ولقى فيها العلامة الشريف ابن الشجرى ، يقول ابن الإنبارى ، وقدم إلى بغداد للحج فجاءه شيخنا الشريف بن الشجرى مهنئا بقدومه ، فلما جالسه أنشده الشريف .

<sup>(</sup>١) معيم الأدباء ج١١ س١٢٣٠ .

<sup>(</sup>٧) المبرق اخبار ابن غبر ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٣) أنياء الرواة جه س١٦٨ -

عن أحد بن دواد أطبيب الجنبي أذنى بأحسن عا قد رأى بصرى كانت مساءلة الركبان تخبرنى حتى التقيينا فلا والله ما سمعت وانشده أيضاً:

واستكبر الاخبار قبل لقائه فلما التقينا صغر المتبر الحبر

وأثنى هليه ولم ينطق الزمخشرى حتى فرغ الشريف من كلامه ، فانسا فرغ شكر الشريف وعظمه و تصاغر له وقال : أن زيد الحفيل دخل على رسول الله صلى الله عليه وسلم لحين بصر بالنبي صلى الله عليه وسلم رفع صوته بالشهادتين ، فقال له الوسول صلى الله عليه وسلم : يازيد الحنيل كل رجل وصف لى وجدته دون الصفة إلا أنت فانك فوق ما وصفت ، وكذلك الشريف ودعا له وأثنى عليه ، فتمجب الحاضرون من كلاهما لأن الخبر كان أليق بالشريف والشعر أليق بالومخيرى (١) وابن الشجرى كما يقول ابن خلسكان كان إماما في النحو ، واللغة ، وأشعار المرب ، وأيامها ، وأحوالها ، كامل الفضائل ، متصلعا من الأدب . . . وكان حسن المكلام حلو الألفاظ \_ فصيحا جيد البيان والتفهم (٢).

ويشير الزمخشرى فى كمتابه أعجب العجب إلى شيخه محب الدين في بعض مسائل الاعراب ويدعو له يقول وقال شيخنا محب الدين قدس الله روحه (٣). ويقول قال شيخنا محب الدين أثابه الله الجنة (٤). وتفسيره مشحون بأسماء أعلام العلناء وأسماء شيوخه من المعتزلة، وكان ينوه بهم وبما صنفوه يقول: وقدصتف شيخنا أبو على الجبائى قدس الله روحه غير كمتاب فى تحليل النبيذ، فلما شيخ وأخذت منه السن العالية قبل له: لو شربت منه ما تتقوى به فأن ، فقيل له: فقد صنفت فى تحليله فقال: تناولته الدعارة فسمج فى المرورة، ويقول: سمت فقد صنفت فى تحليله فقال: تناولته الدعارة فسمج فى المرورة، ويقول: سمت بهمن أولى الهمة البعيدة والنفس المرة من مشايخنا يقول لا تطمح عينى وتنازع

Commence of the

<sup>(</sup>١) نزمة الألبا س١٦٩ •

<sup>(</sup>۲) وفيات ج ٥ س١٩ ٠

<sup>(</sup>٣) أهجب العجب س٣٥٠

 <sup>(</sup>٤) نفس المرجع من اله ٠ ٠

<sup>(</sup>ه) الكفاف جه س ۱۹۸ (۵)

الهسى إلى شيء عا وعد الله في دار الـكرامة كما تطمح وتنازع إلى رضاء عني ، وإلى أن أحشر في زمرة المهديين المرضى عنه(١) -

ويذكر من أهيان النحاة والبلاغيين :

والازهرى ج ٢ ص ٧ وسيبويه كشيراً جدا ج٢ ص ١١٠ وينوه بحملة كمتاب سيبويه ج ٤ ص ٧ وأبا حاتم السجستان ج ٢ ص ٢٥ وأبا على صاحب الحلبيات ج ١ ص ١٧٠ والفراء ج ١ ص ١٨٠ والوافدى ج ١ ص ١٨٠ وساحب الحلبيات ج ١ ص ١٧٠ والفراء ج ١ ص ١٨٠ والوافدى ج ص ١٢٢٠ وأبا جعفر ج٣ ص ١٢٢ وألم وأبا جعفر المدنى ج٣ ص ١٢٢ وأبر ٢ ويعقوب بن السكيت المدنى ج٣ ص ١٢٩ وأحد بن يحيى ج٣ ص ٢٢٤ ويعقوب بن السكيت وكتابه إصلاح المنطق ح٣ ص ٢٧٨ وأبن المقفع ج٣ ص ٢٨٠ وكتاب الحيوان ج٣ ص ١٨٠ وعبد القاهر الجرجانى ج ٤ ص ١٦١ وابن قتيبة ج ٤ ص ١٤٥ وعمرو بن عبيد ج ٤ ص ٧٥٠ ، وغير ذلك كشير مما يفيدنا أن الزمخشرى أفاد من القراءة الكثر مما أفاد من السماع والتلفى . وكتابه ربيع الابرار شاهد صدق على درايته بما ثور الادب والاخبار ، وقد أشار القفطى إلى هذا حين قال : على درايته بما ثور الادب والاخبار ، وقد أشار القفطى إلى هذا حين قال :

وكان الزمخشرى حنى المذهب . وكان متساعاً مع مخالفيه في المذهب الله من أحب الإمام الشافعي و نوه بمكانته ، ويذكر أنه من أعلام العلم ، وأثمة

<sup>(</sup>۱) السكفان ج ٢ س٧٢٧ .

 <sup>(</sup>۲) الله رواه به ۳ س ۲۷۰ .

الشافه ، ورؤوس المجتهدين ، وقد كتب كتاباً ترجم له يشانى العي من كلام الشافه ، والكتاب غير معروف وأظنه يتصل ببلاغة الإمام ورسوخ قدمة في عام العربية وتمكنه منها ، يقول في قوله تعالى دذلك أدنى ألا تعولول بعد ما فسر العربية وتمكنه منها ، يقول في قوله تعالى دفلك أدنى ألا تعولوا الاتكثر عيالكم ، فوجه أن يجعل من ذلك عال الرجل عياله يعولهم كقوله مانهم يمونهم إذا أنفق عليهم ، لان من كثر عياله لزمه أن يعولهم ، وفي ذلك ما يصعب عليه المحافظة على حدود الكسب ، وحدود الورع ، وكسب الرزق الطيب ، وكلام مثله من أعلام العلم وأئة الشرع ورؤوس المجتهدين حقيق بالحل على الصحة والسداد ، وألا يظن به تحريف تعيلوا إلى تعولوا فقد روى عن عمر بن الحطاب وضى الله عنه لا تظن بكلمة خرجت من فم أخيك سوءاً وأنت تجد لها في الحير وضى الله عنه لا تظن بكلمة خرجت من فم أخيك سوءاً وأنت تجد لها في الحير أعلى دوكن بكتابنا المترجم بكتاب شافي الهي من كلام الشافعي شاهداً بأنه كان أعلى كمباً ، وأطول باعاً في علم كلام العرب من أن يختي عليه مثل هذا ، ولكن العلماء طرقاً ، وأساليب ، فسلك في تفسير هذه الكامة طريق الكناية (١) ،

وكان يمدح قضاتهم فى خوارزم ، ويشير إلى أنه ليس شافعي المذهب ،

إنى بدين ولائهم متشيع لهم واست بشافعي المذهب(٢)

وكان معيزلياً متشدداً في مذهبه متعصباً لشيعته معتزاً بنسبته إليهم ، يروي ابن خلكان أنه كان إذا قصد صاحباً له واستأذن عليه في الدخول يقول لمن يأخذ له الإذن ؛ قل له أبو القاسم المعتزلي بالباب(٣) .

وقد ذكر نا أن أبا مضر أقام بخوارزم زماناً وأدخل عليها مذهب المعتزلة ولشره بها ، وقد تمكن هذا المذهب في خوارزم وغلب على أهلها حتى كانت كللة خوارزمي ترادف كلية معتزلي .

وكان الزمخشري يتطاول على أهل السنة ويحتد في النيل منهم ، يقول في آية

Commence of the commence of th

<sup>(</sup>١) الكفاف جا س٣٦١٠٠

۲) دیوان الزیخیری ووقه ۸ ۰

<sup>(</sup>٣) ونيات جه س٠٢٥٠٠

الرؤية ثم تمجب من المنقبين الاسلام المتوسمين بأهل السنة عراجاعة كيف اتخذوا مؤده أم تمجب من المنقبين الاسلام المتوسمين بأهل السنة عراجات أشياخهم مؤده العظيمة مذهباً ، ولا يغرنك تسترهم بالبلكفة (١) فإنه من متصوبات أشياخهم والقول ما قالم بعض العدلية فيهم :

وجماعة حمر العمري مؤكدفة(٢) شنع الورى فتستروا بالبلكلة

غرب اعة سمو هواهم سنة قد شبهوه بخالقه وتنخوفوا

ويقول في تفضيل الملائكة على الناس ومنعالفة أهل السنة في هذا :

والا ماعليه الفئة الحاسثة المجبرة من تفضيل الإلسان على الملك وما هو والا ما عليه الفئة الحاسثة المجبرة من تفضيل الإلسان على الملك وما هو إلا من تمكيسهم للحقائق وجعودهم للعباوم الضرورية ومكابرتهم في كل إلا من تمكيسهم للحقائق وجعودهم للعباوم الضرورية ومكابرتهم في كل باي ١٣٥٠ .

وكان ينضح هذا التعصب عند ذكر الاعلام كـقوله وزعم ابن قتيبة (١) كما كان ينوه بالمعتزلة كـقوله ، في عمرو بن عبيد ، فلله دره ، أي أسد فراس كان بين كان ينوه بالمعتزلة كـقوله ، في عمرو بن عبيد ، فلله دره ، إلى أسد فراس كان بين الطلبة باتكاره ويقصع أمل الاهوا، والبدع باحتجاجه (٠) .

وكان يحترم عقله ولا يقبل التقليد ، في أصول الدين ، ويرى أن الصيال بهنانه كالاسد في عريسه ، وإن التقليد رأس العنلال ، وكانه يلوح بأهل السنة يقول : أمين في دينك تحت راية السلطان — يعني العقل — ولا تقشع بالرواية عنى فلان وفلان في الاسد المحتجب في عرينه أهر من الرجل المحتج على قرينه ، وحاجم وما العنر الجرباء تحت الشمال البليل أذل من المقلد عند صاحب الدليل . وجاجم الروايات الكثيرة ولا حجة عنده مقوية أوقر ظهره بالحطب وأغفل زنده . الروايات الكثيرة ولا حجة عنده مقوية أوقر ظهره بالحطب وأغفل زنده . الروايات الكثيرة ولا حجة عنده مقوية أوقر طهره بالحطب وأغفل زنده . الروايات الكثيرة ولا حجة عنده مقوية أوقر طهره بالحطب وأغفل زنده .

A Hilliam San Comment

 <sup>(1)</sup> الباكنة سناما بلاكيف أى أن الله يرى بلاكيفية كما يقول أهل السنة

۱ (۲) اکتفاف ج۲ می۱۲۳ ۰

۳۲۵ ، ۳۲۳ ، ۳۲۳ .
 ۳۲۱ ، ۳۲۳ ، ۳۲۳ .

 <sup>(1)</sup> الكفاف جة عي ١٤٥٠

<sup>(</sup>a) الكفاف جه عن ١٩٧٠ ·

<sup>(</sup>٦) خامات الركمراله من ٣٨

وكان يخالف شيعته إذا بدأ له تقديراً منه لعقله وربتا بنفسه عن التقليل و يقول العلامة الحقاجي : والزمخشري ليس بمقلد للمعتزلة في كل ما يقولونه خصوصياً فيما يتعلق بالعربية (١).

و تعریض الرمخشری باهل السنة و اتهامه إیاهم بالتقلید و سماع الروایة دون تشبت اتهام قدیم عرف به المعتزلة ، و کانوا بسمون آهل السنة العوام الذین لا نا صر لهم ، فقد ذکروا أن عضد الدولة وکان أمیراً عظیم الهیئة کثیر الفضل و اسع الثقافة لاحظ خلو مجلسه من أهل السنة ، فقال هذا مجلس عاهر بالعلماء إلا أنى لا أرى فیه و احدا من أهل الإثبات و الحدیث ؛ أما لهؤلاء المثبتة من ناصر ؟ فقال القاضی بن بشر بن الحسین وکان من شیاطین المعتزلة لیس لهم ناصر و إنما هم عامة ، أصحاب تقلید و روایة یروون الخبر و صده ، و یعتقدونها باصر و إنما هم عامة ، أصحاب تقلید و روایة یروون الخبر و صده ، و یعتقدونها جمیماً لا یعرفون النظر ، و المعتزلة فرسان الجدل و المناظرة (۱) .

والحق أن هذه تهمة تفلنت عبر الزمان حتى عصرنا هذا ، فقد مرن كثير من البارسين على القول بأن حرية الإرادة الإنسانية والاعتقام بتأثير الإنسان وفاعليته في المذهب الاعترالي أناح للمعترلة النظر الحر الطليق . واستخدام العقل الذي يستحسن ويستقبح . فأخصبوا تراثنا بهذة الآراء القوية الجريثة ، وأنهذه المنزعة العقلية قد انعكست على آثارهم في اللغة والاهب فيكانوا أصحاب متبح فيا يكتبون ، والذي أعتقده أن كثيراً من زعماء الاشاعرة أشد محالا وأقوى جدالا وأفدر على المقارعة من جلة المعترلة ، ولمم منهج دفيق في البحث والمتاظرة وليس الفي ميادينه نتاج الفيكر الاعترالي الحر ، وإنما هو نتاج كل هذه الفرق ، وليس جهد المعترلة فيه أخصب ولا أعمق من جهسماء الاشاعرة والماتريدية الذين يزعم المعترلة أنهم عامة وأهل تقليد .

يحب أن نذكر أبا الحسن الاشعرى الذى حجر المعتزلة في أقاع السمام ، وأبا الحسن البصرى ، وصاحبه أبا الحسن الباهلي ، وابن قتيبة وان فورك، وأبا إسحاق الاسفراييني ، والقاضي أبا بكربن الطيب ، والإمام عبد القاهر الجرحاتي وغيرهم

<sup>(</sup>۱) حاشية الشهاب جا س ۲۲۶

 <sup>(</sup>٧) مقدمة اعجاق الفرآن س ٢٠ طبعة دار المعاوف ،..

أكثر من أن يحصى وكلهم صاحب منهج، وصاحب نظر، وليسوا أذل من اكثر من أن يحصى وكلهم صاحب منهج، وصاحب نظر، وليسوا أذل من المنزة الجرباء تحت الشمأل البليل كما يشنشن صاحبنا وشيعته (١).

ولما اشتد عود الزمخشرى وتكاملت أدائه ، تطلعت نفسه إلى فيل مايشاله العلماء في زمانه فدح الأمراء وطلب جوائزهم . وقد تلحظ في مطالعة ديوانه نفسا تتصاغر في طلب العطايا ، وتلح في الشكوى . وتبالغ في المديح والثناء .

من ذلك قوله يمدح الوزير نظام الملك :

وإن دعائى مثله نى دوامه كفعل الفتى فى صومه وقيامه وما أنا إلا هضية من شمامه(٢)

ثنائی اصدر الملك ماهشت دایم جملتهما وردی نهاری ولیلی وكان فرید المصر عبداً مقربا

ومن ذلك قوله :

إلى بث بجذوذ المعايش مستكها ببائقة تنعى هليه ببركها(٣)

إليك نظام الملك شكو اى فاستمع طريح خطوب كل يوم تنوبه

كا تلحظ نفساً تسمو وتقف من الممدوح موقف الند تفخر بعلمها وبفعنلها، وأنها حقيقة بالتقدم والعطاء من ذلك قوله يمدح فخر المعالى أو شرف الملك عبد الله الوزير:

وقائلة لما أنتها قصائدى وفي طيها شكرى لنعماك والجمد لئن كان محود فريداً بفضله فمدوحه أيضاً بافضاله فرد

وهو في هذا البيت الثانى قد فعنل نفسه على المدوح : لأن الفريد بفضله أفضل من الفريد بأفضاله أي منحه وعطاياه .

<sup>(</sup>۱) لمعرفة جهود أحل المسنة في الفسكر الإسلامي ينظر الفرق للبغدادي ومقالات الإسلاميين للأشعري والملل والنعل الشهرستاني ونشأة الفسكر الإستلامي للفيكنود الفقائد :

<sup>(</sup>۱۴) شيوال الزعمري ورقة ١٠٤ عار

<sup>﴿ ﴿</sup> مِنْ الْمُعْمِي وَرَكَ ١١ .

- T

وقوله في مدح مجير الدولة

فلبت رحالي ألفيت بغناته فأرقع في تعماله غير تازح ويقلح زندا واريا من مثاني إذا صلدت كل الزناد لقادح وفي شرح أبيات السكتاب لبعض ما

یری فی صفاتی مجملا ای شارح

وأنموذجا أنفذت منمه بضمه رجائى أرى فيه وجوء المناجح أراقب من عين الوزير أطلاعه عليه وحسى منه لحمة الإميم(١) " ومهما كان مدحه تصاغراً أو تسامياً فان آماله لم تتحقق . ولم ينل شيئاً بما كان يتمناه ويصبو إليه . ولسكنه يلح في الطاب و ويد في الإلحاح .

> ولاباس من أحيامموتي مطالبي 🗽 يقول الذي يلقي غرااب جوده ﴿ فَدَاءَ عَبِيدَ اللَّهُ فَيَ الْجُوهُ وَالنَّدِي

فان ندی کف الوزیر فسیح القد نفحت في البرمكية نديح بطىء القرى جعد البنان شحيح

ويظهر أن عبد الله هذا كان ينفحه بعطاياه والكنها دون مايامل إليك عبيد الله ألفيت ربقتي فخذها وكن دون الانام موشح وزحزحت عنى ريب دهر شكوته

إليك ولولا أنت لم يتزحزح

و تشمزق نفسه بين جموح الطموح وخيبة الأمل.

وفضل مناط النجم أدتى محله ولمكنه تحت التراب طريح(٢)

فؤاد بهجران الحبيب قريح ويشلو بأنياب الزمان جريح ونفس على مر الزمان أبية وطرف إلى نيل العلاء طموح

وبدأ الزمخشري يشمر بالهوان في خوارزم . وأن عليه أن ترحل عنها . وألا يعود إليها وإن كانت أحب بلاد الله إلى قلبه .

<sup>(</sup>١) ورقة ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) ورقة ٢٤ من الديوان .

احب بلاد الله شرقا ومفربا ولمكن تواسى بالكرامة غيرها سارحل عنها أنم لست براجع نادى. أن خست فيها ابن

إلى آلتى فيها غذيت والبدأ وهاذى أرى فيها الهوان عشيبا وأضرب مرمى فىالبلاد بعيدا

فلاكنت أن خيمت فيها ابن عره ولاعشت بين الصالحين حيدا

ويبدو أن الوزير نظام الملك كان يغمض عنه عينه ، فقد صور الزمخشرى عنياعه في خوارزم وتجاهل الوزير لمسكانته وفضله وانتقاصه لحقه ، في قصيدة عنياعه في خوارزم وتجاهل الوزير لمسكانته وفضله وانتقاصه لحقه ، في قصيدة هامة تسكشف الملاقة بين العلامة الزمخشرى الذي كان فحر خوارزم ، ووزيرها العظم ، الذي طار صيته وعرف بعنايته بالعلم والعلماء ، والذي كان مجلسه عامراً بالقراء والفقهاء وأئمة المسلمين ، وفي هذه القصيدة لشعر بضيق الزمخشرى ، وأنه كأنه مقصى عن هذا المجلس العامر ، وأنه الخيطين بهذا الوزير هم الاراذل ، وأنه كأنه عقو خوارزم وصدر وليس في بحلسه عن يساوى الزمخشرى علماً وفعنلا إذ أنه فخر خوارزم وصدر أفاصلها ، وأن قصائده سارت مسير النيرات ، وأنه أحداب بذهنه عن المفاصل أفاصلها ، وأن قصائده سارت مسير النيرات ، وأنه أحداب بذهنه عن المفاون حق في كنب من علوم اللغة والنحو ، وأن الناس قبل هذا الوزير كانوا يحفظون حق فضله وعلمه ، ولم تسكن بينهم و بين الزمخشرى هذه العملة الى بينه و بين غطام فضله وعلمه ، ولم تسكن بينهم و بين الزمخشرى هذه العملة الى بينه و بين غطام المناه النان دأوا ما تمنوا ،

## يقول

خليلي هل تجدى على فضائل ومن لى بحق بعد ما وفرت على كذا الدهركم شوها منى الحلى جيدها وطارت إلى أقصى البلاد قصائدى وطارت إلى أقصى البلاد قصائدى وكم من آهلك لى وكم من مصنف ولى فى دقيق النحو والنقد منطق غنى من الآداب لمكنفي إذا

إذا أما لم أرفع على كل جاهل اراذلها الدنيا حقوق الإماءل وكم جيد حسناء المقلد عاطل تغنى بها الركبان بين القوافل وسارت مسير الديرات رسائلي المماب بها ذهنى عمر المفاصل إذا قلته لم يبق قولا لقساءل نظرت فا في المكف غير الاناهل نظرت فا في المكف غير الاناهل

ريتول :

وينا حق عثلي أن يكون مضيماً وأعظمها إلى نسيب نصابه وقد كان يرمي الناس حقى قبله أحظى منقوص راست بناقص فلا ترمن ياصدر السكفاة بأن ترى ولا تجعلوني مثل همزة واصل

وقد عظمت هند الوزير وسأالي إذا عرضت أنساب هذى القبائل على عدم القرني وبعد الوصائل ركم كاميل حظيا وليس ببكامل أعبال ذرم ألحفسوا بأسافل فيسقطني حذف ولا راء واصل فكُل امرى. آماله عدد الحصى وهات تظايرى في جمينع المحاقل

لأن كان أمرى في خوادرم ما أدى

فنان رحالي في ظهور الزواحدل

وكم قات ألقى في وزارتك ألمني وأدرك وحدى ما أوتجى كل آمالي

ولم أدر أن الأرذلين يرون ما ما تمنسوا وأنى لست أحظى بطائل

فوقع إلى هـذا الزمان فإنه غيلامك بجيملني كبعض الاراذل (٦)

و يظهران الزمخشري راض انسه كثيراً على تبول الفرار في خوارزم مع انتقاص حقه وتجاهل فضله والكنه لم يفلح ، ويرشدنا إلى ذلك تثاقله في المبحرة، وكانه يشرع المسله من خوارزم التراعا، فقد كرد العزم على الرحيل وَلَمْنَارَ إِلَىٰ أَنِهُ لَا بِدُ مِنْ عَزِيمَةً مَا مُنْيَةً كَالْسَيْفُةِ.

حددًا القرار على الحوال إلى متى قرب قلوصي للترحــل يا فتى يفرى الطلا المسمام إلا معلقا لايد من أصلات سيف العزم لا

<sup>(</sup>١) الديوان ورقة ١٤ وقد آثرت ذكر هذه العميدة وغيرها وفر أكثرن بالإهارة مولى إضعها من الديواني لأن الديوان لازال حتى يوم إخراج عدَّه السُّكامِيِّ عَمْلُوطا وَكَالْمُنَّا رَى في خلك تعريف النأس بعير الزعنفوي •

إن سرت عن عرصات قومي لم أكن إن سرت عن عرصات قومي لم أكن إن سرت عن عرصات قومي لم أكن

ولا يبعد أن نتصور أن الزمخشرى كان محسوداً من العلماء ، فقد كان أعلم فعنلاء العجم بالعربية في زمانه واكثرهم اطلاعا على كثبها وبه ختم فضلاؤهم وكان يشعر بهذا وينوه به

الم تر أنى حيثها كنت كعبة يحفون بى كالطبائفين طوايفا الم تر أنى حيثها كنت كعبة يحفون بى كالطبائفين طوايفا فشرقيهم يهوى إلى النور قابسا وغربيهم يسمى إلى البحر غارفا(٣)

ولا يبعد أنهم كادوا له عند نظام الملك وغيره من الأمراء ، فحالوا بيته وبين نيل ما راه أهلا له ، وقد هاجم العلماء في مقالته الثالثة والأربعين ، وذكر نفاقهم أمراء السوء ، وتسخيرهم علم الشريعة لحدمة هؤلاء الأمراء ، وشبهم بالآراقم اللاسعة ، وهذا التشبيه يوحى بصدق هذا الظن .

وقد ذكر الزمخشرى أنه مرض مرضاً شديداً سماه الناهكة ، وأنه عاهد نفسه فيه إن شنى ألا يطأ عتبة سلطان ، وكأنه كان يشعر أن مدائحه للوزراء والامراء وطلبه العطايا والمنائح ذنب يستغفر منه ، ومعصية تطلب منها التوبة . فبدأ حياة فيها قدر من الفئاعة والرمنا ، ولعل ذلك راجع إلى تمكين الياس منه ، وإلى أنه شارف الحسين من همره ، فانكسرت حدة طموح الشباب ، ولمكنه لم بهدأ هدوءا كاملا ، بل كانت تعاوده ثورة نفسه ، وسخطه على بحتمعه حتى رأى الهجرة هدوءا كاملا ، بل كانت تعاوده ثورة نفسه ، وسخطه على بحتمعه حتى رأى الهجرة إلى مكة واجبة حفاظا على الدين ، ورغبة في المغفرة فصح عزمه على الرحبل ، وقد صور ما يجده وما يدفعه إلى الهجرة في قصيدة نظن أنه قالها في هجرته الأولى .

قامت التمنعاني المسير تماهر. ارخي قناعك ياتماضر وامسحي

انی لمنا وغراد هزمی با<sup>و</sup>د. عینیك مسابرة فاند مسابد

<sup>(1)</sup> About 18 (1) About 18 (1)

<sup>(</sup>٢) الديوان س٧٦٠ .

الر أشهت عبرات عينك لجمة . إنى لذو جــــد كما جــــريتني سیری تماضر حیث شئت وحسدتی حستى أنيخ وبين أطارى فتى متصوذ بالركن يدهبسو ديه يشكو جرائر لايكاثرها الحصي والله أكبر رحمة والله أك وأحق ما يشكو ان آدم ذنبه فسي المليك بغضله وبطوله يا من يسافر في البلاد منقباً إن هاجر الإنسان عن أوطانه وتجارة الأبرار تلك ومن يبع تالله ما البيع الربيح سوى الذي خريت هذا العمر غسير بقية وعهداني في كل شر أولا في طاعة الجبار أبذل طافق ساروح بين وفود مكة وافدا بفناء بيت الله أضرب قبق ألقى العصابين الحطيم وزمزم صيف لمولى لا يخل بضيفه حسي جسوار الله حسي وحسده سأقيم ثم وثم تدفن أعظمي يا ليت شعري والحوادث جمة والعبد يحرص أن ينفسذ عزمه

وتمسرضت دوني فائن عابر صلب وبعض الناس رخو فاتر إن إلى يطحاء مكة سار للكعبة البيت الحنرام بجناور يشكو جرائر بعدهان جرائر لكنها مثسل الجيال كياتر أبر نعمة وهو الكريم القادر وأحق مـن بشكو إليه الغاقر بكسو لباس النر من هو فأجر إنى إلى البلد الحبرام مسأفر فالله أولى من إليه يهاجر بالدن دنياه فنعم التاجر عقد التتي وكل بيع خاسر فلملني لك يا بقية عامر فلملئي في بمض خير آخر فلعلني فها لكسرى جابر حتى إذا صدروا فا أنا سادر حتى بحل بي الضريح القامر لا يطبيني أخسوه وعشائر ويبذل أقصى ما تمنى الزائر عن كل مفخرة يعد الفاخر ولسوف يبعثنى حناك الخاشر والغيب فيه للمكم سرأتر ووراء عزم العيد حكم قامو(١)

وتخلص في هذه التصيدة دواقع الحجرة لله ، والرغبة في رضاء ، والتخلص

<sup>(</sup>١) خاوان الوعضري ورقة ٤٤ .

من الأخطاء ، وهو هذا واعظ يعظ نفسه ، ويختما على طلب الدين والثقلي ، ويغتما على طلب الدين والثقلي ، وياسف على عمره الذي مطبى والذي خربه بقلقه وطموحه ، وليس في هذه ويأسف على عمره الذي مطبى والذي خربه بقلقه ويتجاهل فضله .

القصيدة سخط و لا نوم س يستسل و التر عبادة ، وأحسن و يذكر أنه في مكة كان أسلم فاماً وأصح دينا ، وأكثر عبادة ، وأحسن خيريا ، واكثر عبادة ، وإعبادى خيريا ، واعتبر هجرته إلها فراراً بدينه ، يقول في تفسير قوله تعالى وياعبادى خيريا ، واعتبر هجرته إلها فراراً بدينه ، يقول في تفسير قوله تعالى وياعبادى المنسكبوت . الذين آمنوا إن أرضى واسعة فإياى فاعبدون ، (٥٦) العنسكبوت .

معنى الآية أن المؤمن إذ لم يسهل له العبادة فى بلد هو فيه ، ولم يتمش له أمر دينه كما بجب فليهاجر عنه إلى بلد يقدر أنه فيه أسلم قلباً ، وأصح ديثاً ، وأكثر عبادة ، وأحسن خشوعاً . ولهمرى أن البقاع تتفاوت فى ذلك التفاوت الكثير ، عبادة ، وأحسن خشوعاً . ولهمرى أن البقاع تتفاوت فى ذلك التفاوت المكثير ، ولقد جربتاً وجرب أولونا ، فلم نجد فيا درنا وداروا أعون على قهر النفس ، ولقد جربتاً وجرب أولونا ، فلم نجد فيا درنا وداروا أعون على القتاعة ، وعسيان الشهوة ، وأجمع القلب المتلفت ، وأضم للهم المنقشر وأحث على القتاعة ، وأطرد للشيطان ، وأبعد من كثير من الفتن ، وأضبط للأ مر الديني فى الجملة من وأطرد للشيطان ، وأبعد من كثير من الفتن ، وأضبط للأ مر الديني فى الجملة من من الصبر وأوزع من الشكر ودن .

وقد قرت بلابله في مكة بلقاء الشريف الفاصل الكامل آبا الحسن على بن عيسى امن حزة الحسني ، فعرف قدره ، ورفع أمره ، وأكرش الاستفادة منه ، وأخذ عن الزمخشرى وأخدد الزمخشرى عنه ، ونشطه لتصنيف ما صنف وتأليف ما ألف(٢) .

وكان على بن عيسى كا يقول ياقوت شريفاً جليلا هماماً. من أهل مكة وشرفائها وأهرائها ، وكان ذا فضل غزير (٣) وقد أحيه الزمخشرى ومدحه وملح آباءه ،

> معالميك والسبع الظباق سواء لآباتك الشم الغطارف نطقت

معالى الورى أرض وهن سأء خواصرها اللخدمة الجوازاء

the section of the

<sup>(</sup>١) الكفاف جه س٢٦٧ ، ٣٦٣ ،

<sup>(</sup>v) أياه الرواة جا ص ٢٦٨٠٠.

<sup>(</sup>١٤) معجم الأدباء جدا مر١٨٠ ،

إذا ما أدلم الخلب فيه أحثاءوا اللهم المالجب النجساء (١)

كواكب فالدهر البهم طوالع وأنتظم نعم النجيب ولم يزله ويقول في كرمه ورعايته له :

كا تفعل الأم الحفية لاخفا

وكان ابنوهاس لجنبي فارشأ

ويقول في صنائمه :

ولولا ابن وهاس وسابغ فضله

رعبت هشبا واستقيت مصردا

وقد مدحه ابن وهاس واوره بعلمه وقضله وذكر أنه أبعه صبت خوارزم : جميع قرى الدنيا سوى القرية الق

تبدرأها دارأ فداء زمخشوى

وأحرى بأن تزهى زمخشر بأمرىء

إن عدنى أسد الشرى زمخ الشرى ولاطار فيها منجدا ومغودا بأعرف منه بالحجاز وأشيرا

فلولاء ما طن آلبلاد بذكرها فليس ثناها بالمرق وأهله

وقد غلبته الفطرة فتشوق إلى أرض بلاده وقال شعراً صادق الحنين ، ذكر فيه مشاهده في خوارزم مسقط رأسه، وقد تكون هذه القصيدة من أجود شعره:

إلى أرض ميلادى وصو تكايصبي فاشترتها من سكب دمع على دمع ازلت يهعن رومنها خصرةالعشب

مطوقتي نعان هيجها قلى على فنني عود الاواكة أعمًّا

تحدر ماء لو أصاب خيلة

وما في جيحون إذا ما تلاطمت

أواذيه ذات اللجاجة والشعب (٣) وما زال هذا الحنين يعاره حتى رجع إلى خوارزم ، وأمَّام فيها زمانًا ،

<sup>﴿</sup>١) ديوان القدمة -

يريه الديوان ورقة .

ويبدو أنه كان قاصلة ما بملوك خوارزم وسلاطينها في هذه الفترة فقد مدح محده خوارزم شاه الذي كان و الياً على خوارزم من قبل السلطان سنجر ثم مدح من بعده ابنه أتسر الذي أمر بأن تحرر له نسخة من كتاب مقدمة الادبوكان يقرب العلماء ويمرف أفداره ، ولسكن ساحبنا لم يكن طيب المقام فيها ولم تسلم نفسه من دائم الفديم ، فقد كتب في هذه المرحلة قصيدة وصف بها أهل خوارزم وصفا ما نظن أن أرذل طوائف الدنيا توصف بأبلغ منه ، ونذكر هنا هده القصيدة لتقارن بين ما يقوله الرمخشرى فيها وحا يقوله المؤرخون كالمقدسي الذي يقول لمقارن بين ما يقوله الرمخشرى فيها وحا يقوله المؤرخون كالمقدسي الذي يقول فيهم : وهم أهل فقه وعلم وقرائح ، وقل إمام في الفقه والادب والقرآن لقيته فيهم : وهم أهل فقه وعلم وزجا ، ويذكر ياقوت أنه لم يكن في الدنيا لمدينة خوارزم نظير في ملازمة أسباب الشرائع والدين .

يقول الزمخشرى :

فا بك غير عصرك من معاب رزقت بنی زمان لم بمصوا نفاثات الآذی من کل طاغ سفطت على الويس صغرتهم فلا يسطوا إلى المعروف كمفا ترى مايكا أشم ولا إقتعاد ترى الصناج تنفعه يداه هم شر السباع فلا ذااب هم حرر أداخ بغير نفع رما فوق ااثرى سببن عظيم وكم كررت للمرجى قولاً أيا طير الأباطح خبريني يمع الزهر البكرام بني ألوى صلاب النبع ما تصبو لمكر أبو الحسن بن لأى اللجدين عيسى غناة السين ركب منه فيها

وذلك لا يرد بــه المتــاع تديا الكرام بها أراضاع سموم بات ينفثوما الشجماع طباع أراذل بتس الطباع ولا طالت لهم في الحدير باع لاهل الفضل منه ولا اصطنباع وايس لعالم يهما انتقاع مكلحة الوجسوه ولا ضياع عليك وربمنا نفسع السبداع كجو حوله أوم وعاع أضاءوني وأي فتي أضاءوا أما ترتدنى تلك البقساع مم الملارض عبدهم طلاح حسائلهم ولا فيهم خداع على ذلك البطل الشسجاع سنان يستمر به القراج

وهذه نفئة مصدور ومقالة موتور لأن الحق أن أهل خوارؤم ايسواؤتاباً مكاحة ، وليسوا أراقم ، وليست فيم تلك الحلاعة الق تجمل الصناح ينتفع بيتهم بيدية ، و إنما هم قوم محاربون جادون صقلتهم بوارق سيوف الجهاد وصهرتهم حرارة الحروب الصاربة بينهم وبين أهل الشرك ، وأخاصوا في ذلك تياتهم وقد تكفل الله بنصرهم في عامة الأوقات ، وقد نبغ فيهم العلماء وأهل الفقه والصلاح .

ثم عاوده حنينه إلى مكة ولام نفسه أشد اللوم لانها ابتاعت بالفوز الشقارة واستبدلت الدنيا بالآخرة:

> بكا. على أيام مكة أن بى تذكرت أيامى بها فكأنى أبيت على الصخر المبارك باكبا

> > ويقول في أخرى .

البتاع بالفوز الشقاوة حاسراً إذا خطرت بالبال ذكرى أناخق أكابد ليلا كالليالى وحسرة وأدعو إلى السلوان قلباً جوابه وما عذر مطروح بمكة رحله فا فر عنها يبتغى بدلا لها

إليها حنين النيب فاقدة البكر قد اختلفت زرق الآسنة فيصدري كما كانت الحنفساء تبكى على صخر

وأستبدل الدنيا الدنية بالآخرى على حرم لله استفزتنى الذكرى ودمماً غزير المستق غائر الجمرى لداعيه مهواق من المقلة المبرى على غير بؤس لا يجوع ولا يعرى وربك لاعذرا وربك لاعذرا وربك لاعذرا (۱۲)

ولمسا رجع إلى مكة في هجرته الثانية واستقر به المقام فيها كتب كتاب السكشاف وكان راضياً عن نفسه شاغلا قلبه بعبادة ربه متقلباً بين وبوع مكة

عابداً متبتلا:

أنا الجار جار الله مكه مركزى وما كان إلا زورة نهضت إلى فلما قضت نفسى ولله درما

. ومصرب أوتادى ومعقد أطنابي بلاد بها أوطان وهطى وأحياب لبانة دار زندها غير خياب

1.3 - 1.4 - 1.5

The state of the s

۱۱) الديوان ورقه ۱۹ ، ۱۹ .

<sup>(</sup>٢) الديوان ورقة ١١٠٠ .

كررت إلى بطحاء مكة واجعاً فن بلق فى بعض القريات رحاة فن بلق فى بعض الحارب راكماً ومن كان فى بعض الحارب راكماً إذا التصفت فى آخر البيت لبقى أو التفت بالمستجار أو التقت فقا لماك الارض يامو ويلمبوا

كأن أبو شباين كرالى الغاب فام الفرى ماقى رحالى ومنتاب فام الفرى ماقى رحالى ومنتاب فللكعبة البيت المحرم محراب ما أين الباب ماترم الإبرار من أيمن الباب على الركن أجفانى بسح وتسكاب فذلك لهوى ما حييت وتلمبا(١)

فقل لماوك الارس يلهو ويلمبوا وقد كاتبه في هجرته هذه رجال من كبار دولة السلطان سنجر، منهم منتخب وقد كاتبه في هجرته هذه رجال من كبار دولة السلطان سنجر، فقد كتب له رسالة وقصيدة الملك أبو جعفر محد أحد كبار دولة السلطان سنجر، فقد كتب له رسالته الشريف ابن وهاس كما يقول الفقطي وسيرها إلى مكة ، وقد ذكر في القصيدة شوقه إلى الريخشرى وأشار ونوه به وبعلمه ومدح آباءه ، وذكر في القصيدة شوقه إلى الريخشرى وكان يشارك ونوه به وبعلمه وتمني عودته إلى خوارزم ليقرأ للناس تفسيره ، وكان يشارك إلى فعنله وعلمه وتمني عودته إلى خوارزم وفي شعوره بتنقص حقه وتجاهل قدره الريخشرى في أورته على أهل خوارزم وفي شعوره بتنقص حقه وتجاهل قدره الريخشرى في أورته على أهل خوارزم وفي شعوره بتنقص

فقد قال في قصدته:

اعيدك من أناس نمن فيهم وحق الافضلين بهم معناع
اعيدك من أناس نمن فيهم وحسبك من لفائهم السماع
ترى قوماً كانك ما تراهم وحسبك من لفائهم السماع
كانهم وما عرفوا بخير بهائم في بجاهلها رقاع(٢)
وقد أخذ عن الزيخشرى كثرة من طلاب العلم ، ذكر منهم صاحب الانساب
وقد أخذ عن الزيخشرى كثرة من طلاب العلم ، ذكر منهم صاحب الانساب
إبو الحاسن إسماعيل بن عبد الله العلويلي بطبرستان ، وأبو المحسار بزيخشر ، وقد
ابو الحاسن إسماعيل بن عبد الله الوعم عامر بن الحسن السمسار بزيخشر ، وقد
قد كر القفطي أنه ابن أخت الزيخشرى – وأبو سعد أحد بن محود الشنائي بسمر قند
قد كر القفطي أنه ابن أخت الزيخشرى – وأبو سعد أحد بن محود الشنائي بسمر قند
وأبو طاهر سامان بن عبد الملك الفقيه بخوارزم(٢) .

وذكر ياقرت جماعة أخذوا عن الزعشرى منهم : يحد بن أبي القاسم بأجوك أبو الفضل البقالي الحنوارزمي الآدمي الملقب زين

<sup>(</sup>١) الديوان ورالم .

<sup>(</sup>١٠) أنباه الرواه جه من١٧٧٠ .

<sup>(</sup>١١) الألبان ملكلة .

المشايخ النحوى الاديبء كان إماما فالادبوحجة فيانسان العرب الله ويعقوب ابن على بن محمله بن جعفر أبو يوسف البلخي، أحد الآيمة في النحو والأدب. ٢٠ وعلى بن محمد بن على بن أحد بن مروان القمراني الحنوارزمي، يلقب حجة الأفاحثل و فحر الشايخ<sup>(1)</sup>.

وذكر السيوطي الموفق بن أحد بن أبي سعيد إسحاق أبو المؤيد ، المعروف بِأَخْطُابِ خُوارِزُم ، وكان متمكناً في النَّه بية ، غزير العلم، فقيها ، فانتلا ، أديباً ، شاع (١) .

ولا شك أن من لم يذكره المؤرخون من تلاميذه وبمن أفادرا منه أضعاف ما ذكروا فقد كان كعبة طلاب العلم في زمانه ، وكانت تشد إليه الرحال في فنونه . يقول القفطي , وما دخل بلداً إلا واجتمعوا عليه، وتلعذوا له، واستفادوا منه ، وكان علامة الآدب ، ونسابة العرب ، أمَّام بخوارزم تضرب إليه أكبلد الإبل، وتحط بفنائه رحال الرجال، وتحدى باسمه مطايا الآمال(\*).

وقد أجاز جماعة من العلماء منهم زينب بنت الشمرى التي يقول فيها ابن خلكان، أم المؤيد زينب وتدعى حرة بلنك أبي القائم عبد الوجن ابن الحسن بن أحد البن سهل بن أحمد بن عبدوس الجرجاني الاصل ، النيسة بوري العار ، المعروف بالشعرى ، كانت عالمة وأدركت جماعة من أعيان العلماء وأخذت عنهم رواية واجازه ... وأجاز لها الحافظ أبو الحسن عبد الغفاد بن إسماعيل بن عبد الغفاد القارى والعلامة أبو القاسم محود بن عمر الزعشري(٦) .

وقداستجازه العلامة وشيدالدين الوطواط وكان مزءوادر الزمان وعجائيه وأفراد الدهر وغرائبه ... وأعلم الناس بدقائق كلام العرب ، وأسراو للتنعو والأدب (٧).

(x) Accordance of According

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء : ١٩٠٠ س٠

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء : ج٠٢ س٠٠٠

<sup>(</sup>٢) معجم الأدباء: جه ١ س١٦ وما يعدها .

<sup>(</sup>٤) يثيَّة الوهاد : ص١٠٤ -

<sup>(</sup>n) وفيات الأعيان: ج٢ ص٢٥٠ .

<sup>(</sup>y) سجم الأهواه : جه ١ س١٩٠٠ .

وقد ذكر ان خلكان أن الحافظ المنافي كنتب إلى الريخيس يستجيزه في مسموعاته ومصنفاته ، فردجوا به بمالا يشني الغليل ، فلما كان في العام الثاني كتب المهم علم المجاج استجازة أخرى ، اقترح فيها مقصوده ثم قال في آخرها : ولا إليه مع المجاج استجازة أخرى ، اقترح فيها مقصوده ثم قال في آخرها : ولا يحوج أدام الله توفيقه إلى المراجمة فالمسافة بعيدة وقد كاتبته في السنة الماضية فلم يحوج أدام الله توفيقه إلى المراجمة فالمسافة بعيدة وقد كاتبته في السنة الماضية فلم يحوج أدام الله توفيقه إلى المراجمة فالمسافة بعيدة وقد كاتبته في السنة الماضية فلم يحرح أدام الاجر الجزيل ، ثم أن الرمخشرى كتب إليه يحرب بما يشني الغليل ، وله في ذلك الاجراح الجزيل ، ثم أن الزمخشرى كتب إليه يتواضع ويتصاغر ولم يصرح له بالإيجازه ، ولذلك يقول ابن خلكان وما أعلم هل يتواضع ويتصاغر ولم يصرح له بالإيجازه ، ولذلك يقول ابن خلكان وما أعلم هل أحازه معد ذلك أم لا ؟ (١).

أجازه بعد ذلك ام لا ؟ و ...
و الحافظ السلق الذي رفض الرمخشري أجازته كان كا يقدول ابن خليكان ،
و الحافظ السلق الذي رفض الرمخشري أجازته كان كا يقدول ابن خليكان ،
و كان أحد الحفاظ المدكترين ، رحل في طلب الحديث ، و لق أعيان المشايخ ، و كان الحد الحفاظ المدكترين ، رحل في طلب الحديث السراج وغيره من الآثمة الآمائل ،
شافعي المذهب ... روى عن أبي محده الناس من الآماكن البعيدة ، وسمعوا و جاب البلاد وطافي الآفاق ... وقصده الناس من الآماكن البعيدة ، وسمعوا و جاب البلاد وطافي الآفاق ... وقصده الناس من الآماكن البعيدة ، وسمعوا و جاب البلاد وطافي الآفاق ... وقصده الناس من الآماكن البعيدة ، وسمعوا و جاب البلاد وطافي الآفاق ... وقصده الناس من الآماكن البعيدة ، وسمعوا و جاب البلاد وطافي الآفاق ... وقصده الناس من الآماكن البعيدة ، وسمعوا و جاب البلاد وطافي الآفاق ... وقصده الناس من الآماكن البعيدة ، وسمعوا و جاب البلاد وطافي الآفاق ... وقصده الناس من الآماكن البعيدة ، وسمعوا و جاب البلاد وطافي الآفاق ... وقصده الناس من الآماكن البعيدة ، وسمعوا و جاب البلاد وطافي الآفاق ... وقصده الناس من الآماكن البعيدة ، وسمعوا و جاب البلاد وطافي الآفاق ... وقصده الناس من الآماكن البعيدة ، وسمعوا و جاب البلاد وطافي الآفاق ... وقصده الناس من الآماكن البعيدة ، وسمعوا و جاب البلاد وطافي الآفاق ... وقصده الناس من الآماكن البعيدة ، و سمعوا و انتفعوا به و لم يكن في آخر عمره في عصره مثله (٢) .

وقد ترك الزيخشرى ترائما حنخما في علوم مختلفة ذكرله ياقوت سبعة وأربعين كتاباً موزعة بين علوم اللغة والنحو والإدب والتفسير والحديث والققه والإحبول والتراجم والمنطق.

فق اللغة كتب أساس البلاغة ، وهو مؤلف بعد كتاب الكشاف ، وغرضه منه أن يعين الباحث على تعرف الجهات التي توصل إلى تبين مراسم البلغاء ، والعشور على مناظم الغصحاء ، في كون الناظر في إعجاز القرآن أعرف بأسراره ولطائفة ولين فيه ما يتصل بالدرس البلاغي ولإذا كان الكتاب معجما بحشد الفاظ اللغة وليس فيه ما يتصل بالدرس البلاغي الا تلك الإشارات المجملة إلى المعاني الحقيقية والمجازية ، فن أي وجه يعين الباحث على إدراك الإعجاز حتى يكون صدر يقينه أعلج كما يقول الريخشري كما المائي المائي المائية المنطبق المثاني من أو ابنغ السكام ، الهادية والجواب أن الريخشري قد استكثر في هذا السكتاب من أو ابنغ السكام ، الهادية والمي مراشد حر المنطق ، الدالة على منالة المنطبق المفائي . فهو يربي ماسكا البيان

ولال وليات الأميان جا سلامه ، ١٩٥٧ ينظر عدد و ١٩٥٨ ينظر الاميان جا سلامه ، ١٩٥٨ ينظر عدد و ١٩٥٨ ينظر الاميان جا

بمارسة هذه الاساليب، والاطلاع على فنون التراكيب، وتخير ما وقسم في عارات المبدءين، وانطوى تحت استمالات المفلقين، وهذه طريقة عملية في التمرف على بلاغة القرآن، وإدراكها بالذوق المهيأ لهذا الإدراك، ولذلك تحد كتاب الاساس انجاها فريداً بين هذه الانجاهات التى اتصلت بالإعجاز، فهو لم يدرس مسائل البلاغة، ولم يفصل القول في التشبيه والاستعارة والالتفات والطباق، ولم يتحدث عن وجوه الإعجاز غير البلاغية، وإنما ابتدع طريقة علية، أساسها تربية الملكة الفنية، وكانت مادة هذا الكتاب كايقول خلاصة جده، ومطالعاته في الكتب، وسماعه من الإعراب في بواديها ومن خطباء الحلل في نواديها، ومن قراضية نجد في أكارتها ومراتمها ومن سماسرة تهامة في أسواقها ومجامعها، وما ترازجت به السقاة على أفواه قلبها، وتساجعت به الرعاة على شفاة عليها، وما ترازجت به السقاة على أفواه قلبها، وتساجعت به الرعاة على شفاة عليها، وما تقارضت شعراء قيس وتمم في ساعات الممائنة، وما تراملت به سفراء ثقيف وهذيل في أيام المفائنة (۱).

فهو صور من بلاغات الآفحاح، فيها ربح البادية وإصالة تحيزتها ، والتمرس على مثلها أقدر على تجلية الطبائع ، وإبراز إصالة معادتها ، وإيقاظ القوى الكامنة فيها .

وله في اللغة مقدمة الآدب ، وبناه على خمسة أقسام : القسم الأول في الأسماء والثناني في الافعال والثالث في الحروف والرابع في تصرف الاسماء والحناس في تصرف الحروف وقد طبع قدم الاسماء والافعال في مدينة ليبسك وفي آخره مقدمة وتصحيحات باللغة اللانينية وهو مخطوط أيضا بالدار، ومصبوط بالحركات وبين الاسطر تفسير باللغة الفاسية رقم د ١٠٠٠ ه لغة .

وهناك جزء آخر عنطوط يتضمن قسم الأفعال وقسم الحروف و تعريف الأسماء وهناك جزء آخر عنطوط يتضمن قسم الأفعال فقط (٥٨) بحاميع لغة موقم ٢٧٧ ومنه قطامة صمن بحوعة تعتوى على الأفعال فقط (٥٨) بحاميع لغة وهذا الركتاب معجم لغوى من نوع متميز فيو يجمع الآسماء التي تقشأنه معانيها مثل وقت أوقات ، حين أحيان ، أجل آجال أوان آوانه إيان أيابين، دهر معانيها مثل وقت أوقات ، حين أحيان ، أجل آجال أوان آوانه إيان أيابين، دهر

to the continue of the first of

<sup>(</sup>١) مقدمة أساس البلاغة .

وعدد وحذب المقاب و حقبه المقاب و وعلم الفاريقة بجمع مايدل على الزمان. و فيذكر أخاء الشهود ، والغصول ، والمبينج ، والاعوام ، والبارحة ، والانسخار والاصيل، والاصايل، والايام، والاعيان، فإذا انتقل إلى جنس آخر وضع بين يديك فيعتامن أسمائه . فيذكر مثلا السماء ، الآفق ، السكيد ، المسجاب ، النهام، المزن، الديمة، أوس أوح ، المشرق والمشارق والمغرب ، والمغارب، والمخافقان ، والحبيكة والحباتك ، والفلك والافلاك(١) .

وغلاحظ أنه يذكر المعني الجازي المشهور مع المعانى الحقيقية ، كذكر الكبد هناً . وفي القسم الخاص بالآفعال لا يجمعها حول المعنى الذي تدور في فلـكم كما كان في الإسماء ، وإنما يرتبها مراعيا السلامة والإعلال ، والتصغيف ، والثلاثي ، والرياعي، وأوزان الجرد، والمزيد، وغير ذلك بما لا يثرك جالا لجمع الاقعال المتقاربة أر المتناسبة .

فهو يبدأ نسم الافعال فيذكر باب فيل ، فيذكر هنا الطعام يهنئه ويهنؤه ويهنأه وهنئه بهنأه هنوءآ وهنؤا الطعام يهنئو هناء وهناءه وهو هيء وهنأ البعير بالقطران يهنئه ثم يذكر ما يليه مرتبأ الافعال على وفق ترتيب حروف المعجم؛ مراعيا في هذا لام السكامة ، فيذكر تلب عقب هنأ ثم يذكر آلت ثم ثلث ثم حلج وهكذا . ثم يذكر المصنعف فيذكر تب ، ودب ، وشب ، ثم المعتل الفاء بالواو فيذكر وثب ، وجب ، إلى آخره ثم المعتل ألفاء بالياء ، فيذكر يسر ، ويعرت الماعرة نمر ، ثم يذكر الممثل المين فيذكر جاء ، فاء ، آب : إلى آخره .

وفي قسم الحروف يذكر الحروف الجارة ، والتي تنصب المبتدأ، وترفيع المغبر ، ويذكر بعض احكامها ، كما يذكر ما ولا ، ويبين أن ما بمنى ليس تدخل على المعرفة والنسكرة، ولا يمعنى ليس. لا يدخل إلا على النسكرة، ثم يذكر حروفا تنصب المضارع ، وحروفا تجزم المضارع ، وحروف المطف ، وحروفا غير عاملة ... إلى آخره والسكتاب بهذه الدروس يدخل بمعنه في قسم النحو أي هو گناب نيمو ولغة •

Market Same

<sup>(</sup>١) عدة الأسواء ٣٠٠

وألف في اللغة كتاب الاجناس وكتاب جواهر اللغة وكتاب صميم العربية وهي كتب غير ممروقة .

وأشهر كنبه في النحو كتاب المفصل الذي شرحه ابن يعيش ، وهو من أعظم الكتب النحوية الموجــودة بين أيدينا ، والمزعشري حاشية عليه ، وهي غير معروفة . وقــد جمع في هذا السكتاب أصول هذا العلم كما يقول شارحه أبن يعيش .

وقد ذكر ابن خلكان أن الزمخشرى شرع فى تأليفه فى غرة شهرر معنان (١) سنة ثلاث عشرة وخسمائة ، وفرغ منه فى غرة المحرم سنة خمس عشرة وخسمائة ، وقد أشار الزمخشرى فى مقدمته إلى موقف الشعوبية من العربية ونحوها ، وحمد الله لانه عصمه من الانطواء إلى لفيفهم ، ثم أشار إلى أهمية الدراسة التحوية فى كل علم من العلوم الإسلامية كالفقه وأصوله والتفسير ، ثم أشار إلى أهمية هذه اللغة فى بيئه هؤلاء الشعوبيين ، فهى لغة الساسة والكتاب والعلماء ، وبعد ماسفه وجهتهم أشار إلى مادفعه إلى تأليفه فقال :

و لقد ندبني ما بالمسلمين من الآرب إلى معرفة كلام العرب، وما بي من الشفقة والحدب على أشياعي من حفدة الآدب لإنشاء كتاب في الإعراب محيط بكافة الآبواب، مرتب رتيباً يبلغ بهم الآمر البعيد بأفرب السعى، وبملاسطهم بأهون السبق . فأنشأت هذا السكتاب(٢).

ب بور بي أما ترتيب مسائله وأبوابه فقد بينه بقوله: أنه قسمه إلى أربعة أقسام : القسم الآول في الاسماء ، والقسم الثانى في الافعال ، والقسم الثالث في الحروف ، والقسم الرابع في المشترك .

وله في النحوكتاب الانموذج، وهو اختصار شديدلقواعد النحو وأصوله، وله في النحوكتاب الانموذج بكتاب المفصل نجد السكتابين يسيدان على نهج وحين نقارن كتاب الانموذج بكتاب المفصل نجد السكتابين يسيدان على نهج واحد، وإن كان الانموذج أكثر تركيزاً وأشد إيجازاً فيو يومى الى مسائل واحد، وإن كان الانموذج أكثر تركيزاً وأشد إيجازاً فيو يومى الى مسائل النحو إيما وكانه من ضيق لاصول هذا العلم، فباب التمييز لايزيد فيه عنه أن

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان : ج؛ ص ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٧) مقدمة الفصل ٠

يقول والتعييز هو رفع الإيهام عن الجلة في قولك عندى (١)، راقود خمراً ، يقول والتعييز هو رفع الإيهام عن الجلة في قولك عندى (١)، راقود خمراً ، ومتوان سمناً ، وعشرون درهما ، وملؤه عسلا ، وفي كتاب المفصل يذكر هذه ومتوان سمناً ، وعشرون درهما ، وملؤه عسلا ، وفي كتاب عن النب يكون الاصول مع شيء من الشرح والتحليل لا يخرج به الكتاب عن النب يكون في هداد المتون .

ويما هو جدير بالملاحظة أن ترتيب الانموذج كما قلت يسير على وفق ترتيب المفصل الذي أشرنا إلى أنه رتبه على أفسام أربعة ، الاسماء ، والافعال ، والحروف ، والمشترك ، وهذا الترتيب شبيه بما دار عليه كتاب مقدمة الادب فقد ذكرنا أنه خمسة أقسام: قسم في الاسماء وقسم في الافعال وقسم في الحروف ، فقد ذكرنا أنه خمسة أقسام: قسم في الاسماء وقسم في الافعال وقسم في الحراسة الاسماء وفي هذا تتفق الحكتب الثلاثة ، ولا شك أن المادة العلمية مختلفة، فدراسة الاسماء في كتابي النحو تعني النظر في التعريف ، والمنتجب ، والحبر ، وأسم الجنس، والعام الشخصي والعلم المنتجب ، والجبر ، والعلم الجنسي ، والمعرب والمبنى ، وبحر هذا إلى الرفع ، والنصب ، والجبر ، والعلم المناء الى تدل وبحر هذا إلى الرفع ، والنصب ، والجبر ، ويجر هذا إلى الفاعل ، والمبتدأ ، وما في هذه الابواب من أحكام نحوية ، إلى تخره، وقد رأينا دراسة الاسماء في كتاب مقدمة الادب تعني جمع الاسماء التي تدل على معان متقاربة في حيز واحد ومرتبة ترتيباً معيناً .

وله في النحو شرح شواهد كتاب سيبويه وهو غير معروف ، وله المجاجاة في المسائل النحويل وقد ألفه في مكة وأهداه إلى أميرها ابن وهاس(٧) .

وله كتاب المفرد والمؤلف، وحدمن لمن يصبط هذا السكتاب أن يضرب مع المعربين بسهم وافر، وأهداه إلى أهل مكة(٣) .

وله آمالي في النحو وهي غير معروفة ، وإعراب غريب القرآن وهو غير معروف ، وله في العروض كتاب القسطاس وهو مخطوط ببراين .

وله في المادة الآدبية كتاب المستقصي في الآمثال، وقد طبع حديثاً بحيدراً بالا الدكن بالمند، وقد أشار في مقدمته إلى القيمة الآدبية لهذا النوع من الآدب

Karaka ayasa .

<sup>(</sup>١) الغبروزج لفترح الأنموذج س٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) تنظر اللدة ط. البراق -

والم المرابعة المعلوط في العاد .

وبين أن الأمثال قصارى فصاحة العرب العرباء ، وجوامع كلمها ، وتواهن حكمها، وبيضة منطقها، وزبدة حوارها وبلاغها التي أعربت بهاعن القرابح السليمة مم أشار إلى خصائصها في الإيجاز والتركيز ، وإن العرب فيها أوجزت اللفظ فأشبعت المعنى ، وقصرت العبارة فأطالت المغزى ، ولوحت فأغرفت في التصريح وكنت فأغنت عن الإفصاح(١).

ويشير ياأوت إلى حادثة طريفة بين الومخشري والميداني صاحب الامثال ، ذكر فيها أن الزمخشري لما وقف على كتاب الامثال حسد صاحبه على جودة تَصَنَّيْهُهُ فَأَخَذَ القَلْمُ وَزَادٌ فِي لَفُظُ المَيْدَانِي تَوْتَا فَصَارِ المُنيِدَانِي ، ومعتاه بالفارسية لا يعرف شيئًا ، فلما وقف الميداني على ذلك أخذ بعض تصانيف الزمخشرى فصير ميم لسبته نونا ، فصار الزنخشري ومعناه : مشتري زوجته ، وأرجح أن كناب المستقصي كتب بعد كتاب الميداني لأن الزمخشري أشار في مقدمة كتابه على غير عادته في كتبه \_ إن العالم المنصف سوف يرتضي هذا الكتاب غير ناظر إلى حدوث عهده وقرب ميلاده ، لانه إنمـا يستجيد الشيء وبسترذله لجودته ورداءته في ذاته لا لفدمه وحدوثه ، أما ما ذكر من أن الزمخشري ندم على كتابة كتاب المستقصي لمـا اطلع على كتاب الميداني فذلك ما أظنه من وضع تلاميذ الميداني ، وكتاب المستقصي أدق منهجاً وأبسط شرحاً وأسلم من التكرار من كتاب الميداني . وقد أشار الزمخشري إلى منهجه بقوله ثم وبطتها في قرق ترتيب حروف المعجم ارتباطآ جنحت فيهإلى وطاءة منهاج أبين منعمودالصبحء غير متجانف للتطويل عن الإيجاز وذلك أنى بويتها فأوردت ما في أوله همزة ، ثم قضيت على أثره بمـا في أوله الباء ، وهلم جرا إلى منتهى أبواب المكتاب. ، وفصلت كل باب ، ثم ذكر أنه عنى في شرح الأمثال بإيراد قصصها وذكر الذكت والروايات فيها ، والكشف عن معانيها ، والإنباء عن مضاربها ، والتقاط أبيات الشواهد لهـا ، وبذلك تتضح القيمة الأدبية لهذا الكتاب ،وأثره في تربية الملكة الادبية بكثرة شواهده وجدة أساليبه .

وله في شرح النصوص الأدبية كتاب أعجب العجب في شرح لامية العرب،

entropy of the second s

<sup>(</sup>١) مقدمة المستعى

وهو دراسة نحوية لحذه القصيدة ، وتشمير هذه الدراسة بالإسهاب والإطالة والاستطراد في ذكرالمساكل النسوية والصرفية المتصابهة . يقول في قولاالشنفرى: أقيموا بني أمي صدور مطيكم . . . فإنى إلى قوم سواكم لأميل .

أصل أقيموا أقوموا وما ضيه أقام ، وعينه واو لقولك فيه أقوم ، فاستثقلت الكسرة على الواو فنقلت إلى القاف، فقلبت الواو ياء لسكونها واسكسار ما قبلها ، وهو فعل أمر مبنى في الآصل على السكون وما يبنى منه على حركة فعله اوجبت بناءه عليها ، وذهب قوم إلى أنه ممرب بالجزم ، واتفقوا على أن فعل الاس للغائب نحو ليقم وليذهب مجزوم باللام الداخلة عليه ، فهو معرب اتفاقا ودليل البناء أن الأصل في الأفعال البناء فهي محكوم عليها به إلى أن يقوم دليل أعراب شيء منها فيكون إخراجا لها عن أصلها ۽ ولم يعرب منها سوى المصارع الشبه بالإسم ، وهو ما كان في أوله إحدىالزوائد الأربع فيحكم عليه بالإهراب ما دام وصف المصارحة باقياً وذلك إذا كانت زائدة من الزوائد الأربع موجودة في أوله، فتى زايلته زالشبهه بالإسم فيعود إلى أصله من البناء أيعناً ، فإنه لايحتمل معانى يفرق الإعراب بينها والإعراب في الاصل إنما جاء لهذا عند المحققين ، وقال الآخرونمافيه اللام معرب فيعرب مالا لام فيه لتقدير اللام كافيل محمد تفد نفسك أى لتفد نفسك، وحرف، المضارعة أيضاً مقدر كالمثال المذكور ولا تعويل على هذا الفول فإن الحذف من الشيء لا يوجب تغيير الصيفة بل يحذف ما يحذف ويبقى ما يبقى بعد الحذف على حاله كقولك ارم فإن الاصل إثبات الياء وبعد حَلَقْهَا بَقَى مَا كَانَ عَلَى مَا كَانَ ، وهذا مَقْهُومَ فَى فَعَلَ الْأَمْرِ ، أَلَا تَرَى أَنْكَ إِذَا حذفت الفاء من تضرب لا تقول ضرب زيد بل تعدل إلى صيغة أخرى هي أحترب ، وأما البيت فالأصل تفدى على الحنبر ، و إنما حذفت الياء للضرورة(١) .

وواضح أن هذا كله يدور حول كلة أقيموا في البيت فإذا انتقل إلى الـكلمة التي تليها ناقشها بهذه الطريقة المستفيضة ، وهذه الدراسة النحوية إذا قورات هِ كَتُبِهِ فِي النَّجُو كَالْمُفْصِلُ وَالْاَنْمُوذَجِ ظَهْرِ بِيْنِهَا فَرِقَ كَبِيرِ يَتَمَثَّلُ فِي الْإِيجَارُ

<sup>(</sup>١) أموب النب ض

والاختصار الذي مال إليه في تأليف كتب النحو، والإطسالة والإسهاب الاستطراد، في هذه الدراسة النحوية للاساليب الادبية .

وكان معتراً بهذا اللون من الدرس ، يقول في مقدمة هذه الدراسة هذه الكتة قذفتها خواطر خاطرى ، وفائدة جرتها نواظر ناظرى ، وعقد توسط بين درر الجواهر ، وروض تبسم بينالزهور النواضر ، وسبك لم ينسج على منواله ، فيقال قد سبق إليه ، وزركش قد نظم بين اليوافيت فكل عالم يعرج إليه ، غاص لها الخاطر في بحر الافسكار فاستخرج دررها ، وناه الناظر في بكر الافسال فاستحرم صورها ، من كل غريبة كل حديد النظر عن تقررها ومل مزيد الفكر عن تدبرها (١) .

وهذا يفيدنا أن هذا النوع من الدراسة كان الزمخشرى أبا هدرته ، وفارس حلبته ، وقد اهتمت كلية اللغة العربية بهذا اللون من الدرس النحوى لتفرر فى نفوس أبنائها أصول النحو ومسائله بهذه الطريقة العلمية المستفيضة حيث تجتمع لهم أشتات من المسائل النحوية في موضوع واحد ، وقد نهض أساتذها بهذا الدرس فكتبوا كتباً نافعة نهجوا فيها منهج الزمخشرى في شرح هذه اللامية وإن اختلفت النصوص التي دار درسهم حولها .

ومن خبر ماكتبه في المادة الآدبية كتاب ربيع الآبرار ونصوص الآخياو وهو روايات عن الحسكاء والآدباء في فنون عتلفة ، ولذلك تتردد فيه أعلام الحسكاء والفلاسفة ومشاهير الرجال ، من الآدباء والشعراء والحكام ، من العرب واليونان . مثل أفلاطون ، وسقراط ، وجالينوس ، والإسكندر ، ويحى بن واليونان . مثل أفلاطون ، وسقراط ، وجالينوس ، والإسكندر ، ويحى بن أكثم ، وإبراهم بن المهدى ، وعرو بن عبيد ، وخاله بن صفوان ، وقتيبة بن أكثم ، وإبراهم بن المهدى ، وعرو بن عبيد ، وخاله بن صفوان ، وقتيبة بن مسلم الباهلى ، ومعاوية البرمكى ، والمهدى ، وزبيدة بنت جعفر ، وأبو سفيان ، وفيه روايات طريفة وآراء عجيبة ،

فن ذلك ما يحكيه في الشعر والخطابة يقول :

<sup>(</sup>١) المرجع السابق س٣٠٣٠

أطال خطيب بين يدى الإسكندر فقال : ليس تحسن المنطبة بحسب طاقة المخاطب ولكن على حسب طاقة السامع ... أعران محن أمراء الكلام فبنا وسخت المخاطب ولكن على حسب طاقة السامع ... أعران محن منه ما أحلولي وعذب أعراقه ولذا تعطفت أغصانه ، وعلينا تهدلت تماره ، فنجني منه ما أحلولي وعذب ونبيث .

وسمع خالد بن صفوان مكثاراً يتكلم فقال: ياهذا ليست البلاغة بخفة اللسان، ولا بكثرة الهذيان، والكنما أصابة المعنى والقصد إلى الحجة . . . وسمع الرشيد ولا بكثرة الهذيان، والكنما أصابة المعنى والقصد إلى الحجة . . . وسمع الرشيد أولاده يتعاطون الغريب في محاورتهم فقال: لا تحملوا السفساف المتصنع ، من الدكلام ولا تمودوها الغريب المستبشع ، ولا السفساف المتصنع ، من الدكلام ولا تمودوها الغريب المستبشع ، ولا السفساف المتصنع درجة واعتمدوا سبولة الكلام ، وما ارتفع عن طبقات العامة ، وانخفض عن درجة المتصدوا سبولة الكلام ، وما ارتفع عن طبقات العامة ، وانخفض عن درجة المتصدوا بيا الميناء أن يستجيزها المتصدة بن المتحدد الله كثيراً ، فقالت : حين أنشاك ضريراً فقال : يا أمير المؤمنين قد أحسنت في إسامتها .

قال بعض الشعراء لزبيدة ابنة جعفر: طوبى لزايرك المثاب، تعطين من رجليك ما تعطى الآكف من الرعاب، فتبادر العبيد ليقموا به، فقالت زبيدة كفوا عنه، فإنه لم يرد إلا خيراً فأخطأ ، ومن أواد خيراً وأخطأ خير عن أراد شيراً فأصاب، سمع الناس يقولون قفاك خير من وجه غيرك ، وشما لك أندى من شيراً فأصاب، سمع الناس يقولون قفاك خير من وجه غيرك ، وشما لك أندى من يمين سواك , فقدر أن هذا مثل ذاك ، أعطوه ما أمل وعرفوه ها جهل (١) ،

## وبما قاله في فصل الحكمة :

أفلاطون : ليس كل إنسان بانسان إلا من كان فى أدبه وعلمه إنسانا .. بطليموس الثانى : خد الدر من البحر ، والذهب من الحجر ، والسمك من القارة ، والحسكمة عن قالها .

الرسطاليس: الحكمة سلم العلوفن عيدمها عدم القرب من ويه.

جالينوس وسقراط: قال جالينوس لسقراط لم لا تدون حكتك في الدفائر؟ فقال : ما أو ثقك بجلود البهائم الميَّنة، وأشد تهمتك للجواهر الحية : كيف وجوت واختصر (۲) وقد أشار الزعشري إلى أنه كتبه ترويحاً للقلوب المتعبة بإحالة الفكر في استخراج ودايع ما في كتأب الكشاف .

وله في الادب الإنشاق نوابغ السكام وهو مطبوع وله شروح لشدة إيجازه وتركيزه ومن أشهر شروحه شرح العلامة سعد الدين التفتأزاني .

وقد طبع هذا الشرح في استانبول والقاهرة وبيروت، وقد شرحه أيعناً أبو الحسن بن عبد الوهاب المتوفى سنة ٧٠١ وطبع شرحه في كاسات سنة ١٣١٤ .

ومن قول الزمخشري فيه : ليس يسود النقار ما أسود القار، أم الزائر نزود وأم النابح نثور . . إذا فلت الانصار كلت الابصار . . . رب صدقة من بين فيكيك خير من صدقة من بين كفيك .

وله كتاب المقامات وهي مجموعة من النصائح والحكم ، وجه كثيراً منها إلى نفسه ، وقد كتبها بعد مرضته الناهكة ، وفي جواره في مكة ، ويصدر كل مقالة منها بقوله يا أبا القاسم ، وقد شرحها شرحا مستفيعنا ذكر فيه كثيراً من الإشارات النحوية واللغوية والبلاغية ، وهو كتاب متداول ومشهود .

وله كتاب أطواق الذهب وقد يسمى النصائح الصغار وهو مائة مقالة ،وقد ألشاها بمكة وتقرب بهـا إلى الله ، وضرع إليه أن يقيض عليها من البركةوالقبول وأن يحفظ فيها ما أوجب للجار من حق الزمام والزمار ، لانهما وجمعـــــــ فه حرمك المطهر ٢٠٠

وله فيه نظرات ونقدات منها ما وجهه إلى الحسكام والولاة ، كقوله فيالمقالة

<sup>(</sup>١) ربيع الأبراد مو٧٤٧ ، ٢٤٩ -(٢) طبع ربيع الأبراد ف القاهرة سنة ١٢٩٧ وطبع عتصرها أسبى ووش الأخياد لحصه

ابنُ الْحَلَيْبِ الْمُتُوقُ سَنَةً ٩٤٠ بِوَلَاقَ وَمَصَرَ الْيُمَنِيَّةُ •

 <sup>(</sup>٣) أطواق الذهب س٤ طبعة بيروت .

الثانية والثلاثين لا أحدثك عن بلد الشوم ذلك بلد الوالي النشوم ، أدوس من سوافر الحيول ، وأحطم من جواحف السيول(١).

ومنها ما وجهه إلى الفلاسفة ، ويذكر أن الفيلسوف هند نفسه المهذب ، وعند عباد الله المسكذب و بنار الله المعذب(٧).

وذكر علياء السوء الدين جمعوا عزائم الشرع ودونوها ، ورخصوا فيها الإمراء السوء وهونوها (٣) .

ويذكر العلماء المخاشعين الماشين على سبيل محمد صلى الله عليه وسلم وأصحابه ، في أفواهدم بيض بواتر على رقاب المبطلين ، وفي أيديهم سمر عوائم في ثغر المبطلين(٤) ويشورعلى قضاة زمانه ، فالقاضى تعمل فيه الرشوة مالا تعمل في الشارب المبطلين(٤) ويشورعلى قضاة زمانه ، فالقاضى تعمل فيه الرشوة مالا تعمل في الشارب المبطلين ويلا وحربا (٠) .

ويشير إلى السكذب في العبادة والرياء وفي الدعاء والبكاء ثمم يقول واهلم أن اكثر الأمور عوه، ظاهر. جميل وباطنه مشوه، فاستمذ بالله من سيء ما أنت راء، فإن الدنيا كل يوم إلى وراء (٦) .

وله في الادب الإنشائي ديوان شمر مخطوط ، وقد تقدم كثير من تصوصه وكان شعره كشعر النحاة كما يقول ياقوت .

وله القصيدة البعوضية ، وأخرى في مسائل الفزالي ، وهي مخطوطة ببرلين ، وله نزهة المستأنس مخطوط في أيا صوفياً .

وديوان الرسائل ، وديوان خطب، وديوان التعثيل، وتسلية الضرير، ورسالة المسألة ،وكلها ورسالة الاسرار، والرسالة الناصحة، وسوائر الامثال، ورسالة المسألة ،وكلها غير معروفة، وله في القراءات القرآنية كتاب الكشف، ولم يذكره ياقوت، وهيم

<sup>(</sup>١) أطواق الدهب س٣٠٠ -

<sup>(</sup>۲) أطراق ص۱۵۰۰

<sup>(</sup>٣) أطواق الذهب ص٣٣٠٠

<sup>(</sup>٥) أُطواق المنصب ص ٢٧ .

<sup>(</sup>ه) أطراق الدوب ٣٠٠٠

<sup>(</sup>٦) أطواق الذهب من ١٥ .

مخطوط بالمدينة كا ذكر في دائرة المعارف، وعقل الكل وهو غيير همروف، وكتاب الجبال والامكنة، وهو مطبوع، يذكر أسماء الجبال وما يتعلق بها من اخبار أدبية، وقد رتبها ترتيباً هجائياً يبدأ بما أوله هزة وقد ترجم إلى اللانينية.

وله مختصر الموافقة بين أهل البيت والصحابة والأصل الذي اختصر الوعشري لان سميد الرازي إسماعيل كما ذكر ياقوت وهو موجود في التيدورية .

وله خصائص العشوة السكرام البررة طبع بالعراق .

وله متشابه أسماء الرواة غـير معروف ، وله كتاب الرائض في الفرائض ، وهو غير معروف وله صالة الناشد ، وهو غير معروف وله صالة الناشد ، وكتاب المنهاج في الاصول ، وله رؤوس المسائل ، وشقائق النعمان في حقائق النعمان ، والاسماء في اللغة وشافي الهي من كلام الشافعي ، وكلها غير معروفة .

ثم أن له كتاباً في الحديث هو الفائق وآخر في التفسير هو السكشاف وهمامن أشهر ماكتب. وقد فرخ من كتاب الفائق سنة ست عشرة وخسائة وقد طبع مراراً. وقد ذكر في مقدمته أن الله فتق لسان الذبيح بالعربية وأجراها فيه أعراقهم ، فلست تجد شعباً من شعوبهم ، ولاقبيلة من قبائلهم ، ولا عمارة من عمائرهم ، ولا بطنا من بطونهم ، ولا فخذا من أفخاذهم ، ولافصيلة من فصائلهم ، عمائرهم ، ولا بطنا من بطونهم ، ولافخذا من أفخاذهم ، ولافصيلة من فصائلهم ، إلا وفيها شاعر مفلق ، وخطيب مصقع ، ثم أن البيان العربي كأن الله عزت قدرته عني لسان محمد عليه وآله أفضل صلاة وأوفر سلام .

ثم يبين أن العلماء قد كمتبوا ماغمض من الفاظه واستبهم كتباً تأنقوا في تصليفها وجودوها ، ثم أشار إلى أن الذي دفعه إلى المكتابة في هـذا الموضوع هو وغبته في أن يكون له ذكر في هذا الباب الذي صبغ به يده وعاني فيه وكده ثم رجا أن يكون ذلك في موازينه .

وقد ذكر الاحاديث الغريبة مرتبة على وفق ترتيب حروف المعم الظرآ في ذلك إلى الالفاظ الغريبة الواردة في الحديث، وبهذا يسكون الزمخشرى قد رتب كتاب أساس البلاغة ؛ ومقدمة الادب ، والمستقصى ، والجيال والامكنة ،وغريب الحديث ، على وفق حروف المعجم ، وهي طريقة سهلة تيسر وطالب الغاية .

## المستر الكشاف

والتفسير كما يتصوره الزمخشرى باب من أبواب المعارف العليا التي لايمتهض بها من المخاصة إلا أوحدهم لانه في حقيقته لمح لمحاسن النكت ودوك الطائف المعانى ويصر بنوامض الأمرار -

وقد قرر الزمخشرى ضرورة توافر أوصاف هامة في المفسر بعضها نيرجع إلى فطرته وجباته وبعضها يحصل بالكسب والدأبء

فالصفات الق ترجع إلى الفطرة تدور حول الطبع المسترسل والقريحةالوقادة والنفس اليقظى د فلا يكون المفسر جاسيا ولاغليظاً جافياً ،(١) .

المكلام ويؤلف، وكيف ينظم ويوصف، (٢).

أما الصفات المحصلة بالسكسب والدأب فهي طول الممارسة وإدمان المعايشة لعلوم المنة والآدب والفقه في أسرارها والتمرس بأساليها .

ويخص الزمخشري على المعانى والبيان وينبه إلى ضرورة التمهل في ارتيادها والتمب في النفقير عنها .

ثم بعد ذلك على المتصدى للتفسير أن يحصل قدراً صالحاً من كل علموخصوصاً علوم الفقه والاصول والمقائد والتاريخ لتخصب بذلك القافة المفسر وتقسع مداركة ويجب أن تكون الإحاطة بهذه الممارف إحاطة وعى ويصر وفهم ، وأن تكون معرفتها معرفة تحقيق وتمثل، وبهذا تكون هذه الثقافات جزءا من تـكوين المقسر وقطمة من نفسه وعقله ، فليست هناك فائدة للمرفة الغامضة ، ولا للمرفة السطحية التي لاتلج المقل والقلب .

<sup>(</sup>١) متدمة تنسير الكشاف م (٧) الرجع السابق .

ب وبهذا الرصيد الثقافي والنفسي يستطيع المفسر أن يضي، جوالب النص ، وأن ينبه إلى اطاعفه .

وحين نرجع إلى كتب النقد الحديثة لا تجدها توصى بتثقيف النّاقه بأكثرًا عا أجمله الرمخشرى في هذه الوصايا .

وقد أخذنفسه بهذه الثقافة وأعدما للتفسير بهذه الآدوات، ولذلك لم يكتب في هذا العلم إلا بعد اكتهاله ونضجه وهذا النراث الضخم الذي أشرنا إليها شاهد صدق على ذلك ،

وقد حاول الزيخشرى قبل أن يكتب هذا التفسير المكامل أن يسود صحفاً في هذا الباب يراها مثلا يحتذى في النفسير ولم يكن يقدر أنه سيكتب تفسيراً كاملا . وكانت هذه الصحف كأنها موسوعة قرآنية طال فيها القول وتشعبت فنونه ودارت حول سورة الفاتحة وبعض منسورة البقرة، وقد وصف الريخشرى هذه الصحف بأنها مبسوطة كثيرة . السؤال والجواب طويلة الذيول والاذناب وقد أراد بهذا البسط وهذا الطول أن ينبه إلى ما يحتويه النص والاذناب وقد أراد بهذا البسط وهذا الطول أن ينبه إلى ما يحتويه النص القرآن الكريم من علوم زاخرة وآداب جمه ومعارف عالية ، ولكنه رجع فأدرك أن البيئة الفكرية في زمانه لا تطبيق هذه الموسوعة وأنها تحتاج إلى تقسير موجز يعينهم على فهم مذهبهم من القرآن الكريم فيكتب تفسيره الذي بين أيدينا .

والرمخشرى يتهم فى مقدمته أهل زمانه بالعجز عن فهم علم التفسير فى أبسط صوره وهم أشد مجزاً عن فهم التفسير المؤسس على علوم دقيقة كعلى المعافى صوره وهم أشد مجزاً عن فهم التفسير المؤسس على علوم دقيقة كعلى المعافى والبيان فإذا كان الرمخشرى يكتب اشيعته من أهل العدل فكانهم هم المخصصون بهلمه المتهمة . وليس هذا فإن الرمخشرى كان قلقا فى خوارزم كما قدمناً . وكان يهجو أهلها ويقلظ فى الهجاء ، وجميعهم من المعزلة وقد شكا الإمام عبد القاهر قبله من أهلها ويقلظ فى الهجاء ، وجميعهم من المعزلة وقد شكا الإمام عبد القاهر قبله من عجز هذه البيئة عن تذوق أسرار البيان العربى . ونوى أن ازدهار البحوث عبيد ولا تكفى البلاغية فى هذه البيئة الاعجمية يحتاج إلى دراسة جديدة وتفسير جديد ولا تكفى البلاغية فى هذه البيئة الاعجمية يحتاج إلى دراسة جديدة وتفسير جديد ولا تكفى المالة مقالة ابن خلدون الشهيرة ، والتى و ددها الباحثون فى هذا العصر ، وليس فى بيانه مقالة ابن خلدون الشهيرة ، والتى و ددها الباحثون فى هذا العصر ، وليس

والمهم فى قضيقنا أنشأ نفهم من وصف الزمخشرى لاهل زمانه بالعجز عن استيماب النفسير المؤسس على علمى المعانى والبيان أنه لم يودع فى تفسيره كل استيماب النفسير المؤسس على علمى المعانى والبيان أنه لم يودع فى تفسيره كل ما راه من نسكت والعاانف ولم يتكلم عن الاغة القرآن كاكان يستعليع أن يتكلم ما راه من نبير شك نظر إلى جهرة القراء الذين كتب لهم هذا التفسير .

وبهـــذا يكون الزعشرى الذى نراه أكبر دارس لبلاغة القرآن داعياً إلى ضرورة متابعة البحث في هذه البلاغة فاتحاً باب الاجتباد في هذا الموضوع . وقد كتب هـذا التفسير في أحضان الشيعة وفي رعاية الامير الشريف الحسن على ابن وهاس وهو شريف حسني من مقدمي الشيعة ووجهاتهم وكان مشاركا في العلوم والآداب وقد رغب إلى الزمخشري أن يكتب هذا التفسير ، وبهذا يكون هـذا التفسير ثمرة من ثمار لفاء الشيعة والمعتزلة ، ولـكنه ليس تفسيراً شيعياً وليس تصويراً لمعتقداتهم الحاصة وإن كان لا يخلو من الدعوة لهم والتشهير ببني أمية ، وتشير هنا إلى أن تراث المعتزلة بعد المتوكل لا يخلو من هـذا الولاء الشيعي، فقد حالف المعتزلة الشيعة بعد هذا التسلط المحموم الذي وقع عليهم بعد توليته في سنة حالف المعتزلة الشيعة بعد هذا التسلط المحموم الذي وقع عليهم بعد توليته في سنة يخقون مذهبهم أحياناً ، وقد تشدد أهل الانداس في اضطهادهم فكانوا إذا وقفوا على معتزلي أو شيعي ربما قتلوه ، كا يقول المقدسي (۱) .

وقد ذاع كناب الكشاف وصاح صيته في شرق العالم الإسلامي وغربه واهتم به المثقفون اهتهاماً يكاد يكون منفرداً في كتب اللغة والآدب والتفسير . فغزع منه أهل السنة رالجاعة وشرعوا أفلامهم لمنافشته والرد على مسائل الاعتزال وبدعه كما يمتقدون وهم مقدرون أن الرمخشري معتزلي خطير المحافة في العلم والمعقيدة وأله قادر على أن يدس البدع في كلامه الحسن الفصيح . وقد بالغوا في معارضته حتى دعوا الناس إلى مقاطعة هذا المكتاب وأرهبوهم بسياط العقيدة وأجازوا للملاء المتمتين في أحوال الدين والذين أحكوا هقائد أهل السنة واقتدروا على الإحاطة بفن البيان أجازوا لهذه الفئة المثقفة أن تطلع على كتاب المكشاف،

<sup>(</sup>١) ينظر أحسن النقاسم ص٧٣٦ .

أما عامة المثقفين وبقية المسلمين فالأولى بهم محاماة هذا التفسير حتى لايقع الزيغ في عقائدهم . وهذا هو الوصف العام لموقف أهل السنة والجماعة ، ويالخصه تأج الدين السبكي الاشعرى بقوله والقول عندنا فيه أنه لا ينبغي أن يسمح بالنظر فيه إلا لمن صار على منهاج السنة لا تزحزحه شبهات القدوية ع . (١)

وكانوا مع هذه الممارضة القوية يشهدون الزمخشرى بطول الباع ونفاذ البصر والتبحر في جميع العلوم وتميزه بلطائف المحاورة ونفائس المحاضرة ، وكان مناقشه الآلد أحد بنالمنير كثير الثناء على علمه باللغة والآدب ويصفه بأنه خريت الآساليب أى دليلها الحاذق . وقد أدرك ابن خلاون وكان عدواً للاعتزال القيمة الآدبية لحذا التفسير فدعا من تمكنت أداته من علوم العقيدة والشريعة إلى النظر فيه ليفيد منه وأيا عميقاً في الإعجاز الآدب بشرط أن يكون حذواً على معتقده لآن الزمخشرى بأتى بالحجج على مذاهب المعتزله الفاسدة ويؤيد هدده البدع عند افتباسها من القرآن بوجوه البلاغة (٢) .

والدراسة البلاغية وتحرير الرأى فيها ومنها ما بهم بمسائل الاعتزال ويرصدها فيها بالدراسة البلاغية وتحرير الرأى فيها ومنها ما بهم بمسائل الاعتزال ويرصدها فيها يكتب ومنها ما يوضح وينقح ومنها ما يختصر أو يستشكل، ومنها ما يهتم بشرح شواهده، ومنها ما يهتم بتخريج أحاديثه ، وقد ذكر صاحب كشف الظنون فيضا من هذه الدراسات نرى من الحير أن نشير إلى شيء منها ليدرك القاوىء عناية الأسلاف بهذا الكتاب العظم .

فقد كتب العلامة قطب الدين محود بن محد النحتاني الرازي المتوفى سنة ٧٦٦ حاشية على السكشاف والحاشية بخطوطة بدار الكتب رقم ٢٥٩ تفسير وقد أوود عليه العلامة جمال الدين محد بن محد الافسرائي اعتراصات . وقد أجاب عن هذه الاعتراصات العلامة عبد السكريم بن عبد الجبار وسمى أجويته المحاكات ، وقد اطلعت على هذه المحاكات بدار الكتب مخطوط رقم ٢٤١ ومنها تبينت اعتراصات

<sup>(</sup>١٠) منيد النعم ومبير النقم للسبكي من ١٩١٠ -

<sup>. (</sup>۲) - فتظر مقدمة ابن شخلاون س ۸ • • •

العلامة جمال الدين، وقد ذكر عرب زاده في حاشية الشقاشق أن ابن سمادة أجاب عن هذه المحاكمات · الله الدين الدين المدارسة ال

وكتب العلامة هماد الدين يحيى بن قاسم العلوى المعروف بالفاصل البينى حاشية سياها درر الاصداف من حواشى الكشاف والحاشية مخطوطة بالدار رقم ٥٣ سياها درر الاصداف من حواشى الكشاف من هذه الحاشية سياها تحفة الاشراف ثم كتب هو نفسه حاشية أخرى بعد فراغه من هذه الحاشية مباها تحفة الاشراف في كشف غوامض الكشاف والحاشية مخطوطة بالدار رقم ٧٨٣ وقد شرحا خطبة الكشاف العلامة مجدالدين أبو طاهر محدبن يعقوب الفيروز بادى الشيرازى خطبة الكشاف أم كتب شرحا المتوفى سنة ١٨٧ وسمى شرحه قطبه الحشاف لحل خطبة الكشاف ثم كتب شرحا أخر لهذه الحطبة سياه نغبة الرشاف من خطبة الكشاف .

ويمن اختصروا السكشاف العلامة قطب الدين محرد بن مسعود الشيرازي وقد سمى تلخيصه تقريب التفسير وقد أنمه في التاسع من شوال سنة ٩٩٦ والسكتاب منظوط بدار السكتب رقم ٧٧ ٠

وعن خرج أحادية الإمام المحدث جمال الدين عبدالله بن يوسف الزيلعى الحننى المتوفى سنة ٧٦٧ ، وهماك عنطوط لشرح أبيات المفصل والكشاف لم يعلم مؤلفه والمخطوط رقم ٣٠٠ بدار السكتب .

وأشير هذا إلى أشهر من نافشوه في ميدان البلاغة والنحو والاعتزال أعنى المسعاب الشروح التي عثيت بهذه العلوم أكثر بما عنيت بغيرها بما يتعنمنه هذا التفسير العظم .

فنى مقدمة من عنوا بالبحث البلاغى العلامة شرف الدين حسن بن محد العلبي المتوفى سنة ٧٤٧ فقد كتب حاشية على الكشاف سماها فتوح الغيب فى السكشف عن قناع الريب فى ست بجلدات صخعات قال فها رأيت النبي صلى الله تعالى عليه وسلم قبيل الشروع ناولني قدحاً من اللبن وأشار إليه فاصبت منه ثم ناولته عليه الصلاة والسلام فاصاب منها : والحاشبية موجودة ومصورة بدار السكتب رقم ١٤٥٠

وقد كتب العلامة سمد الدين التفتازان حاشية على السكشاف ، وهي عنطوطة في مكتبة الازهر رقم ١٨٠٤ وقد ذكر صاحب كشف الظنون أن حاشية سعدالدين تلخيص لحاشية الطيبي والحق أن حاشية سعد الدين ليست تلخيصاً لحاشية الطيبي بل هي صورة لآراته البلاغية وشخصيته المستقلة التي تتضح معالمها في كتبه الإخرى كالمعاول والمختصر وإن كان قد أفاد بما ذكره الطيبي .

وقد كتب المولى برهان الدين حيدر بن محمد الهروى تلنيذ السعد المتوفى سنة. ٨٣٠ حاشية على حاشية سعد الدين .

وقد علق المولى علاء الدين على بن محمد الممروف بقوشجى المتوفى سنة ٢٧٩ على أوائل حاشية السعد .

وقد كتب المولى شيخ الإسلام يحيى الهروى المعروف بالحفيد حاشية على حاشية جده سعد الدين .

ثم كتب السيد الشريف المتوفى سنة ٨١٦ حاشية على أوائل تفسير الـكشاف وهى مطبوعة على هامش الـكشاف ، وقد ناقش سعد الدين فى كثير من آرائه ، وكنب المولى محيى الدين محمد بن الخطيب المتوفى سنة ١٠٩ حاشية على حاشية السيد وهى عنطوطة بدار الـكتب تحت رقم (٧٠٥) .

وقد كتب المولى حسن حلى بن محمد شاء الفنارى المتوفى سنة ٨٨٦ حاشية على حاشية السيد الشريف .

وقد انتفع السيدالشريف بما كتبه الملامة عمر بن عبدالرحن الفاوس القزويشي المتوفى سنة ٧٤٥ في حاشيته التي ساها السكشف، وكان السيد الشريف كثيراً ما يعتمد آراءه.

وقد أصاب صاحب الكشف في كثير من تعليلاته البلاغية ، ويبدو أنه إمام بصير وقد يكون أنفذ من نافش الأصول البلاغية التي تقروت في زماته، وليس بين أيدينا من هذه الحاشية إلا ما يذكره السيد في حواشيه، وقد رأيت مخطوطة في دار الكتب رقم ٨٠٧ تعمل هذا الإسم ، وعليها إسم المؤلف الذي فذكره صاحب كشف الظنون ، ولكنه مكتوب بخط عدت ، وبعد مطالعتي لهذه المخطوطة ، ومقارنة نصوصها بما ذكره السيد في حواشيه أيقنت انها شيء آخر ، ومن أشهر من نافشوه في المسائل النحرية أبو حيان في البحر المحيط، وكان ومن أشهر من نافشوه في المسائل النحرية أبو حيان في البحر المحيط، وكان

متحاملا سطحيا في كثير من منافشاته ، وسوف نعرض ليمض ملاحظاته

فى دراسةنا البلاغية ، ثم تلاه تلبيذاه . الشهاب أحد بن يوسف الحلبى المشهور بالسمين ، والبرهان بن محد السفاقسى فى إعرابيهما ، ولحص الشيخ تاج الدين بالسمين ، والبرهان بن محد السفاقس فى إعرابيهما ، ولحص الشيخ تاج الدين أحد بن مكنوم منافشات شهيخه أبى حيان فى كتاب مهاه الدر اللقيط من البحر المحيط ،

ومن أشهر الحواشي التي ناقشت مسائل الاعتزال حاشية الانتصار اللعلامة احمد بن محد بن منصور الجزامي الاسكندري المالكي، قاضي الاسكندرية المشهور بأني العباس بن المنير المتوفى سنة ثلاث وتمانين وستهائة ، وكان قاضياً منصفا ، ذكيا ، مناقشا ، قوى الحجة ، وقد شهد المزيخشري برسوخ القدم في علوم اللغة والبيان ، وقد كتب الإمام علم الدين عبد السكريم بن على العراقي المتوفى سنة والبيان ، وقد كتب الإمام علم الدين عبد السكريم بن على العراقي المتوفى سنة ي بهكتاباً مهاه الإنصاف ، وجعله حكما بين الكشاف ، والانتصاف وهو مخطوط بدار السكتب رقم ٢٠٥ ثم لخصها أي الانصاف والانتصاف الإمام جمال الدين عبد الله ابن يوسف بن هشام في مختصر لطيف ،

وقد كمتب العلامة الشيخ عمر بن محمد خليل السكونى كناباً سماه التمييز لمـــا أودعه الزمخشرى من الاعتزال في المكتاب العزيز .

وقد ذكر في مقدمته أن الزمخشرى مزج البحوث النحوية واللغوية والبلاغية بآراء اعتزالية ومقاصد تخالف قواعد السنية ، وأن من يطالع هــذا التفسير وهو غير متمكن من أصول الدين يخشى عليه من الهلاك ، ولذلك كتب كتابه هذا نصيحة للدين وحماية لقواعد عقائد المسلمين ،

ويبدو أن الشيخ عمر رحه الله كان من بيت علم ، وكانت أسرته متمسكة بقواعد أمل السنة ، فقد ذكر أن كتابه هـذا قد بدأه والده رحمه الله ثم من الله عليه بأن أتمه ، وذكر أرب عمه لما قرأ ما ذكره الزمخشرى في سورة الإعراف هاجياً به أهل السنة والجماعة رد هليه بقوله :

مميت جهلا صدر أمة أحمد وذوى البصائر بالحير المؤكفة وذكر أبياناً كثيرة ، وكان لهـذا أثره على شخصية الشيخ همر رحمه الله فكان ألممياً شديد الدكاء في مناقشة الزمخشري (١) .

<sup>(</sup>١) تنظر المنظوطة وقم + 6 تجاميع ووقة ٢٣ ، A & . A & . (١)

وقد طرقت كل هذة البحوث مسألة الاعتزلال في هذا السكتاب ، وكان أهل السنة متنبهين لكل ما يتصل مذا الموضوع ، مقدرين أن الرمخشرى دس أفكاره وأخفاها في طيات الدقائق النحوية والبلاغية ، فـكانوا يلحون هـذا الفِـكو الاعتزالي فيما يستبعد أن يكون فيه ، وذلك لشدة تيقظهم ، ولوضوح مسائل الحلاف وتبين حدودها وأبعادها في أذهانهم ، والسوء ظنهم بالزمخشوى ، فإذا قال في قوله تعالى ذهب الله بنورهم . إذا أطفئت النار بسبب سماوي ربح أو مطر فقد أطفأها الله ، فإننى لا أدرك أن فيه شيئًا يتصل بمسائل الاعتزال ، وأحسب أن كثيرًا من أمثالي لا يرون في هذا التفسير أثرًا لنحلة اعتزالية ، وأكن الإمام أبا على عمر بن محد صاحب كتاب التمييز المتقدم ذكره يدرك في هذا التفسير دسيسة اعتزالية ويبين أن الزمخشري خص ما طفئت كذلك \_ أي بسبب سماوي ربح أو غيره \_ بأن الله أطفأها لمذهب اعتزالي وهو قول المعتزلة بالتوك ۽ ويسمونه فعل فاعل السبب ، ولو طفئت عندهم بصب بُعض الحلق عليها ماء وترابأ ، لم ينسبوا ذلك إلى الله تعالى بل العباد ، لأن العبد إذ ذاك فعل السبب وهو الحركات التينى محله والاعتمادات التي تحرك الماء متولدا عن ذلك. وكلا ذلك باطل بنوه على توهمات فاسدة وهو شرك في الحقيقة ، ولا فاعل أَشَىء مِن الْمُحَلِّوقَاتُ كَانِ عَن سَبِبِ أُولًا عَن شَيء إِلَّا اللَّهُ تَعَالَى عَلَى ما تقررت دلایله .

و إذا قال الرمخشرى في تثنية الامثال في قوله تعالى أو كصيب من السهاء، وكما يجب على البليغ في مظان الإجمال والإيجاز أن بجمل ويوجز، فكذلك الواجب عليه في موارد التفصيل والإشباع أن يفصل ويشبع، لا أجد فيه ولا يجد فيه كثير مثلي شيئاً يتصل بمسألة الاعتزال، ولكن العلامة المذكور يلحظ فيه اعتزالا، لانه عرض هنا بذكر الوجوب، وقد قدمنا بيان استحالة الوجوب فيه اعتزالا، لانه عرض هنا بذكر الوجوب، وقد قدمنا بيان استحالة الوجوب في الله تمالي (١).

<sup>(</sup>۱) ينظر التمييز لمنا أودعه الاعتبرى من الامتزال في السكتاب المزيز ووفات

إذَّن قد بلغ أهل السنة في تتبع المسائل الاعتزالية و ناقشوها و ناقشوا ما يثصل بها من قریب أو من بعید ، أو أستخرجوا منها اعتزالا بالمناقیش كا یروی حاجي خليفة .

والحق أن الزمحشري كان يتعسف أحايين كشيرة ، ويتمحل في إخصاع النص ودلالاته إلى قواعد شيعته ، وإذا أردت أن أعرض صوراً لهـذا التمحل فإن حاشية ابن المنير يصلح أكثرها شاهداً على هذه الدعوى . وكذلك كــتـاب التمييز وكثير من كتب أهل السنة ،

وقد أردت أن يكون بحثى فى كتابالـكشاف خالصاً لبيان البحث البلاغى • ولهذا تجنبت الحنوض في هذه المسألة لآنها درست ولن أستطيع أن أقول فيها خيراً ما قاله أهلالسنة ، وأكثرهم أديب متذوق ، له باع بسيط ، وله نظر نافذ ، وكان يمجيني أحد بن المنير في كثير من إشاراته البلاغية آلق تدل على أنها صادرة عن عقل متمكن ، ودُوق متمرس وكان يعجبه ما يقول الزمخشرى في مسائل البلاغة ، ويشهد له بأنه خريت الأساليب •

إذَّن ليست المسألة في حاجة إلى أن أضيف فيها إلى طنبور العويل نفعة كما يقول سيدنا الشريف، على أنني سأشير إلى هذا التمحل إذا رأيت أن الإشارة إليه أمر يقتمنيه تحقيق القول في مسألة بلاغية •

وقد أشرت في بيان مصادر القافة الزيخشري إلى شيوخه و إلى أنه أخذ من الكتب أمنعاف ما أخذه عن السباع •

وحسى أن أشير الآن إلى أمرين :

الأول تحقيق القول في كتابين يظل في أولها أن الزعنشري أفاد منه ، وقد

غيل في ثنانهما إنه أفاد منه فائدة كبيرة . الثانى بيان أن تفسير الزعشرى امتداد لتأويلات شيعته التي لم يبق منهــــا إلا القليل ، أما الكتاب الأول فهو تفسير منسوب للرجاج وهو مصور بمعهد المخطوطات العربية بعنوان معانى القرآن للرجاج . والعلاقة بينه وبين تقسير الكشاف واصحة ، فهو ياقول في قوله المالي والرحن الرحيم ، ولا يجوز أن يقال رَجِن لِمُنْهِرِ اللهِ عز وجل .

ذلك لأن فعلان بناء من أبنية ما يبالغ وصفه ، ألا ترى أنك إذا قلت غضبان فعناه المعتلى، عضباً ، فرحمن للدى وسعت رحمته كل شيء ، ولا يجوز أن يقال لغير الله رحمن(١) ، ويقول الزمخشرى بنى الرحمن من المبالغة ما ليس في الرحم ، ولذلك قالوا رحمن الدنيا والآخرة ، ورحيم الدنيا ، ويقولون أن الزيادة في البناء لزيادة المعنى ، وقال الزجاج في الغضبان وهو المعتلىء غضباً ... لم يستعمل في غير الله عز وجل (٢) .

ويقول فى قوله تعالى ، اشتَسَرَوُا الصَّلَالَةَ بِالْمُمْدَى فَسَمَا وَ عِمَتُ تَجَسَرُهُمْ الْكُلُولُ الْمُمْدَى فَسَمَا وَيَحْتُ بَغِيرِهُ تَجْسَلُ بَغِيرِهُ وَمَعْنَى السَكْلَامُ أَنْ كُلُ مِنْ تَرَكَ شَيْئًا وَتَمَسَكُ بَغِيرِهُ فَالْعَرِبُ تَقُولُ لَلْذَى تَمْسَكُ بِهِ اشْتَرَاهُ ، وليس ثمة شراء ولا بيع ولسكن رغبته فيله بتمسكة كرغبة المشترى بماله ما يرغب فيه ، قال الشاعر :

أخذت بالجمه رأساً أذعراً وبالثنايا الواضحات الدردوا وبالطويل العمر عمراً حيدراً كما اشترى المسلم إذ تنصرا

وقوله جل وعز دفسًا رَّ بِحَّتُ بِجَارَتُهُم، ، معناه فما رَبحوا في تجارتهم لأن التجارة لا تربح إنما يربح فيها ويوضع فيها والعرب تقول قد خسر بيعك ، وربحت تجارتك ، يريدون بذلك الاختصار وسعة السكلام . قال الشاعر :

كيف نواصل من أصبحت خلاكته كأبي مرحب

يريدون كخلالة أبى مرحب ، وقال عز وجل بل مكر الليل والنهار والليل والنهار والليل والنهار والليل والنهار (٢) .

وهدا قريب عا ذكر الزنخشرى فى هذه الآية ، والبيتان من شواهد السكشاف فيها(٤). ولست مطمئناً إلى نسبة هذا التفسير إلى الزجاج ، فقد ذكر صاحبه فى مقدمته كتب المعانى بأسانيدها فذكر معانى الاختش ومعانى الفراء، ومعانى الزجاج.

Commence of the

Production of the

<sup>(</sup>١) المخطوطة لوحة ٤ -

<sup>(</sup>٢) الكفاف ج١ س٠٠

<sup>(</sup>٣) لوحة ١٨ -

<sup>(</sup>٤) ينظر الكهاف ج ١ س٠١ م .

ويقول في الماوحة الرابعة : قال أبو إسحاق الرجاج وأبو العياس المبرد . ويَهُولُ فِي اللَّوْحَةُ الْحُمَّامِسَةُ : وأما معنى الرحمَنُ الرَّحْيَمُ قالَ أَبِّنَ عَبَّاشُ الْإِسْمَانُ دقيقان أخدهما أدق من الآخر وقال الزجاج الرحمن كثير الرحمة .

ويقول في اللوحة السابعة : قال الزجاج آمين حرف هوطنوع الاستنجابة كما أن صه حرف شوضوع للسكوت ، وحقهما بمنزلة الأصوات .

ويضاف إلى هذا ذلك الحس الذي يشعر به القارىء المتشهريين بقراءة كذي رجال هذه الطبقة ، فإن أنم خصائصها هو طابع الاجتهاد في الرأى ، والاستقلال في المناقشة ، والقبول والرفض ، بما يجملك تشعر أنك تسمع عقلا مجتهداً ، بيشقق أصول البحث ولا يحكيها . وهذا التفسير تفسير موجز يبين المعنى بالروانية عن المكلي وبجاهد والعنحالة ، ويذكر رأى عالم لغوى كالاخفش والفسسواء وصاحب النظم .

ولذلك أقول كما قالوا في نقد نسبة الشعر إن هذا ليس من بحر الزجاج **او ل**يس من مائة ، وإن الزجاج أشد لحبيين من صاحبه .

وليس هذا التفسير الذي أشك في نسبته إلى الزجاج هو ما أشار إليه الاستاذ الجويق في بيانه لمصادر التفسير في كتاب الكشاف ، فقد قارنت نصوصاً ذكرها الاستاذ الجوين للزجاج في قوله تعالى ﴿ إِنَّا سَنْجُرُنَا الْجِبَالُ مُمَّهُ لِيُسَبِّبُهُمُ بالعشى والإشراق، ، وفي قوله تبيالي وإذ عُرِ من عليه بالعشي الصافنات الجياد،، وفي قوله تمالى «لا أقسم بيوم القيامة ولا أقسم بالنفس اللوامة، بما قيل في هذه الآيات في المخطوطة المذكورة فوجدت فرقاً واضحاً ، وإذا كان هذا السكلام يقيد الشك في نسبة هذا المخطوط إلى أن إسحاق الرجاج فإنه لا ينثى تماثر الزعنشري بالزجاج لأن ذكره يتردد في الـكشاف كثيراً ويشير الزعشري إلى تفسيره وإفادته منه في دراسته (۱) للفردات وفي وجُوه(۲) الثراءات وفي تحديد معانى التراكيب(٣) وفي تحديد هيئة الكلة(٤)وغير ذلك أكثر مَنْأَنْ يَحْصُق، 

111 2

<sup>(</sup>٤) الكفاف مِنْ مر ٣٩٨ ، ج٣ مر١٤٧ .

<sup>(</sup>٧) الكفاف جا س١٩١٠ .

والم المنظمان جه من ۱۳۳ م د د د د د ۱۳۳ من ۱۳۳ م جه من ۱۳۳ من ۱۳۳ من ۱۳۳ من

<sup>(</sup>ع) ينظر منهج الوطفيري في تفسير القرآل س مع لا ١٨٨ مهم ما ١٨٨ والدين الدين (د)

والمخطوطة التي أشير إليها ليست تفسيراً كاملا ، وإنما هي جزء يبدأ من سورة يس وينتهي إلى آخر سورة التين ، بآخره خط ابن برى محمد بن محمد بالتملك وعدد أوراقه واحدة وماثنان . هــذا تمام القول في السكتاب الأول .

أما الكتاب الثانى فقد ذكر الاستاذ الجوينى أن الزعشرى تأثر بتفسير الرمانى الذى لم يبق منه إلا جزء عم يتساءلون، وهو مخطوط بالتيمورية تحت رقم ٢١٠ .

وقد به إلى أن هذه الفسخة قد أصابها شيء من التجريف، واستهل على دلك بأن صاحبها المعتزلي يبدو سنيا مؤمناً بالرؤية أحياناً ، كا يترجح بين الجبر والإرادة الحرة ، وذكر نصوصاً في هذا . ثم قال لهذا كله لسنا بطمئن تماماً إلى أن هذه النسخة بعيثها نتاج صاحبها عرراً ، وأياً ما كان فسئلم بالمقاونة بين السكشاف والرمائي أن أولهما تأثر الثاني وسار على نهجه . ثم ذكر كثيراً من النصوص المثبتة في هذا المخطوط وهي بعينها في كتاب الكشاف ، وقد دفعه هذا الاتحاد في النص مع طوله إلى القول بأن عادة الاقدمين في التأليف كانت النقل عن يعجبون به دون إسناده لصاحبه ، إما لشهرة القول عنه أو لان السلم ملك للجميع .

ومن العجبيب أن صاحب الخطوط يذكر حكاية طريقة وقعت له في الطائف. يقول: وبمبا طن على أذنى من ملح العرب أنهم يسمون مركباً من مواكيم بالشقدف وهومركب خفيف ليس في ثقدل محامل العراق ، فقلت في طريق الطائف لرجل منهم ما اسم هذا المحمل ، أردت المحل العراقي فقال أليس ذلك اسمه الشقنداف فراد في بناء الإسم لريادة المسمى (۱). الشقدف ، قلت بلي قال فهذا اسمه الشقنداف فراد في بناء الإسم لريادة المسمى (۱). واستشهد بهذا على أن زيادة المعنى . والحكاية بنصها في كتاب الكشافي (۲) ولسنا ندرى على أى أذن طنت هذه الملحة وقد وجد شيخنا المرحوم محد على النجار مثل هذا في كتاب المحكم لابن سيده ، الذي كان ينسب خواطر ابن جنى إلى نفسه ، وقال شيخنا المرحوم في هذا ويما بدعو إلى المجب أن أبن سيده يقول في هذا المبحث (أعنى القول في لشأة اللغة الذي بين أستاذنا أنه أخذه من المخصائص ) وقد أدمت التنقير ، والبحث مع ذلك عن هذا الموضع فوجدت الدواعي والحوالج قوية التجاذب في مختلفة جهات التفول على فكرى . . وترى هذا مع مالا يؤبه له من التغيير في عبارة الحيصائص (۲) .

وقد ذكر صاحب المخطوطة كتاب السكشاف وكتاب السكشف في أكثر من موضع: يقول في قوله تعالى: وولسوف يعطيك ربك فترضى به سورة الصحى آية م، بعد عابين أن هدفه اللام لام الابتداء ، وهي مؤكدة لمصمون الجملة ، وليست لام الفسم ، لآن لام القسم لاتدخل على المضارع إلا مع نون التأكيد ، كذا ذكره صاحب السكشاف، وقال صاحب الكشف هي لام القسم واستغنى عن نون التأكيد لأن التون إنما تدخل اليؤذن أن اللام لام القسم ، لا لام الابتداء ، وقد علم أنه الميس للابتسداء لدخولها على سوف لأن لام الابتداء لا تدخل على ضوف.

ويقول في قوله تعالى لا يعذب عدا به أحد أي لا يتولى هذاب الله أحد ، لأن الامر لله وحده في ذلك اليوم ، ولا يوثق بالسلاسل والاغلال وثالمه أحد ، قال

 $(\mathbf{x}_{i}, \mathbf{y}_{i}) \in \mathcal{F}_{i} \times \mathcal{F}_{i}$ 

<sup>(</sup>١) الورقة ٧ .

<sup>(</sup>٢) الكفاف ١٠ س

<sup>(</sup>٣) مقدمة الحماليس من ١٠٠٠ .

صاحب الكشف لا يعذب أحد أحداً كداب الله ، ولا يوثق أحد أحداً كوثاق الله (١) .

وقد ذكر صاحب المخطوط فى آخرها تمت الأوراق بقدرة الحلاق واغفر عبد مذنب ووسع عليه النعمة والارزاق ، وأدخلة الجنة فإنه المشتاق . قد وقع الفراغ من هذا السكتاب فى يوم الجمعة سنة ست وتسمين وألف (٢).

و بترجح عندى أن هذه المخطوطة نصوص من كتب التفسير ، جسم فيها صاحبها نصوصا من تفسير أهل السنة وتفسير المعتزلة ولم يناقش شيئاً ، ولم يعلق على شيء .

وإذا كنت أؤكد إن هذه المخطوطة ليست لها صلة بتفسير الرمانى فإن هذا لا يننى أن يكون الزمخشرى قد تأثر به، وليس له بين أيدينا من آثار فى الدراسة البلاغية إلا رسالته فى الإعجاز وسوف نعرض لشىء منها .

ولعل مقصد ان تغرى بردى بقوله أن الزعشرى سلك مسلك الرمانى ونهج نهجه في التفسير هو بيان أنه كان يهتم بالناحية البلاغية ، والاجتهاد في التأويل، وبيان التجوز، وليس مقصده أن الزعشرى نقل تفسير الرمانى وكرره ، كا يظهر من المقارنة بين النصوص التي أشرنا إليها .

#### الكشاف وتراث المعتزلة في التفسير:

وكان للمعتزلة اجتهادات فى تفسير النصوص وتأويلها وقد درسوا النصوص التي تعارض معتقداتهم دراسة عميقة ومستفيضة وكانوا يخضعون اللغة للمقل معتقدين أن الاومناع اللغوية تحتمل غير وجه ولا يمكن تحديد مداولها تحديداً قاطعاً فوجب الرجوع إلى ما يقتصيه العقل، ومن هنا لم تمكن ظواهر النصوص على مازمة لهم لانها لاتثبت على ظواهرها.

وقد وضح القاض عبد الجبار هذا المنهج بقوله ، موضوع اللغة يقتضى أنه لاكلة في مواضعها إلا وهي تحتمل غير ماوضعت له فلو لم يرجع إلى أمر لايحتمل

<sup>(</sup>۱) الخيطوطة وولة ۸۷ .

<sup>(</sup>۲) الخطوطة ورقة ۱۳۶ ،

لم يصح التقرقة بين المحدكم والمقتصابه ، فالكانات لا تحدد ممانيها تحديداً إشارياً منضبطاً لآن كل كلمة فيها تحتمل غير ما وضعت له ، وبهذا تتحدد وقليفة معالجمُ الملغة وقواميسها في نظر المعتزلة .

وهذا الفهم لطبيعة اللغة منحهم حرية طليقة في توجيه وصرف الالفاظ إلى ممان غير معانيها القريبة والاجتهاد في سوق الادلة اللغوية والادبية على هدنه المعانى فالاضلال في قوله تعالى يضل من يشاء .

ليس المراد به الصرف عن الهداية كما يتبادر إلى الذهن هند الاستعبال ، لآن هذا المهنى يمارض قضية عقلية وهى تنزيه الله سبحانه عن ذلك فوجب أن يرائد بالاحتبلال معنى آخر كالعقوبة، وقد استعمل اللفظ في هذا المعنى كقوله تعالى أصل أعمالهم أى أبطلها وإبطال الاعمال عقوبة للعاملين وكقوله تعالى ويبضل الله الظالمين أى عاقبهم وكقوله تعالى إن المجر مين في صلال وسعر أى في عقوبة و تار (٥) .

وطبع الله على قلوبهم ليس معناه الحيلولة بينها وبين الإيمان لآن هذا المعنى يرفعنه العقل وصفاً للمولى سبحانه ودلالة اللفظ علىهذا المعنى ليست ضربة لازب ومن هنا يمكن أن نقول إن المعنى كتب في قلوبهم كتابة بعرف بها كفرهم كاقال تعالى يعرف المجرمون بسياهم و كاقال في وصف المؤمنين كتب في قلوبهم الإيمان وهذا أشبه بكلام العرب لأن الطبع عندهم يستعمل في المكتابة على الحواتم والدراهم والدنانير (۲).

وهذه الآيات وأمثالها درست في كتب القوم التي تشرح أصول مذهبهم مثل كتاب العدل والتوحيد و نني التشبيه عن الواحد الحيد اللامام القاسم الرس(٣).

<sup>(</sup>١) الحطومة ورقة ١٣٦ .

<sup>(</sup>٢) ينظر كتاب الرد على الجبرية القدرية فيا تعلقوا به من متشابه أي القرآل البكريم الميف القاضي ابن عمرو أحد بن محد الحلال من علماء القرن الرابع، والمسكتاب بخطوط بحكية الجامع السكيد بصنعاء رقم ١٧ تفسير ومصور بدار السكتب ميكروفيلم رقم ١٩١٨ تفسير .

<sup>(</sup>٣) هو القاسم بن إبراهيم بن إسماعيل الحسني العلوى فنيه وشاعر من أثمة الزيدية وله الات وعشرون رسالة في الإمامة والرد على ابن المقفع وسياسة النشش والقدل في التوجيد والناسخ والنسوخ وكان شفيعا لابن طباطبا نوق بالرس وهو نجبل بنغ على شفيعا لابن طباطبا نوق بالرس وهو نجبل بنغ على شفيعا لابن طباطبا نوق بالرس وهو نجبل بنغ على شفيعا لابن طباطبا نوق بالرس وهو نجبل بنغ على شفيعا لابن طباطبا نوق بالرس وهو نجبل بنغ على شفيعا لابن طباطبا نوق بالرس وهو نجبل بنغ على شفيعاً الميان كين حديد والناسخ والنسوخ وكان شفيعا لابن طباطبا نوق بالرس وهو نجبل بنغ على شفيعاً الميان المناسخ والنسخ والنسوخ وكان شفيعاً لابن طباطباً نوق بالرس وهو نجبل بنغ على شفيعاً الميان المناسخ والنسخ والنسخ والنسوخ وكان شفيعاً لابن طباطباً نوق بالرس وهو نجبل بنغ الميان الميان المناسخ والنسخ والنسخ والنسخ والنسخ والنسخ والنسخ والنسخ والنسخ والنسخ وكان شفيعاً لابن طباطباً نوق بالرس وهو نجبل بنغ الميان المناسخ والنسخ و وكان شفيعاً لابن طباطباً نوق بالرس وهو نجبل بنغ والنسخ والنسخ و وكان شفيعاً لابن طباطباً نوق بالرس وهو نجبل بنغ و النسخ و وكان النسخ و و كان النسخ و النسخ و النسخ و النسخ و النسخ و النسخ و كان شفيعاً لابن طباطباً نوق و النسخ و النسخ و النسخ و النسخ و كان النسخ و النسخ و النسخ و النسخ و كان النسخ و النسخ و النسخ و النسخ و النسخ و كان النسخ و النسخ و النسخ و النسخ و النسخ و كان النسخ و كان النسخ و النسخ و كان النسخ و

كما كانت تدوس فىالكتب الق يدفعون بها عن معتقداتهم مثل كتاب الردعلى الجيرية الذى لحصنا منه النصوص السابقة .

ودرست كذلك في السكتب التي كنبوها في متشابه القرآن ولهم في هذا الباب يبهد واضحواً كثراً متهم كتبو افي هذا الموضوع كابى على الجبائي (١) وأبي الهزيل العلاف ١٠٠٤ وأبي سهل بشر بن المعتمر (٢) وأبي على بن المستثير (١) والقاضي عبد الجياد (١٠).

كما أنها درست فى تفاسيرهم المطولة التي شملت كل آيات الـكتاب. فكان بيجه التأويل فيها واصحا عند عامة عليائهم .

وقد قرأت كثيراً من هذه الجهود حولهذه الآيات ولحظت أن الاتجاه المنظل الواعى فى جمثها يطفى على الاتجاه الفنى الذى يعنى بلس مواطن الجمال والتأثير ولحظت أن موقفهم من هذه الآيات موقف واحد لا يكاد يختلف اختلافاً يؤيد عما يوجبه مزاج الباحث وطريقة تأتيه ، أما وجه الصرف والتأويل والاستشهاد

= المدينة في سنة ٢٤٦ والكتاب مخطوط بمكتبة الجامع الكبيربصنعاء رقم ٢٦٠ تفسير ومصور بدار الكتب رقم ٣٠١ ميكروفيلم

<sup>(</sup>۱) أبو على الجبائى هو محد عبد الوهاب يتصل اسبة بابن أبان مونى عثمان رضى الله عنه كان شيخ المعدّاة بالبصرة معروفبالورع والزهد وتتلمذ عليه أبو الحسن الاشتوى وأبو هاشم الجبائل الذى آلت إليه زعامة المعدّلة بعد أبى على وبعرفان بالجبائيين توفى سنة ٣٠٣ ، وينظر وفيات الأعيان ص٣٩٨ وما بعدها .

<sup>(</sup>۲) هو محمد بن الهزيل بن عبد الله من شيوخ المعترلة أخذ عن عثيان الطويل ساحب واصل بن عطاء وبرع في الجدل والمناظرة، وتوفى سنة ۲۳۰، ينظر طبقات المعتولة م 35 وآمالي المرتضى ج١ ص١٧٨ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) هو أبو سهل بشو بن المعتمر الهلالى رئيس معلالة بغداد وإليه تنسب فرقة البشوية وقالة أبو القاسم البليخي أنه من أهل بغداد وقيل من أهل السكوفة وفاكر الجاحظ أنه كان أبرس توقى سنة ٢١٠ ينظر لمسان الميزان ٢٠ ص٣٣ وأمالى المرتضى ١٨٦ -

<sup>(</sup>٤) هو أبو على محد بن المستنير المشهور بقطرب من أهل البصرة عالم باللغة والأحب وكان ثقة فيها يمليه توق سنة ٢٠٦ .

<sup>(</sup>م) هو قان القضاة أبو الحسن عبد الجبار بن أحد بن عبد الجبار الهمدافي ولا يطاق الممدافي ولا يطاق الممدافي ولا يطاق الممدلة والمدندة الماكم الجشمي وقد طال عمره وبعد حينه وكثرت تصانيفة ، توفي سنة ١١٤ ينظر طبقات الطافعية ج ٣ س ١٩٤ ه ١٩٤ والويخ بغداد ١٩٤١ ولسان الميزان ج٣ مو ٢٨١١ م

الذلك باللغة والآدب فكلم في هذا سواء ، وأرى أن هذا الاتجاه العقلي الواعي بعدير بأن يبحث ولا يكتني في وصفه بالقول بأن الممتزلة أصحاب منهج عقلي دقيق في فهم اللغة، ونظن أنه قد آن لنا أن نحدد هذا المنهج وأن تصفه وصفاً علمياً مفصلاً .

وإذا استثنينا هذه الآيات وجدنا اتفاقاً بين الفرق الإسلامية في تفسير القرآن السكريم ووجدنا بعضهم يأخذ عن بعض أو حين ننعم النظر في التاريخ الثقافي لهذه الفرق نشعر أننا أمام جماعة واحدة يؤثر بعضها في بعض فالاتجاهات تتايز ولا تتباين وحسينا أن نذكر أن أبا الحسن الاشعرى رأس فرقة الاشاعرة كان تنبيذاً لابي على الجبائي الذي كان رئيس المعتزلة في زمانه ، وقد قالوا إن تفسير الاشعرى الذي كتبه الرد على تفسير شيخه أبي على بعد خروجه عليه قد نهج نهجه على طريقة المعتزلة الذي تربي في أحصانهم ومن الواضح أن الاشعرى كان شديد العبارة على أبي على فقد ذكر أنه أصل الناس وفسر القرآن على خلاف ما أنزل الله عز وجل وعلى خلاف المسان الذي نزل به ولم يعتمد في تفسيره على روايات مسترثقة عن الائمة وإنما اعتمد فيه على وسوسة شيطانه (١) .

وقال الإمام الآكبر عبى الدين بن العربي وهو حجة في تاريخ الفكر الإسلامي قال أن الفاضي عبد الجبار قد أخذ تفسيره الكبير من تفسير الآشعرى الذي قرأه الشيخ الآكبر في المدرسة النظامية وذكر أن الصاحب به عباد الذي كان شديد التعصب اللاعتزال والتشيع قد أحرق هذا التفسير الذي لم يكن بين أيدى الناس منه إلا نسخة واحدة فذهب بذلك تفسير الاشعرى و بتى تفسير القاض الذي كان يقربه الصاحب ويشهد له بأنه أفضل أهل الارض .

ولا أجد فرابة في القول باخذ تفاسير المعترلة من الاشاعرة أو عكسه لانتا حددنا آيات الحلاف التي تدرسها كل فرقة دراسة تتميز عن دراسة الاخرى وتتفق مع ما تعتقده في أصول الدين .

وإذًا كانت هذه التفاسير التي قيل عنها ماقدمتاه قد ابتلعتها الآيام ولم تبق لنا

<sup>(</sup>١) ينظر كذب اللفتاف من ١٣٤ ويما يعدها .

منها ما يؤيد أو يرفض ماقيل عنها فإن بين أيدينا شواهد ترجيح مارويناه، فتفسير الفاض البيضاوى وهو سنى متصوف مختصر من تفسير الاعشرى وهو معتزلى متشدد أعلى من يخالفه ويجاهر بكراهينه للنصوف ورجاله ، وقد ذكر الإمام الشافعي أن الناس في التفسير عيال على مقاتل بن سليان الباخي وهو وأس من رؤوس المشبة وكان أبو حنيفة يلعنه .

فإذا قرأنا قول ابن تيمية في مقدمة التفسير إن المعتزلة قد صنفوا تقاسير على أصول مذهبهم مثل تفسير بن كيسان الاصم ومثل كتاب أبي علىالجبائي والتقسير الحكبير للقاضي عبد الجبار وغيرهم فإننا نفهم من هذا أن تفاسيرهم لا تختلف عن تفاسير غيرهم إلا فيما أشرنا إليه، وحين أصل تفسير الكشاف بهذا التراث فإنني أعنى وصله بطريقة القوم في تأويل الآيات تأويلا عقلياً يسخر اللغةوالبيان حتى يصرف النص إلى ما يوافق معتقده وهذا شيء والبحث الجالى شيء آخر وأعتى بالبحث الجمالي مفهوما لا ينطبق الطباقاً كاملا على مصطلح كلمة البلاغي ، فالحديث عن الجماز والتشبيه حديث بلاغي ولا يكون حديثًا جماليًا إلا إذا لمس موطن التأثير والطرافة في التصوير وزادنا إحساساً بروعة العبارة وأخذة السحر فها ـ ومصدر الكشاف في البحث الجمالي أو البحث البلاغي بهذا المقهوم هو الإمام الاشعرى عبد القاهر الجرجانى ولم أتردد في تقرير هذه الحقيقة في السطور الأولى من مقدمة هذا البحث وسوف أزيد الصلة بينهما وضوحاً فىالفصول الآتية إن شاء الله، وكان الزمخشري بصيراً في تثقيف نفسه ولم ينغلق على فكرممين بلكان يفتح قلبه وعقله لمكل عمل جاد ولم تمكن المصبية المذهبية التى كان يشتط فيها أحياناً حائلًا بينه وبين تقدير جهود العلماء فقد كان بين يديه وهو يكتب كتاب الكشاف كتاب التهذيب في التفسير للحاكم أبي سعد الحسن بن كرامة التحشمي المتوفى سنة ٤٧٧ وهو إمام عدلى كان رأس المعتزلة فالقرن الخامس وكان تلبيذاً برآ للقاضي عبد الجبار وكان يظن أن التريخشري يأخذ عنه كثيراً فقــــــــــ عاش

في حياته عشر سنوات و لسكن الزعنسرى لم يجد في هذا التفسير حاجة حسه الآدني فتركه وانصرف إلى عبد القاهر الآشعرى الذي كان معاصراً للحاكم أبي سعيد فأخذ عنه ولا أمنى أن يكون الزعنسرى قد أفاد من تفسير الحاكم فائدة محدودة و خاصة وجوه القراءات التي ذكرها ، وبعض البحوث اللغوية والنحوية والروايات المأثورة ، وقد اهتم الحاكم ببحوث محددة أقام عليها تفسيره فأفرد في كل آية بحثا المقراءات يذكر فيه ما ورد في الآية منها في إيجاز مع شرح مقتضب لبعض الوجوه ثم يذكر بحثا في اللغة يشرح فيه الالفاظ الغربية ويشير إلى الممنى العام الذي تدور حوله المادة أحيانا وقد يذكر بعض المباحث الصرفية المتعلقة بالمكلة . ثم ينتقل إلى الاعراب فيذكر الوجوه التي يمكن أن ترد في الآية ، ثم بالمكلة . ثم ينتقل إلى الاعراب فيذكر الوجوه التي يمكن أن ترد في الآية ، ثم وابن زيد وأبي على وابن العباس والضحاك وبجاهد وغيرهم من متقدمي المفسرين وإبن زيد وأبي على وابن العباس والضحاك وبجاهد وغيرهم من متقدمي المفسرين وإذا كان في الآية ما يتصل بمعتقد اعترالي جد كغيره في صرف المفظ عنظاهره وكل هذه المعارف مشهورة ومتداولة في كتب التفسير وتسكاد تسكون قدراً عشركا بينها .

ومن أهم آثار المعترلة الباقية في الدراسات القرآبية كتاب تنزيه القرآبي عن المطاعن القاضي عبد الجبار وقسم كبير من هذا الكتاب رد على اعتراضات الطاجنين وعلى ما يمكن أن يتعلق به أصحاب الشبه في السكتاب العزيز وكان هذا الجزء من الكتاب موجه إلى غير المسلمين ، والقسم الآخر من مادته العلمية دراسة اعترائية الآيات الذي يتعلق بها معارضوا هذا المعتقد الاعترائي . ويظهر تأثر الزخشرى بجذا المكتاب في بعض نصوصه ومنها ما يقوله القاضي في تفسير قوله تعالى وختم الند على قلوبهم، يقول مسألة: قالوا فقد قال تعالى ختم وهذا يدل على أنه منعهم من الايمان ومذهبكم بخلافه وكيف تأويل الآية؟ وجوابنا أن العلماء في ذلك جوابين الحدما أنه تعالى شبه حالم بحال الممنوع الذي على بصره غشاوة من حيث أو احكل عللهم فلم يقبلوا كما قد تعين الواحد الحق فتوضحه فإذا لم يقبل صبح أن تقوله إنه حياد قد طبع الله على قلبه وديما تقول إنه حيث وقد قال تعالى الرسول إلهك الاسمع الموتى وهو كقول الشاعر : القد أسمت الو تاديت حيا وليكن لا جهاة لهنو تناهي

ويبين ذلك أنه تعالى ذمهم ولو كان هو المانع لهمها ذمهم وأنه ذكر من جلة ذلك الغشاوة على سممهم وبصرهم وذلك لو كان ثابتاً لم يؤثر في كونهم فقلا. مكافين والجواب الثانى أن الحتم علامة يفعلها تعالى في قلبم تعرف الملائكة كفرهم وأنهم لا يؤمنون فتجتمع على ذمهم ويكون ذلك لطفا لهم ولطفاً لمن يعرف ذلك من الكفار فيكون أقرب إلى أن يقلع عن المكفر().

وقد ذكر الزمخشرى في هذه الآية وجوها كشيرة يقرب بمضها مرزي هذا الكلام(۲) .

والقاطى كتاب آخر أشرنا إليه وهو كتاب متشابه المرآن وقد طبع حديثا وهو دراسة كلامية عميقة وشاملة الآيات المتشابة، والمتشابة هنا هو كل ما يوهم ظاهره خلاف معتقد القوم، وحدا السكتاب من المصادر الهاعة التي يستمين بها الباحث على دراسة وتوضيح المنهج الاعترالي في دراسة النصوص وأحسب أن تداول هذا السكتاب يمكن أن يرحزح كتاب الكشاف عن مكان الصدارة فقد ظل زمنا طويلا يمثل أقرب مرجع لمعرفة مواقف المعترفة من النصوص التي تخالف وحبتهم وإن ظل كتاب السكشاف يحتفظ بذه الدراسة البلاغية المعذبة لأسلوب القرآن والتي لا نظن أن كتابا من كتب المعترفة يؤدى فيها وظيفة السكشاف. والمهم أن القاضي عبد الجبار في هذا السكتاب يدرس القرآن دواسة استدلالية يحاول أن يستنبط أصلا فسكريا من أكثر الآيات التي يتناولها ويبدأ حديثه في كثير من الآيات بكلمة دلالة، ولهذا كان بحثه في هذا السكتاب عملا جدلياً شافاً يصوو فلسفة علم الكلام في أدى وأحمق صورها، ومن آثار المعترله التي تنتمي إلى مدرسة فلسفة علم الكلام في أدى وأحمق صورها، ومن آثار المعترله التي تنتمي إلى مدرسة الماضي عبد الجبار كتاب غرر الفرائد ودرر القلائد للشريف المرتضى على ين فلمسين الموسوى العلوى المتوفى سنة ٢٠٠١ وكان أديباً عالماً يتذوق العلم والآدب.

وقد أفاد منه الزعنشرى كـثيراً ، وقد تكون الروح الآدبية التي تعليع دواسة المرتمني هي التي أغرت صاحبنا به ومن مظاهر إقادته من هذه الدراسة ما تجده

<sup>(</sup>١) تَذَرِيهِ القرآنِ مِنَ المَطَاعِنَ مِنْ ٩ . ١٠ -

<sup>(</sup>٧) ينظر الكشاف جا س٣٧ وما بعدما .

قول الشريف في تأويل قوله تعالى: « وجاءتهم رسلهم بالبينات فردوا أيديهم في الفواههم ، يفول الشريف :

الجواب الآول: أن يكون إخباراً عن القوم بأنهم ردوا أيديهم في أفواههم عاصين عليها غيظاً وحنقاً على الانبياء عليهم السلام كما يفعل المتوعد لغيره المبالغ في معاندته ومكايده ، وهذه عادة معروفة في المغيظ المحنق .

ثمانيها: أنهم لما سمعوا وعظ الرسل ودعاءهم وإنذارهم أشاروا بأيديهم إلى أفواه الرسل ودعاءهم ويقطعوا كلامهم .

تاللها: أنهم إذا سمعوا وعظهم وإنذارهم وضعوا أيدى أنفسهم على أفواههم مثل أنهم إذا سمعوا وعظهم وإنذارهم وضعوا أيدى أنفسه من يريد منا مشيرين إليهم بذلك إلى الكف عن الكلام من وضع أصبعه على فم نفسه .

رابعها: أن يكون المعنى فردوا القول بأيدى انفسهم إلى أفواه الرسلأى أنهم كذبوهم ولم يصغوا إلى أقوالهم .

وخامسها: أن المراد بالآيدى النعم ... والتقدير فردوا بأفواههم نعم الرسل أى ردوا وعظهم وإنذاره(١) .

وقد ذكر الرمخشرى وجوها فى هذه الآية منها بعض هذه الوجوه التى ذكرها المرتضى ، ومن أهم ما أفاده الرمخشرى من الشريف المرتضى بيانه تأكيد ننى المرتضى بنق الصفة ، وسوف نعرض له فى دراستنا لبلاغة الكشاف ، وأقول هذا أن الشريف قد ذكر هذا الوجه ووضحه توضيحا لم أعرفه لاحد قبله .

يقول إن سألسائل فقال ما الوجه في قوله تعالى دأن الذين يكفرون بآيات الله ويقتلون النهبين بغير حق ، آل عران ٢١ وفي موضع آخر دوقتلهم الآنهياء بغير حق ، آل عران ٢١ وفي موضع آخر دوقتلهم الآنهياء بغير حق ، آل عران ٢٨ ، وظاهر هذا القول يقتضي أن قتلهم قديكون بحق وقوله تعالى دومن يدعمع الله إلها آخر لا برهان له به المؤمنون آية ١١٧ وقوله تعالى دالذي دومن يدعمع الله إلها آخر لا برهان له به المؤمنون آية ١١٧ وقوله تعالى دولا تسكو او اأول كافر به وقع السموات بغير همد ترونها ، الرعد آية ٢١ وقوله ولا يسألون الناس إلحافاء البقرة ولا تشتروا بآياتي تمنا قليلا ، البقرة آية ٢١ وقوله ولا يسألون الناس إلحافاء البقرة سهمه و احد وهو الذي تقدم ،

<sup>(</sup>١) أمال المرعدي -٢ من ٢٠ ط السمادة .

الجواب: أعلم أن للعرب فيا جرى هذا المجرى من الكلام عادة معروفة ومذهباً مشهوراً عند من تصفح كلامهم وفهم عنهم، ومرادهم بذلك المبالغة في النفي و تأكيده فن ذلك قولهم فلان لا يرجى خيره لسوا يريدون أن فيه خيراً لا يرجى و إنما غرضهم أنه لا خير عنده على وجه من الوجوه. ومثله قلما وأيت مثل هذا الرجل، و إنما يريدون أن مثله لم ير قليلا ولا كثيراً.

وقال امرؤ القيس:

على لاحب لا يهتدى بمناره إذا سافه العود الديافى جرجراً يصف طريقاً وارداً بقوله لا يهتدى بمناره أنه لامنار له فيهتدى به ، والعود المسن من الإبل والديافى منسوب إلى دياف وهى قرية بالشام معروفة ، وسافه شمه وعرفه ، والجرجرة مثل الهدير، وإنما أراد أن العود إذا شمه عرفه فاستبعده وذكر ما يلحقه فيه من المشقة فجرجر لذلك .

وقال ابن أحمد :

لا يغزع الارتب أهوالها ولا ترى الضب يها ينيعو وقال آخر ، لا يغمز الساق من أين ولا وصب ، أداد ليس بساقه أين ولا وصب فيغمزها من أجلهما . وقال سويد ابن أبى كاهل .

من أناس ليس من أخلاقهم عاجل الفحش ولا سوء الآدب لم يرد أن في أخلاقهم فحشاً عاجلا ولا آجلا ولا جزعاً غير سيء ، و إنما أواد نفي الفحش والجزع عن أخلاقهم . ومثل ذلك قولهم فلان غير سريع إلى الحتا ، يريدون أنه لا يقرب الحنا لا نني الإسراع حسب . وعلى هذا تأويل الآيات التي وقع السؤال عنها (1) .

وسين نقرأ ماذكره الشريف المرتضى فى قوله تعالى: وقالت اليهود يدانة مغاولة غلت أيديهم ، المائدة ، ٢٠ ٣٠ ص ، ٩ و فى قوله تعالى: و تعلم ما فى نفسى والأعلم ما فى نفسك، المائدة ٢٠ ٣٠ ص ٦ و فى قوله تعالى: و فنشيهم من اليم ما غشيهم، ما فى نفسك، المائدة ٢٠ ٣٠ ص ٢٠ و فى قوله تعالى: و قال ربى أو فى أنظر إليك، الأعراف آية طهآية ٢٠ ١٠ ص ١٠٠ و فى قوله تعالى: و فالقاها فإذا هى حية قسمى عطه آيه ٢٠ ٣٠ ص ١٠٠ و فى قوله تعالى: و فالقاها فإذا هى حية قسمى عطه آيه ٢٠ ٣٠ ص ١٠٠ ص م ١٠٠ و فى قوله تعالى: و لا تثريب عليكم اليوم، يوسف آية ٢٠٤ ج ٢ ص ١٠٠ و فى قوله تعالى: و لا تثريب عليكم اليوم، يوسف آية ٢٠٤ ج ٢ ص ١٠٠ و فى قوله تعالى: و لا تثريب عليكم اليوم، يوسف آية ٢٠٤ ج ٢ ص ١٠٠ و فى قوله تعالى: و لا تثريب عليكم اليوم، يوسف آية ٢٠٤٤ ج ٢ ص ١٠٠ و فى قوله تعالى: و لا تثريب عليكم اليوم، يوسف آية ٢٠٤٤ ج ٢ ص ١٠٠ و فى قوله تعالى: و لا تثريب عليكم اليوم، يوسف آية ٢٠٤٤ ج ٢ ص ١٠٠ و فى قوله تعالى: و لا تثريب عليكم اليوم، يوسف آية ٢٠٤٤ ج ٢ ص ١٠٠ و فى قوله تعالى: و لا تثريب عليكم اليوم، يوسف آية ٢٠٤٤ ج ٢ ص ١٠٠ و فى قوله تعالى: و لا تثريب عليكم اليوم، يوسف آية ٢٠٤٤ ج ٢ ص ١٠٠ و فى قوله تعالى: و لا تثريب عليكم اليوم، يوسف آية ٢٠٤٤ ج ٢ ص ١٠٠ و فى قوله تعالى: و لا تثريب عليكم اليوم، يوسف آية ٢٠٠ و فى قوله تعالى: و لا تثريب عليكم اليوم، يوسف آية ٢٠٠ و فى قوله تعالى: و في قوله تعالى و في قوله تعالى: و في قوله تعالى و في قوله ت

<sup>(</sup>١) أماني المرتفي جه ص١٦٤ ، ١٦٥ .

وفي قوله تمالى: وأطست بربكم قالوا على الاعراف ١٧٧ ج ١ ص ١٠٠٠ تجاد شبها وفي قوله تمالى: وألما بين تأويلاته لهذه الآيات وما ذكره الزنخسرى فيها . وليس من العنرورى وثيمة ابين تأويلاته لهذه الآيات أن التأثر كا أن يكون وجه الشبه مصوراً في نصوص تتشابه في الكتابين بل إن التأثر كا أعتقد يظهر في الطريقة والروح أكثر بما يظهر في الوقوف عند الجزئيات ، فإذا كان الشريف المرتضى يقول إن تقدير المحذوف في قوله تما لي دامر نامتر فيها ففسقوا كان الشريف المرتام بالطاعة ففسقوا ، ويقول الزنخشرى إن تقدير المحذوف أمرتاه فيها ، أي أمرناه بالطاعة ففسقوا ، ويقول الزنخشرى لم يفد من المرتضى لانه خالفه في بالفسق ففسقوا ه فليس هذا يعتى أن الزنخشرى لم يفد من المرتضى لانه خالفه في

أما الشريف الرضى فإنه له كتابين من أهم ما يمتز به المتراث الآدبى ، الآول كتاب المع الشريف الرسمية أنه المع حديثاً بتحقيق و تقديم الاستناذ كتاب المنعيص البيان في مجازات القرآن وقد طبع حديثاً بتحقيق السكتاب الأول عبد الغنى حسن ، والثاني كتاب المجازات النبوية وقد طبع قبل السكتاب الأول بتحقيق الاستاذ محمود مصطنى .

وقد آثار فيهما كثيراً من المباحث البلاغية المتصلة بالجاز والتوسع وكانت ممثيلاته الادبية وتذوقه الفتي أدق من در استه العلمية لاصول المجاز .

والذي يعنيني أن أشير إليه هنا هو كتاب حقائق التأويل في متشابه التنزيل لانه يتميز عماولات تجتهد في أن تستنبط كثيراً من المعانى، وأن تشير إلى كثير من الاحتمالات التي يمكن النص آداؤها، وهو بهذا يكون أقرب إلى تفسير المعتزلة من كتابيه السابقين.

وانتظر إلى ما يقوله فى قوله تعالى: دونه ما فى السموات ومافى الارض وإلى الله ترجع الامور ، ٢٠٩ آل عران ، وكيف كان التعبير بالرجوع هذا موحياً بأن الامركانه انقلت من يده سبحانه ثم رجع إليه .

يقول ما معنى رجوع الأمور إليه وهى غير خارجة عن سلطانه وللمدراة وتقلب العباد جيماً في قبضته وملكته ، وهذا ينال على أن الأمور تخرج عنه تدبيبه حتى يصح أن توصف بالرجوع إليه بعد الحروج هنه .

الجنواب في كريما لمن سأل عن معنى قوله تعالى: و يا أيما الذين آمنوا القوا الله عن الله عن أن يكون مكامًا فوق الطاقة ويدآمن أ يغير حق تقالمه القوالا كلما تخرجه تعالى عن أن يكون مكامًا فوق الطاقة ويدآمن أ يغير

الإنسطاعة أقوالا تكشف عن المراد بهذا القول عند اعتراض ما يقتضيه فتها قَوْلُهُمُ أَنْ مَعْنَى ذَلِكَ أَنْقُوا اللهِ فَي القيام بأداء مَا فَرَضَ عَلَيْكُمُ وَاسْتَعْمَاتَ بِهِ أَبِدَانِكُمْ وجوارحكم .... ثم ذكر أفوالا كثيرة في توضيح معنى انقوا الله وجمل ذلك مقدمة لتفسير رجوع الامور إليه سبحانه حيث بني عليها قوله في هذه الآية . ومع هذه الاقوال بورد ههنا ما يكون أنقع للغلة وأكشف للشبهة ، فنقول قد قال العلماء في ذلك أقوالا منها أن الله ملك الناس في دار التكليف أموراً تملكوها ووصفوا بالملك لحا وسمى تعالى بعضهم ملوكا على هذا المعنى فقال تعالى دواذكروا نهمة الله عليكم إذ جمل فيكم أنهياء وجملكم ملوكا، قال بمض المفسرينوفي ذلك أنه جملكم تملكون أمركم لا يغلبكم عليه غااب ولا يحول بينكم وبيته حاتل ، وقال بمصنهم معنى ذلك أنه جعل لـكم من الاحوال والاموال مالا تحتاجون معه إلى سؤال الناس ، وقال بمضهم جملكم ذوى منازل لا يدخل عليكم فيها إلا بإذنه ، والممنى واجع إلى ملك الامر فإذا ثبت ماقلنا من صفة كثير من المخلوقين بتملك الأمور في دار التكليف جاز أن يقال عند تقوض هذه الدار وانتقال مــذه الاحوال أن الامور كلما رجعت إلى الله تعالى في الآخرة بمعنى أنها صارت إلى حيث لا يملكها مالك غيره ولا يحكم فيها حاكم سواه كما كان تعالى قبل أن يخلق خليقته وببرىء بريئته ولا مالك الأمور غيره فرجعت الحال بعد انقضاء التكليف إلى حيث كانت قبل أبتداء التكليف، وصار الأمر في الانتهاء مثله في الابتداء (١) .

هذه هى طريقة الزمخشرى فى تفسيره وإن لم تسكن مادته ، كما أنها طريقه المرتضى التى أشرنا إليها ، وبهذا نكون قد وصنحنا المصادر الحقيقية اسكتاب الكشاف فى مادته وطريقته ، وسوف فشير إلى مصادر البحث البلاغي وتزيدها إيضاحاً فى دراستنا لهذا الموصوع .

<sup>(</sup>۱) حقائق التأويل في مقطابه التغريل جه من ۲۰۷ وما يعدها ط النون . (م 7 – البلاغة )

ger van konstant in die dem gebeurgenen bestellt und eine gegen.

The same of the same that is a series of the same of t

## التباب لأولت البحث البلاعي في الكشاف

- ١ البحث البلاغي قبل الكشاف.
  - ٧ النظم في الكشاف.
  - ٣ النظر في المفردات،
    - ع ــ البحث في النظم.
    - -- البحث في الجمل.
  - ر البحث في صور البيان .
  - ٧ البحث في ألوان البديع .

A Company of the same

and the second second

or a formation of the state of

the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

### الفصيال لأون البحث الولاغي قبل الكشاف

مفهوم النظم . النظر في المفردات .

البحث في مسائل النظم:

(١) التقديم

(ب) الاستفهام

(ج) الأمر

(د)الحذف

(م) الشكرار

(و) الاعتراض

(ز) الالتفات

(ح) القصل الواصل

البحث في التشبيه

البحث في المجاز:

(١) المجاز المرسل

(ب) الاستمارة

(ج) المجاز العقل

الكناية

التمريض

البحث في ألوان البديع



# الفصيل الأول

# البحث البلاغي قبل الكشاف

#### ملهوم النظم

أريد أن أعرض في هذا الفصل أصول المسائل البلاغية التي كان البحث البلاغي في الكشاف امتداداً لها. ولا أستطيع هنا أن أتتبع نشأتها وتطورها تقيماً دقيقاً لأن كل فن من هذه الفنون يحتاج إلى درس مفرد ، ينظر فيه إلى حاله في نشأته و تطوره ، وحسى أن أحدد ضورتها في مرحلتها الاخيرة التي كانت بداية بحث السكشاف ، وذلك في إجمال قلما اجنح فيه إلى التفصيل .

ومن الواضح أن كثيرًا من الدارسين قد كتبوا في تاريخ البلاغـة وتطور البيان المرقى، وقد تمودكثير من الكاتبين في فنون البلاغة وعلاج مسائلها أن يجملوا في صدر كتبهم صحفا يذكرون فيها شيئًا في نشأة البلاغة ، على أننا قلمــا تجد كتاباً اهتم بتاريخ فنون البلاغة كان يتناول نشأة كل فن ، ويتتبع مراحل نموه وازدهاره تتبعاً واعياً ودقيقاً ، وهذا عمل حليل قد يساعدنا على تبين كثير من قضايا هذا العلم ، وتخليصه من كثير من الشوائب ، وقد نهض الاستاذ الحولى بكتابة بحث قيم أرخ فيه لاربعة فنون من فنون البلاغة اختار اثنين منها من مباحث المماني ، هما التقديم والفصل والوصل ، وآخرين من مباحث البيان هما التشبيه والاستمارة ، وقد حاول أن يفسر كلمرحلة من مراحل التطور في هــذه الفنون تفسيرًا مبسوطاً مستميناً في ذلك بمعرفة الرجال وألوان تقافتهم الغالبة والتيارات الفكرية الى سيطرت على كل مرحلة من هذه المراحل (١) والذين كتبوا في تاريح البلاغة قد خلطوا بين أنواع ثلاثة من التاريخ كان

ينبغى الفصل بينها ، هي تاريخ الفنون ، وتاريخ المؤلفات ، وتاريخ الرجال ،

<sup>(</sup>١) ينظر متور من تطور البياق التربي للاستاذ كامل الحول .

وقد أشار إلى منهج الكتابة التاريخية في البلاغة المرحوم الاستاذ أمين الحولى ، وبين ضرورة الفصل بين هذه الطرق في محاولاته الصادقة في هذا الباب ،

وواضح فى ذهنى وأما أكتب هذه العجالة فى الأصول البلاغية التى كانت هباحث البكاغية التى كانت هباحث البلاغة ومباحث النقد الآدى كا حدده الاستاذ المرحوم طه إبراهيم فيا كتبه فى تاريخ النقد الآدى، لذلك سوف أمس ما يتصل بالبحث البلاغى وإن كان علم البلاغة قد صار نتداً أدبياً أو نوعاً خاصاً من النقد الآدى حين خاص فى مسألة الإعجاز، وأنهمك فى التحليل والتقويم، والرد على الطاعنين فى أسلوب القرآن،

وأول هذه الأصول التي نشير إليها مسألة النظم التي عقدنا لها فصلا في بحث ملاغة الكشاف.

وفكرة النظم معروفة في عيط المشتغلين بمسألة الإعجاز إذ أنها وليستدة الدراسة في هذا الباب، ولم أعرف كتاباً من كتب البلاغة التي تناولت شئون الآدب والشعر قد ذكرت هذه الفكرة، أو أضافت إليها شيئاً، وإن كانوا قد أشاروا إلى مباحث تتفرع عنها بما سوف نشير إليه ، ومثل النظم في هذا قليل من البحوث البلاغية التي كانت وليدة النظر في كتاب الله مثل التكرار والفواصل والاستدراج وغير ذلك بما نبه البلاغيون إلى أنهم استنبطوه من كتاب الله . نعم قد كان الشعر منشواهد هذه الاصول ، وكان الشعر أيضاً بجالا لتعلييقها ، وكانت مقياساً عن مقاييس جودته ، ولمكن المهم أن الذي دفع إلى المغوض فيها لم يكن هو النثر وإنما كان القرآن .

وقد هرف الجرجاني النظم بقوله ، وأعلم أن ليس النظم إلا أن تضع كلامك الوضع الذي يقتضيه عام النحو ، وتعمل على قوانينه وأصوله ، واعرف مناهجه التي نهجت غلا توبغ عنها ، وتحفظ الرسوم التي رسمت لك فلا تخل بشيء منها ، وذلك إنا لا عملم شيئًا يبتغير الناظم في غظمه يحبد أن ينظر في وجوه كل باب

وفروقه ، فينظر في الحبر إلى الوجوه التي تراها في قولك زيد متطلق ، وزيد عبو المتطلق ، ونعالق ، ومنطلق ، وزيد هبو المتطلق ، وزيد هو وزيد هو وزيد هو وزيد هو وزيد هو وزيد هو أشرح أخرج ، وأنا خارج إن تخرج أخرج ، وأنا خارج إن خرجت ، وأنا أن خرجت ، وأنا أن خرجت ، وأنا أن خرجت ، وأنا أن خرجت ، وأنا إن خرجت ، وأنا إن خرجت ، وأنا إن خرجت ، وأنا إن خرجت ، وأنا إلى تشترك في معنى ثم ينفرد كل واحد منها حيث ينبغى له ، وتنظر في الحروف التي تشترك في معنى ثم ينفرد كل واحد منها بخصوصية في ذلك المعنى فيضع كلا من ذلك في خاص معناه (١) . وهذا الأصل مو الذي دارت حوله دراسة الجرجاني في دلائل الإعجاز عاولا إثباته وبيائه ، ورجوع المزية إليه ، وكانت دراسة الفصل والوصل ، والتقديم والناخير ، ورجوع المزية إليه ، وكانت دراسة الفصل والوصل ، والتقديم والناخير ، والحذف والذكر ، فروعاً تفرعت من هذا الأصل ، وكذلك كانت دراسة الاستمارة ، والدكناية ، وضروب المجاز ، فقد حاول أن يربطها بالمنظم ، وبين الاستمارة ، والدكناية ، وضروب المجاز ، فقد حاول أن يربطها بالمنظم ، وبين أله عنها يحدث ومها يكون .

وفى ضوء هــذا المقياس الجديد رفض ما قاله فريق من رجوع المزية إلى اللفظ ، وما قاله آخرون من رجوع المزية إلى المعنى ، وبين أنها لا ترجع إلا إلى النظم بهذا المقهوم الذى حدده .

وحين ننظر فى معنى النظم الذى ذكر ه القاضى أبو بكر محمد بن الطبيب عن أصحابه الاشاعرة فى جملة وجوه الإعجاز يتصنح لنا أنه نظم غير هذا النظم المذكور عند عبد القاهر ، وأنه يعنى به طريقة الكلام وأسلوبه ، فهو مقابل المشعر ، والسجع، والسكلام المرسل ، وكان القرآن كا يقولون معجزاً بنظمه أى يخروجه عن أصناف كلامهم وأساليب خطابهم ، فهو خارج عن العادة ، ومعجز بهذه الخصوصية التي ترجع إلى جملة القرآن وتحصل في جميعه (۲) .

وقد تسكلم الحطابي في النظم وذكر أنه و إنما يقوم السكلام بهسقه الآشياء : الثلاثة : افظ حامل ، ومعنى به قائم ، ورباط لهما ناظم ، وإذا تأملت القرآن

<sup>(</sup>١) ولائل الإصبار من ١٠٠

<sup>(</sup>٧) ينظر إعجاز الفرآن للباقلاني من ٣٠٠

وجدت هذه الامور منه في غاية الشرف والفضيلة، حق لا ترى شيئنا من الالفاظ. أقصح ، ولا أجزل ، ولا أعذب من الفاظه، ولا ترى نظماً أحسن تأليفاً، وأشد تلاؤماً ، وآنشا كلا من نظمه<sup>(۱)</sup> .

وقال في بيان أسباب عجر البشر عن الإنيان بمثله . ولا تكتمل معرفتهم لاستيفاء جميع وجوه النظوم التي بها يكون ائتلافها (أي الالفاظ الحوامل) وارتباط بعضها ببعض .

ويقول في بيان المراد بالنظم وصعوبة بناء الكلام على وجه فيه مستقيم : وأما رسوم النظم فالحاجة إلى الثقافة والحذق فيها أكثر، لانها لجامالالفاظـ وزمام المعانى ، وجها تنتظم أجزاء الكلام ويلتم بمضه ببعض ، فتقوم له صورة في التقس يتشكل بها البيان (٢) .

وحين نتأمل هذا الحكلام نجده قريباً من النظم الذي أشار إليه عبد القاهر وجعله أساس بحثه في الإعجاز البلاغي، لانه يمني الروابط بين الكلمات والجمل، وليس هذا إلا توخى معانى النحو كما يقول عبد القاهر .

وقد نقل القاضي أبو الحسن عبد الجبار كلاما لشيخه أبي هاشم في النظم بالمعنى الذي أراده أبو بكر محمد بن الطيب ، وأبو هاشم يرفض أن يكون النظم جــذا المعنى وجواً من وجوه الإعجاز ، لأن الإعجاز كما يراه يرجع إلى جزالة اللفظ وحسن المعنى الذين تشحقق بهما الفصاحة ، وليس فصاحة الـكلام كما يقول بأن يكون له نظم مخصوص ، لأن الخطيب عندهم قد \_ يكون أفصح من الشاعر والنظم مختلف إذا أريد بالنظم اختلاف الطريقة ، وقد يكون النظم واحداً وتقع المزية في الفصاحة (٣) .

ثم أشار أبو هاشم إلى حجة قوية يبطل برا أن يكون النظم بمعنى الطريقة وجهاً من وجوه الإعجاز ، فذكر أن القرآن بعد ما جاء بهذه الطريقة وشرعيــا

<sup>﴿</sup>١) البيان في إمجاز القرآن للخطابي ضمن تلات رسائل في إهجاز القرآن ص ٢٣ . 

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق.

۱۹۷ عندی ۱۹۰ می ۱۹۷ .

الفصائحهم كيف يتحداهم بها ويطلب منهم الإنيان بسورة من مثله ؟ ومثله أى طريقته في النظم بهدا المفهوم ، قد صارت واضحة أمامهم . يقول أبو هاشم ت وإنها يختص النظم بأن يقسع لبهض القصحاء يسبق إليه ثم يساويه غيره من الفصحاء فيساويه في ذلك النظم ، فبعد توضيح الطريقة لم يعد الإنسان بمثلها معجزاً .

ثم بعد ذلك يذكر القاضى أبو الحسن الوجه الذى له يقع التفاصل فى قصاحة السكلام ، ويقول فى هذا كلاما تراه قريباً جداً ما ذكره عبد القاهر ، وتعتبر كلامه مرحلة ثانية فى تطور النظم بمفهومه عند الجرجانى بعد المرحلة التى ذكر تاها عند الخطابى ، وإن كارت عبد الجبار متكلماً معتزلياً والخطابى فقيها محدثاً .

يقول عبد الجبار واعلم أن الفصاحة لا تظهـــر في أفراد الكلام ، وإنما تظهر في الكلام بالضم على طريقة مخصوصة ، ولابد مع الضم من أن يكون لـكل كلمة صفة ، وقد يجوز في هـذه الصفة أن تـكون بالمواضعة التي تتنساول الضم ، وقد تـكون بالإعراب الذي له مدخل فيه ، وقــد تـكون بالموقع ، وليس أبذه الانسام الثلاثة رابع لانه إما أن تفيد فيه الـكلمة، أو حركاتها ، أو موقعها ، ولابد من هذا الاعتبار في كل كلية ، ثم لابد من أعتبار مثله في الـكلمات إذا انضم بعضها إلى بعض ، ثم يقول أن المعاتي وإن كَانَ لابِد منها فلا تظهر فيها المزية وإن كانت تظهر في الحكلام لاجلها ، ولذلك تجد المعبرين عن المعنى الواحد يكونُ أحدهما أفصح من الآخر والمعنى متفق ٠ وقد يكون أحد المعنيين أحسن وأرفع والمعبر عنه في الفصاحة أدون فهوسما لابد من اعتباره وإن كانت المزية تظهر بغيره ، على أنا نعلم أن المعانى لايقع فيها ـ تزايد ، فإذن يجب أن يكون الذي يعتبر التزايد عند الألفاظ التي يعبر بها عَمْها ، فإذا صحت هـذه الجلة فالذي به تظهر المزية ليس إلا الإيدال الذي به تنختص البكلمات ، أو النقيدم والتأخر الذي تختص الموقع ، أو الحركات التي تختص الإعراب ، فبذلك تقع المباينة . . ولا يُتتبع في اللفظة الواحدة أن تسكون إذا استعملت في معنى تسكون أفصح منها إذا استعملت في غيره به

وكذلك فيها إذا تغيرت حركاتها . . فأما حسن النغم وعذوبة القول فما يزيد الحكلام حسنا على السمع لا أنه يوجد فمثلا في الفصاحة(١).

وتتكرر في دراسة عبد القاهر كلنة العنم الواردة هذا ، كا تتكرر كذلك كلة المزية ، والنظر في الكلمة من حيث إعرابها وموقعها وإبدالها جزء هام في كلنة المزية ، والنظر في الكلمة من حيث إعرابها وموقعها وإبدالها جزء هام في دراسة عبد الفاهر . وقول عبد الجبار على أنا نعلم أن المعانى لا يقع فيها تواجد فراسة عبد الفاهر . من الكلام المشهور في فاذن يجب أن يكون الذي يعتبر النزايد عند الالفاظ ، من الكلام المشهور في دلائل الإعجاز .

وقول عبد الجبار ولا يمتنع في الكلمة الواحدة أن تكون إذا استعمات في معنى قبكون أفصح منها إذا استعملت في غيره، يقول مثله عبد القاهر إلك ترى الكلمة تروقك وتؤنسك في موضع ثم تراها بعينها تثقل عليك وتوحشك في موضع ثم تراها بعينها تثقل عليك وتوحشك في موضع آخر(٢).

وقوله فأما حس النغم وعدوبة القول إلى آخره مذهب مشهور لعبد القاهر المجرجان وقد تنبه الاستاذ الدكتور شوقى ضيف إلى هذه العلاقة الوثيقة بين الكلامين فقال معلقا على بمض بما نقله عن القاضى عبد الجبار ، و والمهم هو أن عبد الجبار يودع بين أيدينا الآن مفاتيح النغم التي استمد عبد القاهر من توقيعه عليها كتابه دلائل الإعجاز ، .

وقد أشرت إلى أن مفهوم النظم فى كلام أى بكر محمد بن العليب يختلف اختلافاً كبيراً عن مفهومه عند عبد القاهر ، واست أدرى كيف فهم الاستاذ الفاصل عكس هذا حين قال و وحقاً أن الباقلانى لم يستطع أن يبين عن شيء من هذا المعنى ، ولسكنه هو ولمثاله من الاشعرية إنما كانوا يريدونه وعجزوا عن بيانه (٢)

وبهذا يتضح لنا أن حديث النظم له جذور عندة شهدناها قبل عبد القاهر عند الخطابي وها نحن أولاء تراها عند القاضي عبد الجبار المعتزلي كا يقول

\* \*\*\*

<sup>(</sup>١) للمن جادة س ١٩٩٥ م ٢٠٠٠

<sup>(</sup>١) ولائل الإعار س٢٢

<sup>(</sup>٧) البلاغة علور وعاريخ ص١١٧

الاستاذ البخولى(١) على أننا اذكر ما هو فى أيدينا من السكتب التى عالجت الظرآن أو أشاوت إليه ، وإذا كنا العرف أن الجاحظ كتب كتابا فى نظم القوآن واوه به ، وأن أبا يزيد الواسطى كتب كتاباً فى إعجاز القرآن بنظمه ، فأن ذلك يوحى إلينا أن هناك جموداً أخرى كانت عاملا هاماً فى تطود فكرة النظم فى يوحى إلينا أن هناك جموداً أخرى كانت عاملا هاماً فى تطود فكرة النظم فى يحيط الدراسات القرآنية ، فمكونت روافد مختلفة أفاد منها عبد القاهر الجرجاني فى يسط الدراسات القرآنية ، فمكونت روافد مختلفة أفاد منها عبد القاهر الجرجاني فى يسط الدراسات القرآنية ، فمكونت روافد مختلفة القاد منها عبد القاهر الجرجاني

#### النظر في المفردات:

والنظر في ملاءمة المكلمة لموقعها ووضع كل نوع من الآلفاظ موضعه نظر قديم يرجع إلى ملاحظات الجاهليين في تحليل الشمر وتقويمه ، فالتابغة حين يخاطب حسان في أبياته المشورة:

لنا الجفنات الفريليين في الضحى وأسيافنا يقطرن من تجدة هما ولدنا بني العنقاء وأبني مخرق فأكرم بنا خالا وأكرم بنا أبنيا

ويقول له لقد قلم الجفنات فقلات العدد ولو قلت الجفان لكان أكثر ، وقلت يلمن في المديح ، لان العنيف بالدجى لكان أبلغ في المديح ، لان العنيف بالليل أكثر طروقا ، وقلت يقطرن من نجدة دما ، فدللت على قلة القتل . وثو قلت يجرين لكان أكثر لانصباب الدم ، وفخرت بمن ولدت ولم تفخر بمن ولدك ، قلت يجرين لكان أكثر لانصباب الدم ، وفخرت بمن ولدت ولم تفخر بمن ولدك ، إنما يدرس ملاءمة المفردات ، ووضع الدكلات موضعها ، وينظر في اختيارها وفي أحوالها في الجمع والإفراد ، وهذا درس في صميم مطابقة الكلمة لما يقتصنيه مقامها الذي هو لب البلاغة .

ومثل ذلك قول طرقة ن العبد للمتلس أو المسيب لما سمع منه وصف البعير . يوصف الناقة و استئوق الجمل ، و ومنه ما قالد ابن هرمة الشاعر الرجل الذي الشعد بيته المضهور :

بالله ربك إن دخلت فقل لها .. هذا ابن هرمة قائمًا بالباب ماكذا قلت اكنت أنصدق؟ قال الرجل فاذا؟ قال ابن هرمة واقفًا ، ثم قال له و ليتك علسه ما بين هذين من قدر اللفظ والمعتى ، م

<sup>(</sup>١) أثر النرآن ف تطور البلاغة العربية س١٦٩

وهذا القول دليل على أن معرقة مواقع الكلمات من أدق المباحث واخفاها، وقد كثرت هذه الملاحظات القيمة في الدراسة الأدبية .

م كان الحنطاني الذي جعلها عمود البلاغة في بيان إحجازه ، وأشار إلى أن في السكلام الفاظاً متقاربة في المعاني يحسب أكثر الناس أنها متساوية في إفادة بيان مراد الخطاب ، كالعلم والمعرفة ، والحد والشكر ، والقعود والجلوس ، الى بيان مراد الخطاب ، كالعلم والمعرفة هو وضع كل نوع من الالفاط التي تشتمل عليهافصول السكلام موضعه الاخص الاشكل به الذي إذا بدل مكانه فيره جاء منه إما تبدل المعنى الذي يكون معه سقوط المعنى الذي يكون به فساد السكلام وإما ذهاب الرونق الذي يكون معه سقوط البلاغة ، ثم أخذ الخطابي ينافش الطاعنين في بلاغة القرآن ، وكانت كثرة من البلاغة ، ثم أخذ الخطابي ينافش الطاعنين في بلاغة القرآن ، وكانت كثرة من مطاعنهم واردة على هذا الاساس ، من ذلك استعال الاكل مع الذاب في قوله تعالى والانسب كما يقولون افترسه الذاب ، و من ذلك استعال غاجلين مع الزكاة في قوله تعالى والانسب كما يقولون افترسه الذاب ، و الانسب أن يقول في المنافي في أخر ماذكروه وماذكره ، وقد بين الخطابي ملاءمة هذه المكابات مؤدون ، إلى آخر ماذكروه وماذكره ، وقد بين الخطابي ملاءمة هذه المكابات مؤدون ، إلى آخر ماذكروه وماذكره ، وقد بين الخطابي من أدق وأجل ما كتب فيه ،

م جاء بعده القاضى أبو بكر محد بن الطيب الذى أشار إلى هذه المسألة الهامة في وضع الآلفاظ، وبين أن الآمر فيها صعب ، وأن رجالها قليل ، وكيف لا يكون كذالك وأنت تحسب أن وضع الصبح في موضع الفجر يحسن في كلكلام إلا أن يكون شعرا أو سجعا ، وليس كذلك فان إحدى اللفظ ينقد تنفر في موضع وتزل عن مكان لاتزل عنه اللفظة الآخرى بل تتمكن فيه و تضرب بجرانها ، و تراها في مظانها ، و تجدها فيه غير منازعة إلى أوطانها ، و تجد الآخرى ولو وصنعت موضعاني على نفار ، وهر مي شراد ، ونابية عن استقراد (۱) .

ثم أن الإمام عبد القاهر نظر إلى خواص المفردات، فأشار إلى مايفيده تنكيرها . وتعريفها ، وكونها فعلا ، أو اسما ، وله في هذا دراسة قيمة كانت

The second second second second

<sup>(</sup>۱) إيلز الرك سهدا

أساساً لكثير بما ذهب إليه الزمخشرى في هذا الشأن ، كما نظر إلى الفروق في معانى أدوات الشرط كان ، وإذا ، وإلى المعنى الآدبي للغاء الواقعة في جواب الشرط المحذوف والتي يسميها النحاة فاء الفصيحة ، وضرب لكل ذلك أمثلة وشواهد ، وقد أفاد الزمخشرى من كل هذا : وأضاف إليه ، كا سفين إن شاء الله .

وكانت هناك دراسات قرآنية بعيدة عن مسأله الإعجاز والتأريل وتناولت السكلمة القرآنية ، وبينت دلالات خصوصيانها في التمير .

فابن جنى فى كتابه المحتسب فى وجوه القراءات الشاذة ينظر فى قراءة التنكير فى قوله تعالى اهدنا صراطا مستقبا ويبين دلالتها فيقول:

ينبغى أن يكون أراد والله أعلم التذلل لله سبحانه ، وإظهار الطاعة له ، أى قد رضينا منك ياربنا بما يقال له صراط مستقيم ، ولسنا نريد المبالغة فى قول من قرأ الصراط المستقيم ، أى الصراط الذى قد شاعت استقامته ، وتعولمت فى ذلك حاله وطريقته ، فإن قليل هذا منك لنا زاك عندنا ، وكثير من نعمتك علينا وضحن له مطيعون ، وإلى ما تأمر به و تنهى فيه صائرون ، وزاد فى حسن النتكير هنا مادخله من المعنى ، وذلك أن تقديره أدم هدايتك لنافإنك إذا فعلت ذلك بنا فقد هديتنا إلى صراط مستقيم ، فجرى بحرى قو الك لئن لقيت وسول الله صلى الله عليه وسلم لتلقين فيه رجلا متناهياً فى الخير ، ووسو لا جامعاً لسبل الفعنل (١) .

#### البحث في مسائل النظم :

وكان النظر في صياغة الجلة ودلالات اختلاف الصوغ فيها موضع اهتمام الميلاغيين والنحاة ، وبذل النحاة في ذلك جهوداً خصبة ، وكانت كتبهم تشتمل على كثير من المباحث البلاغية في هذا الباب .

ويقول الاستاذ شعراوى د وإذا كان النحو هو انتحاء كلام العرب في تصرفه من أعراب وخيره ليلحق من ليس من أهل العربية يأهايا في الفصاحة

<sup>(</sup>۱) الحضب جا مو۱۱

كا يقول ابن جنى فلا غرابة أن تجد الإعراب في كتبه الأولى بمزوجاً بكشير من أسرار التراكيب، إذ مهمة النحو في نظرهم لا تقف عند حدود الإعراب، من أكبر من هذا، وأعظم، يوضحها أبو سعيد السيراني حيث يقول مماني النحو منقسمة بين حركات المفظ وسكناته، وبين وضع الحروف في مواضعها المقتضية لحا، وبين تأليف الكلام بالنقديم والتأخير، وتوخى الصواب في ذلك و تجنب الخطأ (۱) م

عم يقول وأنت حين تقرأ في كتب النحاة الأولين تجدهم في الغالب يحاولون أن يجددوا لمكل تركيب حالا تختص به ولا يغني غيره فيه غناه(٢).

وكانت جهود النحاة في هذا الباب أكثرواعق من جهودهم في دراسة صور البيان وألوان البديع .

وقد عنمن عبد القاهر الجرجاني كلام القوم وأخرج زبدته في كتابه «لائل الإعجاز .

وسوف أعرض الآن لدراسة التقديم، والاستفهام، والأمر، والحدف والفصل، والوصل، والالتفات، والاحتراض، وغير ذلك بما هو متصل بدراسة النظم، محاولا تلخيص جهد الامام عبد القاهر في ضوء جهود من سبقه وذلك فها عرض له من مسائل.

#### ( ۱ ) التقديم :

درس هبد الفاهر التقديم في صورة الإثبات ؛ وفي صورة النفي، وفي صورة الاستنهام ، وبين أنه يكون لعائدة في كل حال ، لابه من الحطأ أن يقسم الآمر في تقديم الشيء وتأخيره فسمين : فيجمل مقيداً في بعض المسكلام وغير مفيد في بعض (٢) .

Com the state

<sup>(</sup>١) تاريخ البلاغة ؛ للأستاذ عمراؤي مخطوط ووقة ٣١ ،

<sup>(</sup>٢) لخرجع المنابق ص٣٣

<sup>(</sup>٣) ينظر دلائل الإعباز من ٣٠

وكان عبد القاهر باحثًا جريمًا دقيق النظر ، فقد كان أول من يعرض أثنًا صوراً من النقديم مشيراً إلى عدم جوازها لانهـا تنطوى على تناقض في دلالات الحصائص وإن أجازها النحاة .

يقول في هذا : وعما يعلم به ضرورة أنه لا تسكون البداية بالفعل كالبداية بالاسمأنك تقولأقلتشعرا قطأرأ يتاليوم إنسانا ،فيكونكلاما مستقباءولوقلت أأنت قلت شعراً قط، أأنت رأيت إنساناً ؟ أخطأت . وذلك أنه لا معنى السؤال هن الفاعل من هو في مثل هذا ، لأن ذلك إنمـا يتصور إذا كانت الإشارة إلى فعل مخصوص نحو أنَّ تقول من قال هذا الشمر ؟ ومن بني هذه الدار ؟ ومن أتاك اليوم؟ ومن أذن لك في الذي فعلت؟ وما أشبه ذلك بمــا يمكن أن ينص فيه على معين . فأما قيل شعر على الجملة ورؤية إنسان على الإطلاق فمحال ذلك فيه ، لانه ليس بما يختص بهذا دون ذلك حتى يسأل عن عين فاعله (١) و فأنت إذا قلت أأنت رأيت إنساناً ؟ كنت تسال عن فاعل فعل لايصح تعديد فاعله لعمومه وهو رؤية إلسان على الجلة ، وكذلك إذا قلت أأنت قلت شعراً قط كنت تسأل عن فاعل فعل لايصح تحديد فاعله لعمومه وهو قول شعر أي شعر ه وهذا النوع من الأفعال المامة لا يسأل عن عين فاعله ، ولو أردت أن تتبين هل قال المستول شعراً أي شمر ؟ فالعبارة عن ذلكأن تقول أقلت شمراً ، فتسال عن الفعل ، لأنك إذا سألت عن الفاعل فأنت لانشك في وقوع الفعل ولسكنك تشك في تعيين فأعلم، وقول شعر على الجلة لايمكن تعيين فأعلم ، هذا ما أفهمه من كلام عيد القاهر.

وقد ظن الاستاذ الدكتورشوة عضيف أنه لا يجوز أن نقول أأستقلت شعراً قط لانه أى المتكلم جمع فى كلامه بين إثبات القمل والشك فى حدوثه عدالة السؤال مسلط على الشخص لا على فعله فسكان ينبغى ألا يضيف كلمة قط(٣).

وكأن المتكلم في قال أأنتقلت شعراً دون إمناقة كلة قط لصح الاسلوب.

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز س٧٧

<sup>(</sup>۲) البلاغة تطور وتاريخ ص ۱۷۳

و ليس هذا مراد عبد القاهر و إنما مراده ما ذكر ناه بدليل أنه جعل من الحطأ أن تقول أأنت رأيت إلساماً وليس فيه كلة قط .

وهناك صور كثيرة رفضها عبد القاهر وبين ما تنطوى عليه من تناقض وقد عارضه في بعضها العلامة سعد الدين التفتازاني وجوزها في مقامات معينة ، فقد منع عبد القاهر أن يقال ما أنا قلت هذا ولا غيرى لما قدمناه من التناقض فقد منع عبد القاهر أن يقال ما أنا قلت هذا ولا غيرى لما قدمت المسند إليه مسبوقا في معانى خصائص تركيب الجلة وبيان ذلك أمك حين قدمت المسند إليه مسبوقا بالنني دل ذلك على نني الفعل عنك خصوصاً أى عن الفاعل خصوصاً والفمل في بنائني دل ذلك على نني الفعل وقو الله ولا غيرى نني لوقوع الفعل وهذا تناقض نفسه ثابت لغير هذا الفاعل وقو الله ولا غيرى نني لوقوع الفعل والثاني أنك وأجازه سعد الدين إذا قامت قرينة على أن التقديم لغرض آخر غير التخصيص، وأجازه سعد الدين إذا قامت قرينة على أن التقديم لغرض آخر غير التخصيص، كا إذا ظن المخاطب بك ظنين فاسدين أحدهما أنك قلت هذا القول ، والثاني أنك تعتقد أن قائله فحسيمك ، فيقول لك أنت قلت لاغيرك ، فتقول له ما أنا كلامه ، وهذا إنما يكون فيا يمكن إنكاره كا في هذا المثال ، بخلاف قواك كلامه ، وهذا إنما يكون فيا يمكن إنكاره كا في هذا المثال ، بخلاف قواك ما أنا بغيت عذه الدار ولا غيرى فإنه لا يصح (۱) .

ولمكى ندرك فى إيجاز أثر عبد القاهر فى بحث التقديم نعرض قدراً من الشواهد التى ساقها فى هذا البحث ، وحللها ، وبين سر التقديم فيها ، والتى دار سولها الديس فى كتب البلاغيين من بعده . فقد ذكر فى تقديم الفاعل قوله تعالى و أنت فعلت هذا بآلمتنا بالإبراهيم ، الانبياء آية ٣٣ .

وفي [عـكار الفعل قوله تعالى أفاصفا كم ربكم بالمبنين و واتخذ من الملائكة إناثاً ، الإسراء آية ، ي ، وقوله تعالى اصطفى البنات على البنين . ( الصافات آية ١٩٣٠ .

وذكر في إنكار الفعل في صورة إنكار الفاعل قوله تعالى و الله أذن الكم، يولس آية وه وقوله تعالى وآلذكرين حرم أم الانشيين، الانعام آية ، ا

<sup>(</sup>۱) الطول مدا ۱

وذكر في إنكار المفعول وأنه بمثابة أن يوقع به مثل ذلك الفعل ثولة تمالى . قل أغير الله المنحذ ولياً، الانعام آية ١٤ وقوله نعالى. أبشراً منا واحداً نتبعه ، سورة القمر آية ١٤ .

#### وقد ذكر من الشواهد قول الشاعر :

أيقتلنى والمشرفى مضاجعي وقوله: أأثرك إن قلت دراهم خالد وقوله: فدع الوحيد فاو عيدك ضائرى وقوله: وما أنا أسقمت جسمى به وقوله: هم يفرشون اللبدكل طمرة وقوله: هم يضر بون الكبش يبرق بيضه وقوله: هما يلبسان المجدأ حسن لبسة

ومسنونة زرق كأنياب أغوال زيارته أنى إذ الشيم أطنين أجنحة الذباب يعنير ولاأنا أضرمت في القلب نارا وأجرد سباح يبذ المغالبا على وجهه من الدماء سباسب شعيحان ما استطاعا إليه كلاهما

وغير ذلك بمنا لم نذكر وقل أن تخرج دراسة التقديم فى كتب المتأخرين هما دار حول هذه الشواهد من تعليلات . وسوف نجد الإمام الزمخشرى متأثراً بكثير من هذه الشواهد فيا درس من التقديم .

وقد تجد من المتقدمين من يذكر له سراً بلاغياً ولسكنه ليس من النوع الذي يذكره عبد القاهر . من ذلك ما يذكره الباقلاني في وفعنه لمسا دّهب إليه بعضهم من وجود السجع في القرآن السكريم مستدلين بتقديم موسى على حرون في موضع و تأخيره عنه في موضع آخر ، وذلك مراعاة السجع و تساوى المقاطع

<sup>(</sup>١) ﴿ وَإِلَّ مُكُلِّ الْعَرَّانِ لَابَنْ فَتَنِّيةً صَاهُ \* أَ

كما زهوا . يرفض البافلاني هذا ويبين أن التقديم والتأخير الفرض آنحر غير مَاذَكُرُوهُ .

يقول في هذا وأما ماذكروه من تقديم موسى على هرون عليما السلام فليس في موضع و تأخيره عنه في موضع لمكان السبع و تساوى مقاطع السكلام فليس بصحيح ، لآن الفائدة عندنا غير ما ذكروه وهي أن إعادة ذكر القصة الواحدة بالفاط مختلفة تؤدى معنى واحداً من الامر الصعب الذي تظهر به الفصاحة و تقبين به البلاغة ، وأهيد كثير من القصص في مواضع كثيرة مختلفة على ترتيبات به البلاغة ، ونبهوا بذلك على عجزه عن الإنبان بمثله مبتدأ به ومكرراً ، ولوكان متفاوته ، ونبهوا بذلك على عجزه عن الإنبان بمثله مبتدأ به ومكرراً ، ولوكان فيهم تمكن من المعارضة لقصدوا تلك القصة و عبروا عنها بالفاظ لهم تؤدى فيهم تمكن من المعارضة لقصدوا تلك القصة و عبروا عنها بالفاظ لهم تؤدى ألك المعانى و نحوها و جعلوها بازاً . ما جاء به ، و توصلوا بذلك إلى تكذيبهم ، تألك المعانى و نحوها و جعلوها بازاً . ما جاء به ، و توصلوا بذلك إلى تكذيبهم ، كانوا صادقين فعلى هذا يكون المقصد بتقديم بعض الكلمات و تأخيرها إظهاراً كانوا صادقين فعلى هذا يكون المقصد بتقديم بعض الكلمات و تأخيرها إظهاراً للاعجاز على الطريقين جميعاً دون السجع المذى توهموه ، .

ولا تستطيع أن ندعى إن شيئاً من هذه الدراسات كان أصلالبحث التقديم عند الجرجاني لاختلاف المنزع والأسلوب في كل منهما . إذن فما أصل هذا البحث .

قد أشار الجرجاني إلى صاحب الكتاب وإلى ما قاله في التقديم من أنهم يقدهون الذي ـ بيانه أهم وهم بشانه أعنى ، وإن كانا جيعاً بهيانهم ويعنيانهم ، يقدهون الذي ـ بيانه أهم وهم بشانه أعنى ، وإن كانا جيعاً بهيانهم ويعنيانهم ، ثم ذكر عبدالقاهر ما قالوه في قتل الحارجي فلان، وقتل فلان الحارجي وتحديدهم المقام الذي يقتضي كل صورة من هاتين الصورتين وعاني على ذلك بقوله وهذا المعقام الذي يقبضي كل صورة في كل ثبيء قدم في موضع من الكلام مثل حيد بالذي ويقسر وجه العناية فيه هذا القفسير (۱) .

وحين فسترسل في قراءة كتاب سهبويه نجد دراسات أخرى في التقديم

<sup>(</sup>١) ولاثل الإعبار من ١٧

<sup>(</sup>١) سور من علود البيان العرب من ٩٠

تزید علی مانقله عنه الجرجانی فی هذا الموطن ، بل قد تسکون اصلا لسکلماذکری الجرجانی فی هذا الباب .

يقول سيبوبه في باب ما يكون فيه الإسم مبنياً على الفعل قدم أو أخو . وما يكون فيه الفعل مبنياً على الاسم :

وإذا بنيت الفعل على الاسم قلت زيد ضربته فلزمته الهاء ، وإنما تريد بقولك مبنى عليه الفعل أنه فى موضع ينطلق إذا قلت عبد الله ينطلق ، فهو فى موضع هذا الذى بنى على الآول وارتفع به فإنما قلت عبد الله فنبهته تمم ينيت عليه الفغل ورفعته بالابتداء (١) .

وقد أفاد هبد القاهر الجرجانى من هذا الكلام حين وجه التقوية والتوكيد في صورة تقديم الاسم على الفعل أو بناء الفعل على الاسم يقول: فإن قلت فن أين وجه أن يكون تقديم ذكر المحدث عنه بالفعل آكد لإثبات ذلك الفعل له ؟ وأن يكون قوله هما يلبسان المجد أبلغ في جعلهما يلبسانه من أن يقال يلبسان المجد ؟ فإن ذلك من أجل أنه لا يؤتى بالاسم معرى من العوامل إلا لحمديث قد نوى إسناده إليه ، وإذا كان كذلك فإذا قلت عبد الله فقد أشعرت قلبه بذلك أنك قد أردت الحديث عنه ، قإذا جئت بالحديث فقلت مثلا فام أو قلت خرج أو قدم فقد علم ما جئت به وقد وطأت له وقدمت الإعلام فيه قدخل على القلب دخول المأنوس به ، وقبله قبول المتهيى ، له ، المعلمين إليه ، وذلك لا محالة أشد لشبو ته ، وأنني الشبهة ، وأمنع الشك ، وأدخل في التحقيق (٢) .

وهذا شرح وتفصيل لقول سيبويه السابق فإنما قلت هيد الله فتبهته ثم بفيت عليه الفعل ورفعته بالابتداء ، وقد أشاو عبد الفاهر إلى هذه العبادة في كلام سيبويه وأشار إلى إفادته من نص سيبويه الذي المبقناه في قوله وهذا الذي قد فرت من أن تقديم ذكر المحدث عنه يفيد التنبيه له قد ذكره صاحب المكتاب في المفعول إذا قدم فرفع بالابتداء وبني الفعل الناصب كان له عليه ، وهدى إلى

<sup>(</sup>۱) سکتاب سيبويه ۱۶ ص ٤١

<sup>(</sup>٧) دلائل الإعار س٨٨

ضميره ، قشفل به ، كقولنا في طربت عبد الله ، عبد الله ضربته فقال و [نمــاقات عبد الله فنبهه ثم بنيت عليه الفعل ورفعته بالابتداء (١).

وقد ذكر سيبويه أصول بحث التقديم في الاستفهام ، وقد خالفه الجرجاني في بعضها ولسكنه متأثر به لا محالة .

يقول سيبويه: هذا باب أم إذا كان السكلام بمنزلة أيهما وأيهم ، وذلك قولك أزيد عندك أم عمر ؟ وأزيداً لقيت أم بشراً؟ فأنت الآن مدع أن عنده أحدهما ، لانك إذا قات أيهما عندك وأيهما لقيت فألت مدع أن المسئول قد لقى أحدهما ، أو أن عنده أحدهما إلا إن علمك أستوى فيهما لاندرى أيهما هو ، والدليل على أن قولك أزيد عندك أم عمر وا بمنزلة قولك أيهما عندك ألمك لوقلت أزيد عندك أم بشر فقال المسئول لا كان محالا ، كما أنه إذا قال أيهما عندك أزيد عندك أم بشر فقال المسئول لا كان محالا ، كما أنه إذا قال أيهما عندك فقال لا فقد أحال .

واطم أنك إذا أردت هذا المنى فتقديم الإسم أحسن ، لانك لانسأله عن اللهى ، وإنما نسأله عن أحد الاسمين لاندرى أيهما هو ، فبدأت بالإسم لانك تقصد فصدا أن يبين لك أى الاسمين عنده ، وجعلت الإسم الآخر هديلا الأول ، وصار الذى لانسأل عنه بينهما . ولو قلت القيت زيدا أم عرا كان جائزاً حسنا ، ولم يحز الذى لانسأل عنه بينهما . ولم قلت القيت زيدا أم عرا كان جائزاً حسنا ، ولم يحز الآخر إلا أن يكون مؤخراً لانه قصد أحد الاسمين فبدأت بأحدهما لان حاجته أحدهما فبدأت به مع القصة التى لايسال عنها . . . ومن هذا لاناب قوله ما أبالى أزيداً لقيت أم عراً ، وسواء على أبشراً كلمت أم زيداً كا تقول ما أبالى أيهما لقيت . . . و تقول اضربت زيداً أم قتلته ، فالبده بالفعل عينا أحسن ، لا كان البده بالاسم ثم أحسن ، فيا موضع أحدها ، فالبده بالفمل هينا أحسن كا كان البده بالاسم ثم أحسن ، فيا ذكر نا كا نك قلت أى ذك كان بريد . و تقول اضربت أم قتلت زيدا ؟ لانك ذكر نا كا نك قلت أى ذك كان بريد . و تقول اضربت أم قتلت زيدا ؟ لانك عد الفعلين ولا تدرى أيهما ، هو كا نك قلت أى ذك كان بريد الهناك فلت أى ذك كان بريد . و تقول اضربت أم قتلت زيدا ؟ لانك عد عاد الفعلين ولا تدرى أيهما ، هو كا نك قلت أى ذك كان بريد الهناك قلت أى ذك كان بريد . و تقول اضربت أم قتلت زيدا ؟ لانك عدد عاحد الفعلين ولا تدرى أيهما ، هو كا نك قلت أى ذك كان بريد الهناك قلت أى ذك كان بريد ؟ النك

<sup>(</sup>١١) المرجع المابق

ear a laru of agranular (4)

وإذا كان سيبويه يضع في هذا النص أصول بحث التقديم في الاستقبام فإننا لا نشك في أن عبد القاهر أضاف تحليلات للامثلة والشواهد التي ذكر ناها تنم عن ذوق بصير قادر ، وقد خالف عبد القاهر سيبويه في أصل هام يتعنمنه هذا النص ، ذلك أن الجرجاني برى أن قولنا ألقيت زيداً أم عمراً خطأ ، وهو جائز حسن عند سيبويه ، وقد نقل الدماميني هذا الرأى عن سيبويه وقال ومثله في مقرب ابن عصفور ، وقد علق على هذا الشيخ الإنباني رحمه الله بقوله أن كان مراده حياتي الدماميني حيد بيان طريقة النحاء قالام ظاهر ، وإن كان مراده ممارضة كلام المصنف بكلامهم ففيه أنه لا يعترض بمذهب ، لأنه قد يكون الاحسن عندالنحوى واجبا عند البليغ، على أنه يمكن حل كلام المصنف على الاحسنية (١) .

ولا أستطيع أن أفهم كلام الجرجانى على ابنى الاحسنية ، كا لا استطيع أن أعتبر هذا من الواجب البلاغى الذى هو من الحسن النحوى كا ذكر الإنباني رحمه الله، لان عبارة عبد القاهر صريحة فى أن هذا الاسلوب فاسد وخطأ وخارج عن كلام الناس وغير ذلك بما يدل صراحة على البطلان لا على ابنى الاحسنية ، وإن كان لم ينص على هذه الصورة بعينها ولسكن الاصول التي راعها في هذا الباب صريحة فى بطلانها وفسادها ، فالحسكم في المسألة حكم صحة وخطأ وليس حكم حسن وأحسن ، والفصل في هذه المسألة لا يكون بقوة الحجة وقدرة الجدل وإنما الحكم فيها لواقع اللغة هل ورد مثله عن العرب أم لم يرد ؟ والجرجانى يبنى وفضه على أساس أن المسئول عنه هو ما يلى الهمزة ، فوجب أن يكون المعادل لام هو ما يليا حتى لا يتناقض السكلام ،

ولا أشك في أن سيبويه من أفقه الناس لأسرار هذه المنة كما أنه من النحاة الأوائل الذين شافهوا الأعراب واخذوا عنهم ، وقصته مع السكسائي مشهورة ، وفيها كان أعراب البادية حسكما في مسألة الحلاف ، ولا تهمنا نزاهتهم في الحسكم وعدمها ، وإنما المهم أنهم كاءوا أصحاب سليقة يستشهد بها الشعاة ،

<sup>(</sup>١) حاشية تجريد البنائق مع تقرير الفسي ألانباق ١٩٥٠ س ١١٩

والنحاة بعد سيبويه يقولون وأن الاستفيام يقتضى الفعل ويطلبه ، وذلك من قبل أن الاستفيام في الحقيقة إنما هو عن الفعل ، لانك إنما تستفهم عماتشك فيه وتجهل عليه ، والشك إنما وقع في الفعل ، وأما الاسم فعلوم هندك ،(١) .

ولا نسلم لهم بهذا لآن السائل قد يكون شاكا في الفاعل وغير شاك في الفعل كا في قوله تمالى و أأنت فعات هذا يآ لهتنا يا إبراهيم ، والاستفهام هنا حقيق على رأى الشيخين عبد القاهر والسكاكي ، وقد اشترطوا في التقريري على رأى الشيخين عبد القاهر والسكاكي ، وقد اشترطوا في التقريري أن يلي المقرر به الهمهزة .

ثم يقول ابن يعيش و إذا كان حرف الاستفهام إنما دخل الفعل لا للاسم الله الاختيار أن يليه الفعل الذى دخل من أجله ، وإذا وقع الإسم بعد حرف الاستفهام وكان بعده فعل ، فالاختيار أن يكون مرتفعا بفعل عضمر دل عليه الفاهر ، لانه إذا اجتمع الاسم والفعل كان حمله على الاصل أولى ، وذلك نحو قواك ازيد قام ؟ ورفعه بالإبتداء جيد حسن لا قبح فيه ، لان الاستفهام يدخل على المبتدأ والحبر ، وأبو الحسن الاخفش يختار أن يكون مرتفعا بدخل على المبتدأ والحبر ، وأبو الحسن الاخفش يختار أن يكون مرتفعا بالإبتداء ، لان الاستفهام يقع بعده المبتدأ والحبر كاذكر ناه ، ولا يفتقر إلى تكاف تقدير محذوف و٧٠ .

وهذا الكلام الذي نقلناه من شرح المفصل يتعارض مع الجرجاني حين يفقرض أصحابه أن السؤال يكون إلا عن الغمل. ويختلف مع سيبويه حين يرى أن الاختيار تقدير فعل قبل الاسم الداخل عليه حرف الاستفهام ، ويهذا يبدو كانه موقف اللك في هذه المسألة التي نعالجها. والذي أراه أن الحق في هذه المسألة هو ما ذكره سيبويه . لان المسألة مسألة جواز ومنع كما قلت ، فهي متصلة بقواعد التراكيب وقوانين الاعراب ، والجرجاني نفسه يقر لسيبويه بالإمامة والاستاذية في هذا الياب ، أعني قواعد اللغة وأصول التراكيب ولان سيبويه خاطب العرب الاقحاح ، وأخذ عنهم ، ولم يتهيا مثل هذا العيد القاهي .

<sup>(</sup>١) شوح المفصل لابن يعيش جا مي ١٨٠٠

<sup>(</sup>٧) شيح الفصل لاين يميس جا من اله

#### ٢ - الاستفهام:

عرض الجرجانى لمصانى الاستفهام وهو يعالج مسألة النقصديم ، وذلك لأن الفرق بين تقديم أحد جزئى الجلة على الآخر وتأخيره عنه يظهر واضحا في طريقة الاستفهام ، وكانت تحليلات عبد القاهر لنصوصه تحليلات كاشفة وبصيرة فقد استطاع أن يستخرج معانى الهوزة في استمالات كثيرة ومختلفة ، وأن يفرق بين إفادتها بطريقة الاستفهام ، فإذا كارت الاستفهام الإنكارى يؤدى معنى أنه لا يكون أو أنه ينبغى ألا يكون فإن لطريقة الاستفهام فضلا على هذه الطريقة المعبودة .

يقول عبد القاهر: وأعلم أنا وإن كنا نفسر الاستفهام في هذا بالإنكار فإن الذي هو محض المعنى أنه ليتنبه الساهع حتى يرجع إلى نفسه فيخجل ويرتدع ويعيا بالجواب ، إما لانه قد ادعى القدرة على فعل لا يقدر عليه فإذا ثبت على دعواه قبل له فأفعل فيفضحه ذلك ، وإما لانه هم بأن يفعل ما لايستصوب فعله فإذا روجع فيه تنبه وعرف الخطأ ، وأما لانه جوز وجود أمر لايوجد مثله فإذا ثبت على تجويزه وبخ على تعنته وقبل له فارناه في موضع وقي حال مثله فإذا ثبت على تجويزه وبخ على تعنته وقبل له فارناه في موضع وقي حال وأقم شاهدا على أنه كان في وقت ، ولو كان يكون للانسكار وكان المعنى فيه بدء الامر لسكان ينبغى ألا يجيء فيا لا يقول عاقل أنه يكون حتى ينكر عليسه كقوطم أقصعد إلى الساء ؟ أتستطيع أن تنقسل الجبال ؟ ألى عليسه علي سبيل ؟ (١) .

و يجتهد عبد القاهر في توضيح المعنى في ذهن القارى. و إكسابه ذوق الطربقة، وذلك بكثرة الامثلة والشواهد ، حتى تشعر بإلحاحة على المعنى وتتبعه له يقول و فإن أردت بتفعل المستقبل كان المعنى إذا بدأت بالفعل على إنك تصعد بالإنكار إلى الفعل نفسه و تزعم أنه لا يكون أو أنه لا يتبغى أن يكون فثال الاول :

أيقتــــــلني والمشرفي مضاجعي ومسنونة زرق كأنياب أغوال

<sup>(</sup>١) دلائل الاعباز س٨١، ٨٨

فهذا تسكذيب منه لإنسان تهدده، وإنكار أن يقدر على ذلك ويستطيعه، ومثله أن يطمع طامع في أمر لايكون مثله فتجهله في طمعه، فنقول أيرض هنك ومثله أن يطمع طامع في أمر لايكون مثله فتجهله في طمعه، فنقول أيرض هنك فلان وأنت مقيم على ما يكره ؟ أتجد عنده ما تحب وقد فعلت وصنعت ؟ وعلى فلان وأنت مقيم على ما يكره ؟ أتجد عنده ما تحب ومثال الثاني قولك الرجل يركب ذلك قوله تعالى وأناز مكموها وأنتم لها كارهون. ومثال الثاني قولك الرجل يركب ذلك قوله تعالى وأناز مكموها وأنتم لها كارهون ؟ أتشرر بنفسك ؟ وقولك المغطر أتخرج في هذا الوقت ؟ أنذهب في غير العلم يق ؟ أتشرك صحبته وتتغير عن حالك الرجل يعنيع الحق أتفسى قديم إحسان فلان ؟ أتشرك صحبته وتتغير عن حالك معه الآن تغير الزمان كا قال :

اأثرك إن قلت دراهم خالد زيارته إنى إذن الشيم وجلة الامرأنك تنحو بالإنكار نحو الفعل (١).

وقد سبق هبد القاهر الجرجاني بكثير من الإشارات الهامة في دراسة الاستفهام، فقد ذكر الفراء بعض معانى الاستفهام،

يقول في قوله تعالى . كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتاً فأحياكم ، رد على وجه التعجب والتوبيخ لا على الاستفهام المحض أى ويحكم كيف تكفرون وهو كفرله قاين تذهبون (۲) وقد تمكررت إشارات سيبويه إلى معانى الاستفهام ، كفرله قاين تذهبون (۲) وقد تمكررت إشارات سيبويه إلى معانى الاستفهام ، من ذلك قوله في باب ما جرى من الاسماء التي لم تؤخذ من الفعل جرى الإسماء التي أخذت من الفعل . و وذلك قولك اتميميا مرة وقيسيا أخرى ؟ وإنما هدفا إلى أخذت من الفعل . و وذلك قولك اتميميا مرة وقيسيا أخرى ؟ كأنك ألك رأيت رجلا في حال تلون و تنقل فقلت اتميميا مرة وقيسيا أخرى ؟ كأنك قلت أتمول تميميا عرة وقيسيا أخرى ؟ فأنت في هذه الحال تعمل في تشبيت هذا أله وهو عندك في تلك الحال في تلون و تنقل ، وليس بسأله مسترشداً عن أمر هو جاهل به ليفهمه إياه و يخبره هنه ولمكنه و يخد بذلك ، وحدثنا بعض العرب أن جاهل به ليفهمه إياه و يخبره هنه ولمكنه و يخد بذلك ، وحدثنا بعض العرب أن وجلا من بني أسد قال يوم جبلة واستقبله بعير أعور فتعاير منه فقال يا بني أسد وجد من غوره وصحته ولمكنه نهبهم إحود عرزا ناب؟ فلم يرد أن يسترشده ليخبروه عن عوره وصحته ولمكنه نهبهم القود عذا ناب؟ فلم يرد أن يسترشده ليخبروه عن عوره وصحته ولمكنه نهبهم كان واقعاً كا

<sup>(</sup>١) طائل الاعاز س٠٨

وِمِي عِمَالِي القرآنِ لِقَرادِ جِ ١ ص ٢٤٠

كان التلوين والتنقل عندك ثابتين في الحال الأولى (١) .

وقد ذكر دلالة الاستفهام على التسوية وهو يتحدث هن دلالة النداء على الاختصاص وقاس خروج النداء إلى الاختصاص على خروج الاستفهام إلى المستويه . وهو هنا يحاول أن يربط بين المعنى الذى دل عليه الاستفهام والنداء وبين المعنى الاصلى لسكل منهما ، فهناك مناسبة بين الاستفهام الحقيق والقسوية كا أن هناك مناسبة بين النداء والاختصاص ، وهذه محاولة مبكرة وهامة ولعلها من الخوار التى احتمد عليها المتأخرون في احتبار معانى الاستفهام من الججاز تم جهدوا في بيان هلاقاته .

يقول سيبويه: هذا باب ماجرى على حرف النداء وصفا له وليس بمسادى ينبه غيره ولكنه اختص كما أن المنادى مختص من بين أمته لأمرك أو نهيك أو خبرك ، فالاختصاص أجرى هذا على حرف النداء ، كما أن التسوية أجرت ما ليس باستخبار ولا استفهام على حرف الاستفهام لأنك تسوى فيه كما تسوى في الاستفهام ، فالتسوية أجرته على حرف الاستفهام ، والاختصاص أجرى هذا على حرف الاستفهام ، والاختصاص أجرى هذا كواك على حرف النداء وذلك قولك ما أدرى أفعل أم لم يفعل ؟ فجرى هذا كقواك أزيد هندك أم عرو ؟ وأزيد أفعنل أم عالد ؟ إذا استفهمت لأن علىك قد استوى فيهما كما استوى عليك الآمران في الأول ، فهذا تظير الذي جوى على حرف فيهما كما استوى عليك الآمران في الأول ، فهذا تظير الذي جوى على حرف أيها القوم وعلى المضارب الوضيعة أيها البائع ، والمهم اغفر لنا أيتها المصابة (۲)،

وقد أشار أبن جنى إلى خروج الاستفهام عن معناه وذكر في ذلك شواهد تسكررت كثيراً في هذا الباب ، وله فيه إشارات قيمة منها أن الاستقهام الذي يخرج عن معناه يظل ملاحظاً لهذا المعنى ناظراً إليه ، وهذه فسكرة هامة شقل بهيانها عبد القاهر وأشار إليها في الاستفهام ، كما أشار إليها في بأب الاستعارة حيث يقرر أن كلة الاسد حين يراد بها الرجلي الشجاع تستصحب كثيراً من

<sup>(</sup>۱) السكتاب أسدبويه جه س١٧٧

<sup>(</sup>۲) کتاب سنیویه بر ۱ س۳۲۳

معتاها الأصلى أى الحيوان المفترس ، فلذلك تربع في خيالك صورة الزجل في حيثة الأصلى أي حيثة الأسد وعبالته .

يقول أبن جنى ومثله خروج الحمزة عن الاستفهام إلى التقرير ، ألا ترى أن التقرير ضرب من الخبر وذلك ضد الاستفهام ، ويدل على أنه قد فارق الاستفهام التقرير ضرب من الحبر وذلك ضد الاستفهام ، ويدل على أنه قد فارق الاستفهام التقرير ضرب من الحبر الفاء في جوابه والجزم بغير الفاء في جوابه . . . ولا جل ماذكرانا المتناع النصب بالفاء في جوابه والجزم بغير الفاء في جوابه والإثبات إلى النفي من حديث همزة التقرير صارت تنقل النفي إلى الإثبات والإثبات إلى النفي وذلك كقوله :

ألستم خير من ركب المسطايا وأندى العالماين بطون راح

أى أنتم كذلك، وكفولالله عز وجل «آلله أذن لسكم» ، و «أأنت قلت للناس» ، أى أنتم كذلك، وكفولالله عز وجل «آلله أذن لسكم ولم تقل للناس اتخذونى وأمى الهين ، ولو كانت استفهاماً محضاً لا فرت الإثبات على إثباته والذني على نفيه . . . واعلم أنه ليس شيء يخرج عن بأبه إلى غيره إلا لامر قد كان وهو على بابه ملاحظاً له وعلى صدد من الهجوم عليه إلى غيره إلا لامر قد كان وهو على بابه ملاحظاً له وعلى صدد من الهجوم عليه الله عليه (١) .

وقد أشار المبرد إلى خروج الاستفهام عن معناه وذكر جملة مِن هذه المعانى كتاب الكامل وأشار إلى بعضها في كتاب المقتضب.

وذكر قول الشاعر أأنت أخى ما لم تمكن لى حاجة ، و بين أن الاستفهام هذا تقرير وذكر قوله تعالى و أأنت قلت للناس الخدوثي وأمي الهين من دون الله ، وأشار إلى أن الاستفهام فيها للتو بيخ ، ثم قال : وقد ذكر نا التقرير الواقع بلفظ الاستفهام في هوضعه من المكتاب المقتضب مستقصى و نذكر منه جملة في هذا المكتاب إن شاء الله (٢) ،

واشار ابن قتيبة إلى دلالة الاستفهام على التقرير، وذكر، قوله سبحانه والنت قات الناس ، وقوله و وعاملك بيمينك يا موسى، دو قوله وماذا أجبتم المرسلانه،

<sup>(</sup>١) المُسالس جالا بين ١٩٠٧ وما يعدها .

الكامل جا س ١٠٠٠ م

وذكر دلالله على التعجب ومثل له بقوله تعالى دهم يتساءلون ؟ عن النبأ العظاميه!» وقوله تعالى ولاى يوم أجلت، ، وذكر دلالته على التربيخ ومثل له يقوله تعالى : و أتأ تون الذكران من العالمين ، (١) .

ثم أن هناك أديباً ناقداً قد عرض لبعض صور خروج الاستفهام عن معناه. وكانت تأملاته أقرب إلى روح عبدالقاهر من كل ماذكرنا . ذلك هو أبوالقاسم الحسن بن بشر الامدى ، فقد أشار إلى خطأ أبي تمام في إصابة المعنى الذي يريده بأداة الاستفهام ، وأشار كذلك إلى أن المفسرين قد يذكرون من معانى هذه الادوات ما لا يرضى عنه اللغويون ، وهرض صوراً وحللها ، وهو في عرضه وتحليله كأنه يلهم عبد القاهر الجرجاني في هذا الباب .

يقول أبو بشر : ومن خطئه قوله :

رضيت وهلأرضي إذا كان مسخطى من الامر ما فيه رضي من له الامر

فعنى هل فى هذا البيت التقرير ، والتقرير على ضربين تقرير للمخاطب على فعل قد مضى ووقع ، أو على فعل هو فى الحال ليوجب المقرو ذلك ويحققه ، ويقتضى من المخاطب فى الجواب الإعتراف به نحو قوله هل أكرمتك ؟ هلى أحسنت إليك ؟ هل أو دك وأو ثرك ؟ وهل أقضى حاجتك . وتقرير على فعل يدفعه المقرر وينني أن يكون قد وقع نحو قوله هل كان قط إليك شى، كرهته ؟ هل عرفت منى غير الجيل ؟ فقوله فى البيت وهل أرضى تقرير لفصل يتفيه عن الهسه وهو الرضا كما يقول القائل ، وهل يمكننى المقام على هذه الحلل ، أى الايمكننى وهل يصبر الحر على الذل ؟ وهل يروى زيد أو هل يشبع عمرو ؟ وهذه الممال معناها النفى ، فقوله وهل أرضى إنما هو نني الرضا فصاد المعنى واست أفعال معناها النفى ، فقوله وهل أرضى إنما هو نني الرضا فصاد المعنى واست أوضى إذا كان الذى يسخطنى ما فيه رضا من له الآمر أى رضا الله تعالى وهسدا أوضى إذا كان الذى يسخطنى ما فيه رضا من له الآمر أى رضا الله تعالى وهسدا

فإن قال قائل فلم لا يكون قوله وهل أرضى تقريراً على فعل هو في الحال

<sup>(</sup>۱) ينظر تأويل شكل اللرآن س ۲۹ وينظر مطول من ۲۴۷ ، ۲۴۷ ، ينية الايشاع ج ۲ س ۲۷ °

ليؤكده من نفسه نحو قوله عل أودك ، حل أوترك ؟ ونعو قول الشاعر على أكرم مئوى العتيف إن جاء طارقاً وأبذل معروفى له دون مشكرى

قبل له ليس قول القائل لمن يخاطبه هل أودك هل أوثرك وقوله سل عني هل قبل له ليس قول القائل لمن يخاطبه هل أقنع بالميسور مثل قول أبى تمام هل أصلح للخير أو هل أكتم السر؟ أو هل أقنع بالميسور مثل قول أبى تمام هل رضيت؟ وهل أرضى؟ فإن صيغة همذا المكلام دالة على أنه قد ننى الرضا عن يفسه بإدخاله الواو على هل وإنما يشبه هذا قول القائل، وهل أرضى إذا كانت تفسه بإدخاله الواو على هل وإنما يشبه هذا قول القائل، وهل أرضى إذا كانت تفتقد غير ذلك؟ وهل يتضع أفعالك كذا؟ وهل أصلح للخير عندك إذا كنت تفتقد غير ذلك؟ وهل يتضع في يد المتاب؟ كقول الشاعر:

وهيل يصلح المطار ما أفسد الدهر

وغول ذي الرمة :

وهل يرجع النسليم أو يكشف العمى عملات الآثاني والرسوم البلاة ع لان الوو ههذا كأنها عطفت جواباً على قول القائل إن فلانا سيصلح ويرجع إلى الجميل فقال آخر وهل يصلح العطار ما أفسد الدهر

كقول ذي الرمة:

أمنزلن ميسى سلام عليسكما هل الآزمن اللائى معنين رواجع لما علم أن التسلم غير فافع عاد على نفسه فقال وهل يرجع التسليم ، وكما قال امروء القيس :

و إن شفائى صرة مهر أنة . . ثم قال وهل عند رسم دارس من معول . و إن شفائى صرة مهر أنه . . ثم قال ، وهل أرضى إذا كان مسخطى وكذلك قول أن تمام رضيت ثم قال ، وهل أرضى إذا كان مسخطى

إنما معناه ولست أرضى فكان وجه الكلام أن يقول رضيت وكيف لا أرضى إذا كان مسخطى مافيه رضا الله تعالى . وكذا أراد فأخطأ فى اللفظ وأحال المعنى عن جهته إلى ضده .

قَانِ قَبِلَ أَنْ هِلَ هِنَا جَمِنَى قد ، وإنّما أراد الطّائي رضيت وقد أرضي كما قال تعالى ، هل أنّى طي الإنسان حين من الدهر ، أي قد أنّى ؟ قيل هذا إنّما قاله قوم من أهل التفسير وتبعهم قوم من النحوبين . . . وأهل اللغة جميعاً على خلاف ذلك إذ لم يأت في كلام العرب وأشعارها هل قام زيد بمعنى قد قام زيد (٢١ .

وقد نقلت هذا النص الكبير لآنه كما قلت أقرب الدراسات التي دارت حول الاستفهام إلى ما ذكره عبد القاهر . وقد كان عبد القاهر وهو يدرس دلائل الإعجاز يتأثر بما كتب في الادب والشعر أكثر مما يتأثر بما كتب في إعجاز القرآن .

# · الأمر

وكانت الإشارة إلى خروج صيغة الاس عن معناها الاصلى إشارة مبكرة لانها لاتحتاج إلى جهد و تعمّق ، فليسالامر فيها أكثر من إدراك دلالة اللفظ حتى يقال أن الاس هنا بمعنى التهديد أو بمعنى الدعاء .

فقد أشار سيبويه إلى بعض معانى هذه الصيغة يقول فى هذا، واعلم أن الدعاء بمنزلة الآمر والنهى، وإنما قبل دعاء لانه استعظم أن يقال أمر أو نهى وذلك قولك اللهم زيدا فاغفر ذنبه ، وزيداً فأصلح شأنه، وعمراً ليجزه الله خيرا، ونقول زيداً قطع الله يده ، وزيداً أمر الله عليه العيش، لان معناه معنى زيداً ليقطع الله يده (٢).

وذكر أبو عبيدة في بجاز القرآن بمض هذه الصور :

يقول في قولد تعالى : داعملوا ما شئتم ، ، وقوله ، من شاء فليكفر ، ، أن هذا ظاهره الامر و باطنه الزجر ، وهو من سنن العرب تقول إذا لم تستح قافعلى ما شئت (٢) .

وأشار ابن قنيبة إلى بعض صوره كذلك .

يقول في باب مخالفة ظاهر اللفظ معناء : ومنه أن يأتي السكلام على لفظ

<sup>(</sup>١) الموازنةس ١٨٩ م ١٩٠ . ١٩١ .

<sup>(</sup>٢) الكتاب جا س ٢١

<sup>(</sup>٣) عن كتاب تاريخ علوم البلاغة للفيخ للراخي سر٢٠

الأمور وهو تهديد كقوله واعملوا ماشئتم ، وأن يأتى على لفظ الأمر وهو تأديب كقوله وهو تهديد كقوله واغروهن في المضاجع وأضر بوهن » ، و واهجروهن في المضاجع وأضر بوهن » ، فإذا وعلى لفظ الأمر وهو إباحة كـقوله و فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيرا ، ، فإذا وعلى لفظ الأمر وهو فرض كقوله تمالى قضيت العملاة فاعتشروا في الأرض ، و على لفظ الأمر وهو فرض كقوله تمالى و وائتموا العملاة وآتو الزكاة(۱) .

ويشير الشريف المرتضى إلى أن خروج الأمر عن معناه كثير فى القرآن والشعر وكلام العرب ، يقول فى قوله , تعالى انبئوتى بأسماء هؤلاء إن كنتم صادةين ه .

والوجه الشانى أن يكون الأمر وإن كان ظاهره أمر فغير أمر على المحقيقة ، بل المراد به التقرير والتقبيه على مكان الحجة ، وقد يرد بصورة الأمر ما ليس بأمر والقرآن والشعر وكلام المرب بملوء بذلك (٢) .

وقد اهتم الفقها، بمانى هذه الصيفة كا اهتموا بمانى صيفة النهى وذلك لاتصالها بالاحكام الفقهية ، ولذلك تجد مهنى الوجوب والتحريم والإباحة وكلها اصطلاحات فقهية تتسكر و له يحيط دراسة الامر والنهى كما هو واضح في هذه النصوص ، وكا نجده في آمالى ابن الشجرى فقد ذكر دلالة الامر على الندب والاستحباب ، وعرفهما، ومثل اذلك بقوله تمالى واذكروا الله كثيراً ، وقوله تمالى واذاروا الله كثيراً ، وقوله تمالى الإباحة ألى إفادة الشيء بعد حظره كقوله وتمالى فإذا قضيتم الصلاة فانقشروا أي إفادة الله كان معاصراً في الارض، وقوله و فإذا حلتم فاصطادوا، وعا يذكر أن هبة الله كان معاصراً المنانى وله عمه عاداتات قد أشرنا إليها ، وقد أشار ابن الشجرى إلى علماء المنانى وإلى تحديد يدهم دلالة هذه الصيفة بقوله فإن أصحاب الممانى قالوا الآمر لمن دونك والطلب والمسألة لمن فوقك ، وسموا هذه الصيفة إذا وجهت إلى الله تمالى دعاء ، ويقولى أيضاً واعلم أن من أصحاب المعانى من قال أن صيفة الآمر مشتركة بين هذه المعانى ، وهذا غير صحيح لان الذي يسبق إلى الفهم هو طلب عشتركة بين هذه المعانى ، وهذا غير صحيح لان الذي يسبق إلى الفهم هو طلب عشتركة بين هذه المعانى ، وهذا غير صحيح لان الذي يسبق إلى الفهم هو طلب

<sup>(</sup>١) فأويل شكل النزال

<sup>(</sup>٧) أَعَالُ الرَّفِي جِهُ مِن اللَّهُ الرَّفِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

الفعل فدل على أن الطالب حقيقة فيها دون غيره و لكنها حملت على غين الأمر الواجب بدليل (١) .

# ٤ - الحسدف :

كان حديث عبد القاهر في موضوع الحذف مرجماً هاماً للدارسين من بعده، وسوف نجد الزعشرى يعتمد عليه كثيراً في هذا الباب .

وقد تعرض لهذا الموضوع كثير من البلاغيين قبل عبد القاهر وكان الإيمار هو البلاغة كا ذكر الرماني .

وقد كثر حديث سيبويه عن الحذف، وبيان المحذوف، والمواضع التي يكتر فيها الحذف، ولو تتبعناه في هذا لطال بنا الحديث، ويكني أن أقول أن دراسة الحذف في كتابه صبغت بالصبغة النحوية، وإن كانت تنزع أحياتاً منزعاً فنياً بلاغياً، وسيبويه عالم عهتم ببيان نحو العرب في كلامها أي اتجاهاتها وطرائقها، لذلك نراه يشير كثيراً إلى أن هذه طريقتهم، وقد عقد أبوابا كثيرة المثل، ويقول فيه وذلك بأب عذف منه الفعل لكثرته في كلامهم حق صار بمنزلة المثل، ويقول فيه وذلك ما يحذف منه الفعل لكثرته في كلامهم حق صار بمنزلة المثل، ويقول فيه وذلك ما يحذف منه الفعل لكثرته في كلامهم حق صار بمنزلة المثل، ويقول فيه وذلك من الرمة وذكر المنازل والديار

ديار ميسة اذمى مساعة ولا يرى مثلها حيم ولا عرب كأنه قال اذكر ديار مية ولكنه لا يذكر اذكر لسكترة ذلك في كلامهم ...ومن ذلك قول العرب كليمها وتمرآ، فهذا مثل قدكتر في كلامهم واستعمل وتركذكر الفعل لما كان قبل ذلك من السكلام كأنه قال اعطني كليهما وتمرآ (٢) .

ويذكر أبيانا في الحذف أشار إليها عبد القاهر في صدر حديثه عن الحذف، من ذلك قول سيبويه ، وقال الشاعر :

اعتاد قلبك من ليـــــلى هوائده وهاج أهوادك المكنونة الطلل ربع قواء أذاع المصرات به وكل حيران ساد ماؤه خعتل

<sup>(</sup>١) ينظر الأمال الصهرية ج١ ص٢٦٨ ، ٢٦٩ ، ٢٧١ ، ٢٧١

<sup>(</sup>٧) كتاب سيويه بجا س ١٤١ ، ١٤٢.

رم ه .- للدنة التراك)

كأنه أاراد ذك ربع أو هو ربع وفعه على ذلك وما اشبه وسمعناه بمن يرويه عن العرب، ومثله أحمر بن أبي وبيعة .

على تعرف اليوم رسم الدار والطلا كا عرفت بجفن الصقل الحللا دار لمروة إذ أهـلى وأهلهم بالكانسية نرعى اللهو والغزلا فاذا رفعت فالذى فى نفسك غير فاظهرت (۱) .

ويقول في باب استعال الفعل فى المفظ لا فى المهنى لا تساعهم فى الكلام و للايجاز والمؤخرة والمؤخرة والمؤخرة والمؤخرة والمؤخرة والمؤخرة والمهر التي أفيلنا فيها، إنما يريدا هل القرية فاختصر عمل الفعل فى القرية كا كان عاملا فى الآمل لو كان هبنا ، ومثله بل مكر الليل والنهار وإنما المعنى بل مكرهم فى الليل والنهار ، وقال تعالى ، والكن البر من آمن بالله، إنما هو ولكن البر بر من آمن بالله، إنما هو ولكن البر بر من آمن بالله، ومثله فى الانساع قوله عز وجل ، ومثل الذين كفروا كثل الذى ينعق بما لا يسمع إلا دعا، ونداء ، فلم يشبهوا بما ينعق وإنما شبهوا بالمنعوق، وإنما المنهى مثلكم ومثل الذين كفروا كثل الناعق والمنعوق به الذى لا يسمع، والمكنه على سعة الكلام والإيجاز لعلم المخاطب بالمعنى ومثل ذلك من كلامهم بنوفلان يطؤهم العل العاريق وإنما يطؤهم أهل العاريق (1) .

وسيبويه في كل هذا ينظر إلى الكلام فيجد المعنى يتطلب تقدير محذوف فيشير إليه والمقدر كالمذكور ، وكثير من هذه الامثلة من شواهد المجاز المقلى أو المجاز المرسل ولسكننا لانجرؤ على القول بأن سيبويه أشار إلى هذه الفنون لانه درسها مثلا نحوية البيان الحذف والتقدير فإذا رأى البلاغيون بعده في هذه العدور فنونا بلاغية أخرى فن المغالطة أن نقول أن سيبويه تحدث عنها ، وفرق بين أن نقول أن سيبويه أشار إلى صور هذه الفنون البلاغية ، وأن سيبويه أشار إلى صور هذه الفنون البلاغية ، وأن سيبويه أشار إلى عور هذه الفنون البلاغية ، وأن سيبويه أشار إلى صور هذه الفنون البلاغية ، وأن

ثم أن سيبويه قد ذكر صوراً كثيرة للحذف في باب ما يكون فيه المصدر

Recorded the second of the second

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق مر۱۱۲ م ۱۱۲ ( د (۲) کنتاب مهبریه بین۱۱۰۸ (۲)

حيثاً لسعة السكلام والاختصار ص ١١٤ ج ١ وقى باب ما يكون من المصادر هغدولا ص ١١٧ ج ١ وفى باب ما جرى من الاسماء بجرى المصادر التي يدعى بها ص ١٥٨ ج ١ وفى باب ما اجرى بجرى المصادر المدعو بها من الصفات ص ١٥٨ ج ١ وفى باب ما اجرى بجرى المصادر المدعو بها من الصفات ص ١٥٨ ج ١ وفى باب ما ينتصب على إضمار الفعل المتروك إظهاره من المصادر في غير الدعاء ص ١٦٠ ج ١ ، ومثل هذه الطريقة التي يذكرها سيبويه فى مواضع الحذف تجدها عند الفراء فهو يشير إلى المحذوف وإلى أن هذه طريقة العرب .

يقول في قوله تمالى وواشر بوا في قلوبهم العجل بكفرهم، فانه أواد حبالعجل، ومثل هذا بما تحذفه العرب كثيراً قال تعالى وواسأل القريه التي كنا فيها والعير التي أقبلنا فيها, والمعنى سل أهل القرية وأهل العير وألشدني المفضل.

حسبت بغام راحلي عنافاً وما هي ويب غيرك بالعناق

ومعناه بغام عناق ومثله من كتاب الله.. والـكن البرمن آمن بالله معناه والله أعلم و لـكن البر من أمن بالله معناه والله أعلم والـكن البر بر من فعل هذه الإفاعيل الني وصف الله والعرب، قد تقول إذا سرك أن تنظر إلى السخاء فانظر إلى هرم أو إلى حانم (١) .

والمبرد يذكر الحذف بالطريقة الى لا تزيد عن بيان المحدّوف والإشارة إلى أن هذا مذهب واسع في كلامهم ·

يقول فى قوله تمالى ، وتركنا عليه فى الآخرين سلام على إبراهيم ، أو يقال له هذا فى الآخرين ، والعرب تحذف هذا الفعل من قال ويقول استغناء عنه قال الله عز وجل ، فأما الذين أسودت وجوههم أكفرتم بعد إيمانكم، أى فيقال لهم ومثله والذين اتخذوا من دونه أولياء ، ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله والذي يقولون (\*)

ويذكرابن جنى الحذف فى باب شجاعة العربية . ثم يجمل أمر الحذف فى اللغة يقول وقد حذف العرب الجملة والمفرد والحرف والحركة ، وليس شىء فى ذلك إلا عن دليل وإلا كان فيه ضرب من تكليف علم الغيب فى معرفته ، ثم بذكر حذف الجملة فيشير إلى أنها تحذف فى القسم مثل والله لافعلت ، وتالله لقد فعلت حذف الجملة فيشير إلى أنها تحذف فى القسم مثل والله لافعلت ، وتالله لقد فعلت

Million, and

<sup>(</sup>١) معاني الترآن جا، من ٦٠١

<sup>(</sup>٢) السكامل ١٠ من ١٨٠

والعطه أقسم بالله فحدث الفعل والفاعل وبقيت الحال من الجار والجواب وليلا على الجعلة المحدوفة، وتخذف الافعال في الامر والنهى والتخصيص نحو زيداً إذا أردت أن أضرب زيداً، ومنه إباك إذا حذرته أى احفظ نفسك، والطريق الطريق، وعلا خيراً من ذلك ... وتحذف في الشرط نحو الغاس بجزيون بأعمالهم إن خيراً فخير وإن شراً فشر (١).

ويذكر ابن جنى حذف الميتدأ ، وحذف الخبر ، والمضاف ، والمضاف إليه، والصفة والطرف والمفسول به ، والمعطوف ، والمعطوف عليه ، والمستثنى حروب في دلائل وخبر إن مع النسكره خاصة وعمل له بقسول الاعشى وهو مذ كور في دلائل الإعجاز .

إن عملاً وإن عرتجلاً وإن في السفر إذا مصوا مهلاً أي إن لنا محلاً وإن لنا مرتجلاً.

وذكر حذف المنادى، والمميز وخبر كان، وغير ذلك من هذه المواضع التي تكلم فيها النحاة ثم يسكنون من ذكر أسرار الحذف فيها أولا يعنون ببيان مانى الحذف من الجال بقدر عنايتهم ببيان المحذوف (٧).

ولم تختلف طريقة البلاغيين عن طريقة النحاه كثيراً في دراسة المحذوف فالمهم عندهم أن يشهروا إلى المحذوف وإلى أن العرب تفعل هذا الانساع والاختصار.

يقول أبو هلاك ، وأما الحذف فعلى وجوء ، منها أن يحذف المصاف و يقيم المصاف ويقيم المصاف إليه مقامه كقوله تعالى واسأل القرية أى أهلها وقوله تعالى، وأشر بوا في قلوبهم العجل، أى حبه، وقوله عز وجل الحج أشهر معلومات، أى وقت الحج ، وقوله تعالى دبل مكر الليل والنهار، أى مكركم فيها ... ومنها أن يوقع الفعل على شيئين وهو لا حدها ويضمر الآخر فعله وهو قوله تعالى وفاجعوا أمركم وشركاء كم ... وقول الآخر :

إذا ما الغانيات برزن يوما ... وزجيهن الحواجب والعيونا

A Commence of the commence of

<sup>(</sup>۱) المُصالمين جلا س ۲۹

<sup>(</sup>٢). ينظر المسالص بدلا من ٣٦٧ ، إلى ٧٧٧

ومشائل بأقى الدكلام على أن له جواباً فيحذف الجواب اختصاراً لعام المحاطب كقوله عز وجل و ولو أن قرآناً سيرت به الجبال أو قطعت به الارض أو كلم به الموقى بل لله الامر جميما ، أراد لسكان هذا القرآن فحذف . . . ومنها القسم بلا جواب كقوله تعالى , ق والقرآن المجيد ، بل عجبوا ، ، معناه والله أعلم ق والقرآن المجيد لتبعثن ، والشاهد ما جاء بعده من ذكر البعث في قوله تعالى , أتسفا متنا وكتا ترابا الهرا.

ويقولى الآمدى ، والحذف العمرى كثير فى كلام العرب إذا كان المحذوف ما تدل عليه جملة السكلام ، قال الله عز وجل ، أو لم يتفكروا في أتنفسيم ما خلق الله السموات والارض إلا بالحقوأجل مسمى ، أواد عز وجل أو لم يتفكروا فيعلموا أنه ما خلق ذلك إلا بالحق ، أو لم يتفكروا فيقولوا ، وأشياه هذا كثير ، فيعلموا أنه ما خلق ذلك إلا بالحق ، أو لم يتفكروا فيقولوا ، وأشياه هذا كثير ، ومن باب الحذف والاختصار قوله تعالى وفاما الذين أسودت وجوههم أكبفرتم بعد إيمانكم ، وقوله عز وجل وإذا لاذفناك ضعف الحياة وضعف الحات ، يفسر معد إيمانكم ، وقوله عز وجل وإذا لاذفناك ضعف الحياة وضعف الحات ، يفسر صعف عذاب المات وفي الشعر مثل هذا موجود. قال الشاعر

لوقلت ما في قومها لم تأثم يفضلها ما في حسب وميسم يريد أحد يفضلها فحذف أحد لإن السكلام يدل عليه ذكر ذلك (٢)

ويشير قدامة بن جعفر إلى فساد الشعر الذى يكون دليل الحذف فيه خامطاً ويسميه الإخلال، وهو عنده من عيوب اللفظ والمعنى، ومن أمثلته قول هبد الله ابن عتبة بن مسعود .

أعادُل عاجــل ما اشتهى احب من الأكثر الرايث وإنما أراد أن يقول عاجل ما اشتهى مع القلة أحب إلى من الأكثر الميعلى، فترك مع القلة وبه يتم المعنى، ومثل ذلك قول عروة بن الورد.

عجبت لمم إذ يقتلون تقوسهم ومقتلهم هند الوغى كان ألفقوا فإنما أراد أن يقول عجبت لهم إذ يقتلون تقوسهم فى السلم ومقتلهم هند الوغى أعذر فترك فى السلم، ومن هذا الجنس قول الحارث بن حارة.

Company with

<sup>(</sup>١) الصناعتين ص ١٧٥ ، ١٧٥ ، ١٧٩ ، ١٧٧

<sup>(</sup>٧) الوازنة س١٦١ ، ١٧٠

والعسميش خمسير في ظلا ل النوك عن عاش كدا قاراد أن يقول والميش خير في ظلال النوك من العيش بكد في ظلال العقل فمرك شيئاً (۱) .

وقد نجد في عيط الدراسات القرآنية إشارات إلى بلاغة الحذف وأسباب تأثيره ـ فالباقلاني يذكر أن الإيجاز قسم من أقسام عشرة ذكرها بمعنهم للبلاغة ، ثم يقسم الإيجاز قسمين الحذف والقصر .

ثم يقول فالحذف الإسقاط للتخفيف كقوله تعالى وواسأل القرية، وقوله طاعة وقول ماعة وقول فالحدث وحذف الجواب كفوله وولو أن قرآءًا سيرت به الجبال أو قطعت به الأرض أو كلم به الموتى ، كأنه قيل لكان هذا القرآن والحذف أبلغ من الذكر النفس تذهب كل مذهب في القصد من الجواب(٢) .

ويقول الشريف المرتفى فى آماليه ، وفى القرآن من الحذوف العجيبة والاختصارات ــ الفصيحة ما لا يوجد فى شى. من الكلام ، من ذلك قوله تمالى فى قصة يوسف عليه السلام والناجى من صاحبه فى السجن ورقيا الملك البقر السمان والعجاف ، أنا أنبئكم بتأويله فأرسلون يوسف أيها الصديق افتنا ، ولو بسط الكلام فأورد محذوفه لقال أنا أنبئكم بتأويله فأرسلون ففعلوا فأتى يوسف فقال يا يوسف أيها الصديق ومثله قوله فى سورة الانعام ، قل إنى أمرت يوسف فقال يا يوسف أيها الصديق ومثله قوله فى سورة الانعام ، قل إنى أمرت الن أكون أول من أسلم ولا تسكونن من المشركين، أى وقيل لى ولا تسكونن من المشركين ، وكذلك قوله تعالى فى قصة سلمان عليه الصلاة والسلام ولسلمان الربح هدوها شهر ورواحها شهر ، إلى قوله تعالى ، اعملوا آل داود شكرا ، أى وقبل لهم اعملوا آل داود شكرا ، أى

وكان ابن قتيبة يسير على طريقة النحاة في بيان الهذوف والمواطن التي يكثر قيبا الحذف فيذكر حدف المصاف وإقامة المصاف إليه مقامه ويمثل له بقوله

<sup>(</sup>١) المقد المعمر س٥٤٠

<sup>(</sup>١٦) إلهاز اللرآن مر١٦١

لام) آلنال للزنفي چاه مر۲۰۱

تمالى واسأل القرية، وقوله تمالى وأشربوا فى قارجم العجل، ويشير إلى إيقاح الفعل على شيئين وهو الاحدهما وذلك كقوله سيحانه ويطوف عليهم ولدان مخلدون بأكواب وأباريق وكاس من معين ، ، ثم قال دوفاكمة عا يتخيرون ولحم طير مما يشتهون وحور عين ، والفاكهة واللحم والحور العين ، الإبطاف بها وإتما أراد ويؤتون بلحم طير ، ويشير إلى حذف الجواب للاختصار وعلم المخاطب ويمثل له بقوله تمالى دولو أن قرآنا سيرت به الجبال أو قطعت به الارض أوكلم به الموتى بل لله الأمر جميعاً ، أراد ، لكان هذا القرآن فذف . . ويذكر حذف الدكلمة والدكلمتين ويمثل له بقوله تمالى دفاما الذين أسوهت وجوههم اكفرتم ، والمعنى فيقال لهم أكفرتم ، وقوله تعالى ولو ترى إذ المجرمون ناكسوا ووسهم عند ربهم ربنا أبصرنا وسمعنا ، والمعنى يقولون ربنا أبصرنا وسمعنا ، والمعنى يقولون ربنا أبصرنا وسمعنا () ثم ذكر حذف جواب القسم وحذف الوالإضمار لغير المذكور وحذف الصفات ثم ذكر حذف جواب القسم وحذف الوالإضمار لغير المذكور وحذف الصفات ثم ذكر آيات من المكتاب العزيز بين فيها المحذوف .

والملاحظ أن أكثر الامثلة التي تذكر في باب الحذف تتكرر في الكتب المختلفة والتأثر فيها واصح .

فإذا ما نظرنا إلى صنيع عبد القاهر في هذا الباب وجداً أنه نقت فيه روح الجمال . يقول مشيراً إلى قيمته البلاغية : هو باب دقيق المسلك ، لطيف المأخذ ، عجيب الامر ، شهيه بالسحر ، فإنك ترى به نرك الذكر أقصح من الذكر ، والصمت عن الإفادة أزيد للافادة ، وتجدك انطق ما تسكون إذا لم تنطق ، وأمم ما تسكون بيانا إذا لم تبن (٢) .

ثم نراه يبدأ الحسديث فيه على طريقة النحاة بعد إشارته إلى قيمته البلاغية ، ويشير إلى كتاب سيبويه وما ذكره في هذه الآبيات :

احتاد قلبك من ليل عوائده و ماج أهوا الله المكنونة العللل و بع قواء أذاع المصرات به وكل حيران ساو ماؤه خطل مين من يشير إلى أن هده طريقة مستمرة عندم إذا ذكروا الدياد والمنازل

<sup>(</sup>١) يقطر تأويل شكل الترآن س١١٩ وما بعدها

<sup>(</sup>١) ولائل الاعتاد سيه ٩

فإتهم يعشمرون المبتدأ وقد يعشمرون الفعل فينصبون كبيت السكتاب.

ولا يرى مثالها هجم ولا هرب ديار ميــة إذا مي أساعفنــا

ثم يقول : ومن المواصيع التي يطرد فيها حذف المبتدأ القطع والاستشناء ، يبدءون بذكر الرجل ويقومون بعض أمره المربدءون الكلام الاول ويستأنفون كلاما آخر وإذا فعلوا ذلك أتوا في أكثر الامر بخبر من غير مبتدأ مثال ذلك قرله:

ك منازل كميا ونهسدا وعلت أنى يسموم ذا يد تنمروا حلقا وقــــدا قوم إذا لبسوا الحسد

تم يقول ومما اعتبد فيه أن يهي. خبرا قد بن على مبتدأ محذوف قولهم بمد أن يذكروا الرجل فق من صفته كذا وأخر من صفته كيت وكميت . كقوله .

ألا لا فتى بعد ابن ناشرة الفتى ﴿ وَلَا عَرَفَ إِلَّا قَدْ تُولَى وَأَدْبِرَا ﴿ فتى حنظلي ما تزال ركابه تجود بمروف وتنكر منكرا أيادى لم تمنن وأن هي جلت ولامظهرالشكوىإذاالنعلزات

وقوله: سأشكر عمراً إن تراخت منيق فتىغير محجوب الغيءن صديقه

ومن ذلك قول جيل :

وهل بثيتة باللناس قاضيتي ديني وفاعلة خيرا فأجزبها ترنوا بعيني مهاة اقصدت بهما قلبي هشية ترميني وأرميها هيفاء مقبسلة عجزاء مدبرة ريا العظام بلين العيش غاذيها

وهذا كله بيان لطريقة القوم في الحذف وأتهم اعتادوه في أساليب معينة، تم ثُرَاه يَقُونِنْكُ إِلَى الْآثَقِ الجَالِي فِي الحَذَفِ وَيَكُشُفُ الْحَبِجِبِ حَتَّى يَطْلُمُكُ عَلَى سَرَه البلاغي متجاوزاً هذا المجال النحوى بطريقته النفسية للمجيبة التي تستخرج من نفسك الحكم ولا تعول فيه إلا على حسك .

يقول بعد ذكر الامثلة الق أشرنا إليها وكثير مثلها نر

فتأمل الآن هذه الابيات كلها ، واستقرها وإحداً وجداً ، وانظن إلى موقعها في ففسك ، وإلى ماتهده من اللطف والظرف إلزاء النص مريدت بتوجع

الماذف منها و ثم قلبت النفس هما تجد و الطفت النظر فيا تحس به و شم تسكلف أن ترد ما حذف الشاعر ، وأن تخرجه إلى لفظك ، وتوقعه في سملك ، فائك تعلم أن الذي قلت كما قلمت ، وأرب رب حدف هو قلادة الجيد، وكاعدة النجويد(١) .

وهذه العاريقة الق تسكشف بلاغة الحذف بالموازنة بين الحذف والذكن في المقامات المقتضية للحذف أخذ عبد القاهر يرشد إلى بلاغته ويبين قيسته وهو كما قلت لا يقول لنا فيه كلاما صريحا وإنما يرشدنا إلى أن تعود إلى أنفسنا وأن نوازن بين صورتين لندرك البلاغة بحسنا ، وتقع على الحسن بأذراقنا .

ويمن جيد ذلك قوله ، وإن أردت ما مر أصدق في ذلك شهادة وأدل دلالة فلنظر إلى قول عبد الله بن الزبير بذكر غريماله قد ألح عليه .

عرضت على زيد ليا خذ بعض ما ﴿ يَحَاوِلُهُ قَبِلَ الْفَكَرَاضَ الشَّوَاعَلَ فدب دبيب البغل يألم ظهره وقال تعلم أنن غير فاعسال

17 14 4 ...

تشاءب حتى قلت داسع نفسه وأخرج أنيابا له كالمعاول

الاصل حتى قلت هو داسع نفسه أي حسبته من شدة التثاؤب وبما يه من الجهد يقذف نفسه من جوفه ويخرجها من صدره ، كا يدسع اليعير جرته ، ثم آنك ترى اصبة الكلام وهيأته تروم منك أنتنس هذا المبتدأ وتباعده عنوممك وتجتهد ألا يدور في خلدك، ولا يمرض لحاطرك، وتراك كأنك تشوقاه توفي الشيء يكره ، والثقيل يخشي هجومه (٢) .

وحذا الاصل الذي أتعنع في حذف المبتدأ يجرى في كل حذف و فا من السم أو فعل تجده قد حذف ثم أصيب به موضعه ، وحذف في الحال التي يأيني أن يُعذف فها إلا وأنك تجد حذفه هناك أحسن من ذكره ، وترى إضاره في النفس أولي وآنس منالنطق به(٣)ء ء

<sup>(</sup>١) ينظر الاعباز : س٩٦ إلى ٩٩

<sup>(</sup>٢) ولائل الاعجاز: س٩٩ ، ١٠٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ١٠١

ويصنع حبدالقاهر تفسير آهاماً لصلة الفمل بالمفعول وأنها كصلة الفعل بالفاعل فإذا كنت تقصد الإخبار بأن ضربا قد وقع من زيد قلت ضرب زيد ، وكان كلامك مع من ننى أن يكون من زيد ضرب ، وإذا قصدت الإخبار بأن ضربا قد وقع من زيد على عرو قلت ضرب زيد عمرا ، ولم يكن كلامك مع من ننى أن يكون من زيد ضرب على أى وجه وإنما يكون مع من ننى أن يكون قد وقع ضرب من زيد ضرب على أى وجه وإنما يكون مع من ننى أن يكون قد وقع ضرب من زيد على همرو ، فإذا أردت الإخبار بأن ضربا قد كان فقط فير ناظر إلى من وقع منه ولا إلى من وقع عليه ، فالعبارة عن ذلك أن تقول كان ضرب أو حدث ضرب ، وهكذا فى كل مرتبة من مراتب التعلقات ، ثم يقول « وإذ قد عرفت هذه الجلة فاعلم أن أغراض الناس تختاف فى ذكر الافعال المتعدية ، فهم يذكر ونها تارة ومرادهم أن يقتصروا على إثبات المعانى النى اشتقت منها المفاعلين من غير أن يتمرضوا لذكر المفعو لين ، فإذا كان الامر كذلك كان الفعل المتعدى كغير المتعدى مثلا فى أنك لا ترى له مفعولا لا لفظا ولا تقديرا ، الفعل المتعدى كغير المتعدى مثلا فى أنك لا ترى له مفعولا لا لفظا ولا تقديرا ، ومثل ذلك قول الناس فلان محل ويعقد (۱) ه .

فإذا كان القصد إلى مفعول معلوم إلا أنه يحذف من اللفظ لدليل الحال عليه فقد يكون جلياً لا صنعة فيه مثل أصغيت إليه أى أذنى ، وقد يكون خفياً تدخله الصنعة ، وهذا الحتى الذي تدخله الصنعة تختلف أسرار الحذف فيه . ثم يذكر عبد القاهر في هذا القسم ما ذكره البلاغيون بعده في حذف المفعول ، وطريقته أدخل في دراسة النصوص ، وأقدر على كشف الإسرار ، وقد أفاد البلاغيين بعده بكثرة ما أورد من الشواهد والنصوص التي دارت حولها دراستهم في هذا الباب، من ذلك وهي شواهد عشهورة ،

قول البحترى : شجو حساده وغيظ عداه .. أن يرى مبصر ويستمع واع وقول عمر بن معد يكر :

فلو أن قومي أنطقتني رماحهم نطقت ولكن الرماح أجرت وقول ظفيل الفنوى لبني جعفر بن كلاب وقد تمثل به أبو بكر في حديثه مع الاعصار وانتائه هام :

<sup>(</sup>١) الربح العابق ١٠١

جزى الله عنا جعفراً حين أزلقت أبو أن يملونا ولو أن أمنا هم خلطونا بالنفوس وألجأوا

بنا لمانا في الواطنين فوات تلانى الذي لانو. منا لملت إلى حجرات أدفأت وأظلت

وقوله تعالى دولمنا وردماء مدين وجد عليه أمة من الناس يسقون ، ووجد من دونهم امرأتين تذودان ، قال ما خطبكما قالتا لا نسقى حتى يصدر الرعاء وأبونا شيخ كبير ، فسقى لهما ، وقول البحتري :

لو شدَّت لم تفسد سماحة حاتم كرما ولم تهدم مأثر خالك وقوله تعالى و فلو شاء الله لجمهم على الهدى ، وقوله تعالى دولو شاء لجدا كم يـ .

وقول حسان بن إسحاق الخريمي .

ولو شنت أن أبكي دما لبكيته عليه والكن ساحة الصبر أوسم وقول الجوهرى :

فلو شئت أن أبكي مكيت تفكر أ فلم يبق منى الشوق غير تفكرى وقول البحاري:

قد طلبنا فلم تجد لك في السوء وقول ذو الرمة:

وسورة أيام حززن إلى العظم وکم زدت عنی من تحامل حادث وغير ذلك كثير ، وسوف يتصح لنا أن الزعشري قد أفاد من هذا فائدة كبيرة.

### ه \_ الشكرير :

هذا فن من الفنونالبلاغية التي ازدمرت دواستيا في ظل الدراسة القرآنية، وقد ذكره الطاعنـون في كتاب الله فكان لواما على من تصدى الرد عليهم أن يدرس هذا الاسلوب ، وأن يبين أسراره ، وأن يشير إلى نظيره في كلام العرب ، وقد فعلوا ذلك . ومما نلفت إليه أن المشتغلين بالدواسة الآدبية من البلاغيين لم يبسطوا القول فيه على غرار ما فعل دارسوا القرآن ، سواء من مرض فتأمريل مشكلة ،

دد والمجـــــد والمكارم مثلا

أو عرض ابيان إعجازه و يوان. عبد القاهر الجرجاني وهن عن عالجوا أمر الإعجاز لم يقف عند هذا الأسلوب ولم يشغل ببيان أسراره، وذلك راجع فيما أعتقد إلى أن من سبقوه قد تحدثوا في هذا ، ولم يصبح الآمر في حاجة إلى زيادة، وقد عبدنا عبد القاهر لا يقف طويلا عند الفنون التي كانت قد اكتمات دراستها في زمانه ، وأنه كان منصرفاً إلى أن يحدث التاس فيها لا يعلمون ، وهذه طريقة الممتازين من العلماء.

ومن أبرز من أشاروا إلى التسكرير أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة ، فقد ذكر أنواعاً من التسكرار وبين أسرارها ، فذكر تسكرار قصص الآنبياء ، وأشار إلى دواعيها ، وبين أن الله عز وجل أنزل القرآن نجوما تيسيراً منه على العباد ، وتدريجاً لهم إلى كال دينه ، ووعظهم وعظاً بعد وعظ تنبيها لهم من سنة المنفلة ، وشحداً لقلوبهم بمتحدد الموعظة ، وأن للله لم يفرض على عباده أن يحفظوا المقرآن كله ، ولا أن يختموه في النعلم ، وإنما أنزله ليمملوا بمحكمه ، ويؤمنوا بمتشابه ، ويأتمروا بأمره ، وينتهوا بزجره ، ويحفظوا للصلاة مقدار الطاقة ، بمتشابه ، ويأتمروا بأمره ، وينتهوا بزجره ، ويحفظوا للصلاة مقدار الطاقة ، ويقرأوا قيها الميسور ، ثم يقول : وكانت وفود العرب ترد على رسول الله على الله الله المنظرة بالمسور المختلفة فالو لم تمكن الانباء والقصص مثناة ومكررة المي القبائل المتفرقة بالمسور المختلفة فالو لم تمكن الانباء والقصص مثناة ومكررة لم قدم قومة موسى إلى قوم وقصة لوط لم قدم المنصف في أطراف الارض لمناه قوم فأداد الله بلطفه ورحته أن يشهر هذه القصص في أطراف الارض ويلقيها في كل سميع ويبشها في كل قلب ويزيد الحاضرين في الاقهسام والتحدير (١) .

وذكر تمكرار المكلام الذي يكون من جنس واحد ويغني بعضه عن بعض كتكرار وقل يا أيها المكافرون ، ويقول في بيانه وفقد أعلمتك أن القرآن نزل بلسان القوم ، وعلى مذاهبهم ومن مذاهبهم التسكرار إرادة التوكيد والإفهام ، كا أن من مذاهبهم الاختصار إرادة التخفيف والإيجال ، لأن افتثان المتكلم والخطيب في الفنون وخروجه من شيء إلى شيء أحسن من اقتصاره في المقام على فن واحد(٢).

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل المترآن ١٨٠ وما بعدما

<sup>(</sup>٧) تأويل شكل القرآن س ١٨٧

وأما تكرار , فبلق آلانسوبكا تكذبان، فإنه عددنى هذهالسورة الهامية، والذكر عباده آلاءه، و نبهم على قدرته ولطفه بخلقه، ثم اتبع ذكر كل خلة وصفهالهذه الآية، وجعلها بين كل نعمتين ليفهم النعم ويقررهم بها .. ومثل ذلك تسكرار « فهل من مدكر ، في سورة افتر بت الساعة أي هل من معتبر متعظ(١).

ويذكر تكرار المدى بلفظين مختلفين ، وأن يكون لإشباع المعنى والاتساع في الألفاظ وذلك قول القائل آمرك بالوفاء وأنهاك عن الغدر ، وألامر بالوفاءهو النهى عن الغدر ، وألامر بالتواصل النهى عن الغلار ، وآمركم بالتواصل وأنها كم هن التقاطع ، والامر بالتواصل هو النهى عن التقاطع ، وكقوله سبحانه وفيها فاكهة وتخلو ومان، والنحل والرمان من النها عن الجملة التي أدخلها فيها لفضلهما وحسن مو قمهما (٢)

وقد درس الفاضى عبد الجبار النكرار ودافع عن بلاغته، وذكر أن شيخه أبا على قد أشبع القول افيه في مقدمة التفسير ، فلكر أن العادة من القصحاء جارية بأنهم قد يكرن ون القصة الواحدة في مواطق متفرقة بألفاظ مختلفة الاغراض تنجدد في المواطن وفي الاحرالية وفالك من دلالة المفاخر والفضائل لامن دلالة المعايب في الدكلام (٢).

ثم يذكر القاضي رأى شيخة في تسكرار قصص الاتبياء ، وأن ذلك لنزول القرآن مفرقاً على رسول الله صلى الله وسلم في ثلاث وعشرين سنة ، وأن الرسول عليه السلام كان يضيق صدره من الامور العارضة له من السكفاو والمسارضين في حاجة إلى تثبيت الفؤاد حالابعد حال ، فكانت حكايات أخبار المتقدمين تتنزل حسب هذه الاحوال ، وتتكرر بتكرار المواقف ، وثمة فرض آخر ، هو أن يعرف أرباب الفصاحة عند تأمل هذه القصص التي تعاد صياغتها مرة بعدمرة منزلة القرآن من الفصاحة ، لأن بلاغة القصص المتكرر أدخل في باب الإعجاز من الفصاحة ، وثمة فرض ثالث وهو حاجة المسلمين إلى تكرار المواعظ من الفصص المتنايرة ، وثمة فرض ثالث وهو حاجة المسلمين إلى تكرار المواعظ من الفصص المتنايرة ، وثمة فرض ثالث وهو حاجة المسلمين إلى تكرار المواعظ من الفصص المتنايرة ، وثمة فرض ثالث وهو حاجة المسلمين إلى تكرار المواعظ

English Alternation

<sup>(</sup>١) تأويل شكل س ١٨٥

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق مر۱۸۹

٠ (١١) المن مرد ومن

والقرآن في هذا كالواعظ والمنطيب الذي يكرر مواعظه وعبره إيقاظاً للنفوس والتأثير فيها .

اما الشكرار في سورة الرحم... كان القاضى يروى عن شيخه أبى على القول بهنى التكرار فيها، وذلك لاختلاف الفرض فى كل مرة، وسوف تجد صدى هدا الرأى عند الإمام الزعشرى، قال الفاضى، قال أبو على قأما ما يكون فى سورة الرحن فى قوله تمالى وفياى آلاه ربكا تكذبان، فليس بتكرار لانه ذكر نها بمد نعم وعطف كل نعمة من ذلك بهذا القول فكانه قال فباى آلاء ربكا التى ذكرتها تمكذبان، وإنما عنى بالتشنية الجن والإنس، ثم أجرى الخطاب على هذا الحد فى نعمة نعمة نعمة وعنى بكل قول غير ما عناه بالقول الأول وإن كان اللفظ متماثلا وهذا كيقول القائل لمن ينهاه عن قبل المسلم وظله ويزجره عن ذلك أتقبل زيداً وانت تعرف صلاحه ويكرر ذلك أتقبل زيداً ولا يمد تكراراً، ولو أن أحد تأعظمت نعمه على ولده ورآه آخذاً في طريق العقوق وقد أنعمت عليك أنعضبنى فى كذا وقد أنعمت عليك أنعضبنى فى كذا الفرض في هذا الباب ولم يكن بمنزلته (۱)

وكذلك ماجاء في سورة المرسلات من التسكرار في قوله تعالى و ويل يو مثذ اللكذبين، ليس من النكرار كما يروى القاضي عن شيخه أبي على، وذلك لانه أراد ما ذكره أولا ويل يومئذ للكذبين جذه القصة ، وكلما أعاد قصة مختلفة ذكر مثله على هذا الحد فيه ، وبمنزلة من يقبل على غيره، وقد قتل جماعة ويل يومئذ لمن قتل زيداً . . . لمن قتل عمراً ثم يجرى الخطاب على هذا النحو في أنه لا يعد تكراواً (٧) .

وقد ذكر القاحي أبربكر بن الطيب أن تكرار القصص في القرآن نوع من أنواع المتحدى البلاخي ، فقد أشار إلى الإعجاز البين في وقوع كلبات القرآن مو اقعها وعرض آيات كثيرة يشير فيها إلى هذه البلاغة الفائقة ، تام دعا إلى النظر في سورة تامة والتعرف على التصرف في قصصها ثم حرض سورة النعل وقاله في ذلك ،

<sup>(</sup>۱) المني حدد سر۲۹۸ ، ۳۹۹

بدأ بذكر السورة إلى أن بين أن القرآن من عنده فقال وأناف أتلقى القرآن من لدن حكيم عليم ثم وصل بذلك نصة موسى عليمه السلام وأنه رأى ادراً فقال لاهله أمكثوا إنى آنست ناراً سآ تبكم منها بخبر أو آنيكم بقبس لوله لعلكم تصطلون، وقال في سورة طه في هذه القصة لعلى آنيكم منها بقيس أو اجد على النار هدى، وفي موضع لعلى آنيكم منها بخبر أو جذوة من النار لعلكم تصطلون، وقد تصرف في وجوه وأتى بذكر القصة على ضروب، ليعلمهم هجزه عن جميع طرق ذلك، ولهذا قال فليا توا بحديث مثله، ليكون أبلغ في تعجيزه، وأظهر الحجة عليهم (١).

ويذكر التكرار لوناً من ألوان البديع، ويقول ومن البديع التكرار كفول الشاعر:

هلا سألت جموع كشدة يوم ولوا أين أين وكقول الآخر :

ر وكانت فزارة أصلى بنا ﴿ فَأُولَى فَزَارَةَ أُولَى فَرَارَ

و تظیره من القرآن كثیر كقوله تمالی ، فإن مع العسر بسوآ إن مع العسر بسرآ ، وكالشكرار فی قوله تمالی ، قل یا آیا الكافرون ، وهذا فیه معنی وائد علی التكرار لانه یفید الاخبار عن الغیب (۲) .

## ٣ ــ الاعتراض :

أشار إليه العلامة ابن جنى وذكر مواقعه وغائدته البلاغية، ثم أشار إشارة مامة إلى دلالته النفسية ، وكيف يكون الاعتراض دليلا على قوة النفس ، وعلى التمكن من الفصاحة . وغزارة المبادة وامتداد النفس في الفوة .

يقول ابن جنى اعلم أن هذا القبيل من هذا العلم كثير قد جاء في القرآن وفصيح الشعر ومنثور المكلام ، وهو جار عند العرب بجرى التأكيد فلذلك لايشنع عليهم ولا يستنسكر عندهم أن يعترض به بين الفعل وفاعله والميتدأ وحبره

<sup>(</sup>١) إعاد النرآن : ١٨٩٠

<sup>(</sup>٢) إعباز القرآن : س٢٠٩

وغير ذلك بما لا يجوز فيه الفصل بنيره إلا شاذا أو متأولا ، قال الله سبحانه وتعالى د فلا أقسم بموافع النجوم ، وأنه لقسم لو تعلمون عظيم ، لانه اعتباض به بين القسم المذى هو قوله فلا أقسم بموافع النجسوم وبين جوابه الذى هو قوله فلا أقسم بموافع النجسوم وبين جوابه الذى هو قوله إنه لقرآن كريم ونى نفس هذا الاعتراض اعتراض آخر بين هو قسم وبين صفته الى هى عظيم وهو قوله لو تعلمون فذانك المؤرضان كما ترى(٤٠) .

ثم ذكر أمثلة الاعتراض بين الفعل وفاعله ، وبين الموصول والصلة ، وبين أن الاعتراض لا محل له من الإحراب ولا يعمل فيه شيء من المكلام المعترض به بين بعضه و بعض ، شم قال و الاعتراض في شعر العرب و هنثورها كثير وحسن و دال على فصاحة المشكلم وقوة نفسه و امتداد نفسه ، وقد رأيته في أشعاد المحدثين وهو في شعر إبراهيم بن المهدى أكثر منه في شعر غيره من المولدين (۱) ،

وقد درمه أبو هلال في فصل خاص ولم يزد على ذكر بيانه وأنها عتراض كلام في كلام لم يتم ثم يرجع إليه فيتمه، وذكر له أمثلة وشواهد منها ،

قول كثير: لو أن الباخلين وأنت منهم رأوك تعلموا منك المطألا وقول لبيد: أن الثمانين وبلغتها أحوجت سمعى إلى ترجمان(٣)

وقد ذكر بعض الدارسين ومنهم قدامه الاعتراض في الالتفات وجمله صورة من صوره . يقول قدامه : وهن نعوت المعاني الالتفات وهو أن يكون الشاعر آخذاً في معنى ، فسكانه يعترضه شك أو ظن بأن راداً يرد عليه أو سائلا يسأله عن سببه فيعود راجعاً على ما قدمه، فإما أن يؤكده أو يذكر سببه أو يحل الشك فيه (٧) .

The State of the S

The state of the s

<sup>(</sup>١) الجمالين: ١٠ ص ٣٣٩

<sup>(</sup>٧) المُقالس: جا ساله

<sup>(</sup>٧) المناعين: عدد٢ وبالمنعا.

<sup>(</sup>ع) علك المعر: ١٩٧

رُج ذكر قدامة من أمثاته قول الرماح بن مياده

فلا صرمه يبدو وفي النفس راحة ﴿ ولا وصله يبدو أنا فشكارمه وهذا من الاعتراض قدامة يذكره في الالتفات.

وقد أشار ابن رشيق إلى أن الالنفات هو الاعتراض عند قوم ، وقال في بيانه و وسبيله أن يكون الشاعر آخذاً في مُعنى ثنم يعرض له غيره فيعدل عن الأول إلى المثاني فيأتي به تم يعود إلى الأول ثم ذكر من أمثلته قول كثير

لو أن الباخلين وأنت منهم وأوك تعلموا منك المطالا

فقوله وأنت منهم اعتراض كلام في كلام ، ثم أشار أبن وشيق إلى أن أكثر البلاغيين على جمع الالتفات والاعتراض في شيء واحد ، وإن قليلا متهم من يفرق بينهم (١) .

e Committee Committee

#### : ٧ - الإلناك :

والإشارة إلى الالتفات إشارة قديمة تعزى إلى الاسبيعي فقد فكر كثير من الدراسين ما رواه محمد بن يحي الصولى عن الاصمعي من قوله أتعرف التفاتات جرير ؟ قال الصولى قلت لا فما هي ؟

بعرد بشامة سقى البشام قال أتنسى إذا تودعنا سليمي تراه مقبلا على شعره ثم التفت إلى البشام فدعا له

وأوله طرب الحمام بذي الآراك فشافتني . . لازات في علل وأيك تأمين فالتفت إلى الحمام فدعا له (٢)،

ومن الواصح أن البلاغيين جعلواحذا النوعمن التذييل وهو تسممت الإطناب وقد ذكرت إن بعض الدارسين أدخل الاعتراض في الالتفات وُجُعلُهِما شَيْتًا واحداً ، ومن شواهد الالنفات المشهورة قول التابغة الجعدى

الا زحمت بنو سعد بأنى الاكذبوا كبير السن فاني

<sup>(</sup>٢) المصناعتين من ٢٨٣ وما يعدما ، وإعباز الترآن الباقلاني مؤه ٩ والمنقفة اليه (٧) و من الله المرابع الله

رأوك تعلموا منك المطالا قتلت فتلت فهاتها لم تقتل ولاوصله يصفولنافنكارمه(١)

وقول كثير: لو أن الباخلين وأنت منهم وقول حسان: إن الق ناولتني فرددتها وقول ابن ميادة: فلاصرمه يبدووفي الياس راحة

وهذا كاه من الاحتراض وليس من الالتفات .

وقد كان الالمتفات يعنى بحاب هذا معناه البلاغى الذى استقر فى كتب المتاخرين. وكانت الإشارة إلى هذا المعنى مبكرة أيضاً ولكنها ليست موغلة إيفال رواية الاصعمى نعم الإشارة إلى صور الالنفات بهذا المفهوم الاصطلاحى قديمة أشار إليها أبو عبيدة فى بجاز القرآن ولكننى لا أعنى هنا دراسة صور الالتفات وإنما أعنى إطلاق هذا الاصطلاح على هذه الصور، قال أبن رشيق وقد أحسن ابن المعتز فى العبارة عن الالتفات بقوله هو انصراف المشكلم من الإخبار إلى المخاطبة إلى الاخبار وتلا قوله تعالى وحتى إذا كنثم فى الفلك وجرين بهم ه (٢) .

وقد يكون هذا فيا أعلم أقدم ربط بين هذه العسور وبين هذا المصطلح ، فقد ذكرت أن كلة الالتفات دارت على السنة أنمة القرن الثانى ، وكانت تشمل الاعتراض والتذييل ، وأن بحث صور الالتفات بالمفهوم البلاغى المتأخر دارت كذلك في كتبهم فقد درسها أبو عبيدة وذكر الآية المشهورة في هذا البات وهي قوله تعالى ، حتى إذا كنتم في الفلك وجرين بهم جاءتها ربح عاصف ، كا ذكر قوله تعالى ، ثم ذهب إلى أهله يتمطى، أولى الك فأولى ، وقد تبعه في دراسة هذه الآيات أبو في في الفياء ولما الما الما عبيدة، وإنما سماه الو عبيدة، وإنما سماه الوعبيدة، وإنما سماه الوعبيدة وليما سماه الوعبيدة ، وإنما سماه المناه الم

وقد درس ان قتيبة مذه الصور في باب عالفة ظاهر الفظ ممناه .

الألام ينظر إجاز اللرآن من ١٥ من ٩٩ العدة - ٧ من هري يه الراك من (١)

و طري) المعلق في العرب المريد البلامة العربية عن ١٩٥٠ م العرب المريد البلامة العربية عن ١٩٥٠ م ١٩٥٠ م ١٩٥٠ م ا

قال : ومنه أن يخاطب الشاهد بشى يحمل المتطاب له على لفظ التابحث كقوله عز وجل دحق إذا كنتم في الفلك وجرين بهم بريح طيبة وفرحوا بها ، وقوله دوما آنيتم من زكاة تريدون وجه الله فارلئك م المصمفون، وقوله تعالى ولكن الله حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم ، ثم قال داوائك م الراشدون . . . ومنه أن يخاطب الرجل بشى شم يحمل الخطاب لغيره كقوله تعالى و فإن لم يستجيبوا المكم ، الخطاب النبي صلى الله عليه وسلم ، ثم قال المسكفار وفاعدوا أنما أنزل بعلم الله وأن الإله إلا هو ، ، يدلك على ذلك قوله و فهل أنتم مسلمون ، وقال و إنا أوسلناك شاهداً ومبشراً و نذيراً ثم قال التومنوا بالله ورسوله (۱) .

وقد آثار القاضى على بن حبد العزيز مناقشة حول قول أبي الطيب . وإنى لمن قوم كأن نفوسنا . بها أنف أن تسكن اللحم والعظما

و ذلك لأن تاقديه قد عاوه لما رجع من الغيبة إلى التكلم ثم ذكر ما اعتدر به المحتجون عنه حيث بينوا أن هذه طريقة العرب فهم محملون الكلام على المحق ويصرفون الصدير عن وجهه ، وذكروا من المشاذلك قوله تعالى وإن الذين آمنوا وحملوا الصالحات إنا لا تعتبيع أجر من أحسن عملا، وليس في الحبر ما يرجع إلى الأول الهيل إنا لا تعتبيع أجرهم ، لكته لما كان من أحسن عملا هم المعتمرون بهم الذين في أجرهم جاز أن ينوب أحدهما عن الآخر، لأن من أحسن عملا هو من آمن ، ومثل هذا قوله تعالى دوالذين يمسكون بالكتاب وأقاموا الصلاة إنا لا تعتبيع أجرهم مقامه فيمود الذكر إليه في المعتمدين معنى الذين يمسكون بالدين يمسكون بالكتاب جاز أن يقام مقامه فيمود الذكر إليه في المعتمدين همي الذين يمسكون بالكتاب جاز أن يقام مقامه فيمود الذكر إليه في المعتمدين همي الذين يمسكون بالكتاب جاز أن يقام مقامه فيمود الذكر إليه في المعتمدين همي الذين يمسكون بالكتاب جاز أن يقام مقامه فيمود الذكر إليه في المعتمدين همي الذين يمسكون بالكتاب جاز أن يقام مقامه فيمود الذكر إليه في المعتمدين همي الذين يمسكون بالكتاب جاز أن يقام مقامه فيمود الذكر إليه في المعتمدين همي الذين يمسكون بالكتاب جاز أن يقام مقامه فيمود الذكر إليه في المعتمدين همي الذين يمسكون بالكتاب جاز أن يقام مقامه فيمود الذكر إليه في المعتمدين الذين عملاه فيمود الذكر إليه في المعتمدين همي الذين عملاه فيمود الذكر إليه في المعتمدين همي الذين عملاه في الناب لا تعنبيع أجرهم (٢) .

وهذا من إقامه المظهر مقام المصمر ولسكننا سوف نحد الزعشرى يعمله من ياب الالتفات ويتبعه في هذا ابن الآثير والعلامة العلوعد -

تم أنالقاص وبعلمذا يقوله تعالى وحتى إذا كنتم في الفلك ويعرين يهم، يقول

<sup>(</sup>١) تأويل شكل القرآن س٣٩٣

<sup>(</sup>٢) الوساطة مر٢٤١١ ١٤٤

قالوا وشبيه بهمذا قوله تعالى وحق[ذا كنتم في الفلك وجرين جم بريح طبياته عدل عن ضمير المخاطب إلى صمير الغائب اعتماداً على ظهور المعنى •

و الاحظ أن هدد الدراسة لا تجد فيها تلك الممسة الفنية التي ترشدنا إلى الرهذا الاسلوب وقيمته البلاغية، وإنما المهم عندهم جميعاً أن يبينوا هذه الطريقة وأن يستشهدوا لها من كلام العرب، وهذا هام هند المدافعين عن المتنبي، ولميست لها الماهر دراسة بيئة في الالتفات، لذلك سوف يتصبح لمنا أثر الزيخشرى فيها بعد دراسةنا لما آثاره في هذا الباب.

### ٨ -- الفصل والوصل:

ولمعل أقدم حديث ترويه لنا كتب الآدب في شأن فصل الكلام ووصله ما يرويه الجاحظ في كتاب البيان والتبيين من حادثة الرجل الذي كان معه ثوب يرحزي له أبو بكر رحى الله عنه فقال له أنهيع الثوب ؟ فأجابه لا عفاك الله فقال له رضى الله عنه ، لقد علمتم لو كنتم تعلمون قل لا وعفاك الله() .

وهذه الملاحظة تدخل في سميم بحث الفصل والوصل ، وهي من أنواع الوصل الثلاثة ، وتسمى في اصطلاح البلاغيين كال الانقطاع مع الإيهام .

وقد ذكر البلاغيون كلاما في الفصل والوصل يعزى أقدمه إلى ما يرويّه ألجّاحظ عن الفارسي الذي حصر البلاغة في الفصل والوصل .

ويعلق الاستاذ الحنولى على رواية الجاحظ هدفه بقوله وهل يفهم من ذلك أن العرب لم تلتفت إليه قبل توجيه الفرس لها؟ ثم ينفيذلك مستشهداً بكلام العسكري الذي يرويه عن أكثم ابن صبني والذي قال فيه لكتابه وأفصلوا بين كل منقضي معنى وصلوا إذا كان الكلام معجوناً بعضه ببعض و فالجاهليون إذن تعدلوا عن فصل الكلام ووصله، وقول هذا البليغ القديم وصلوا إذا كان الكلام معجوناً بعضه ببعض و فيه تعبور ولحدم لصلة الجل وتداخلها حتى كأنها شيء واحد و وكأنها الجنوب عجود و معنى المتأخرون واحد و وكأنها المحدد و العداد و المعالم المعالم المعالم المعالم المناخرون والعدد و المعالم المعالم المعالم المناخرون والعدد و المعالم المعالم المناخرون والعدد و المعالم المناخرون والعدد و المعالم المناخرون والعدد و المعالم المناخرون والعدد و المعالم المناخرون والمعالم المعالم المعالم المناخرون والمعالم المنافرة والمعالم المنافرة والمعالم المنافرة والمعالم المنافرة والمالم المنافرة والمنافرة والمنافرة والمعالم المنافرة والمنافرة والمن

The state of the

We share the same

<sup>(</sup>١) اليان والتبين جا س٢٦١

أم أن النظر فيما ذكره أبو هملاك من روايات البلغاء وذوى اللمن في أمو فصل المكلام ووصله يذكرنا بما يقرره القراء في الوصل والوقف في قرآءة كتاب الله، فالاحنف بن قيس بدح عمرو بن العاص أنه أى الاحنف عارأى وجلا تكلم فاحسن الوقرف عند مقاطع المكلام ولا عرف حدوده إلا عمرو بن العاص رضى الله عنه ، كان إذا تكلم تفقد مقاطع المكلام وأعطى حق المقام وغاص في استخراج المعنى بالطف بخرج، حتى كان يقف عند المقطع وقوفا يجول بينه وبين تبيعه من الالفاظ (١) .

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم كما يقول معاوية يتفقد مقاطع الكلام كنفقد الصريم صريمته . . . وكان عبد الحميد الكانب إذا استخبر الرجل في كتابه فكتب خبرك . . وحالك . . وسلامتك . . فصل بين هذه الآحرف ويقول قد استكمل كل حرف منها آلته . ووقع الفصل عليه ، وكان صالح بن عيدالرحن التميمي السكانب يفصل بين الآيات كلها وبين تبيعتها من السكتاب كيف وقعت وكان يقول مااستؤنف وإن إلا وقع الفصل وكان جبل ، بن يزيد يقصل بين الفاءات كلها، وفصل المأمون هند حتى .

فالفصل كما أفهم من هذا الكلام في الكنابة ترقيم ، وفي المكلام وقف وهو في كل يحدد تمام العبارة ، وهذا قريب من الفصل في ممناه العلمي المحدد في البلاغة ، ولمكنه ليس هو لان الفصل عندنا ترك الوصل وقد يكون لشدة ارتباط البلاغة ، ولمكنه ليس هو لان الفصل عندنا ترك الوصل وقد يكون لشدة البلاغة ، والفصل المذكور في الصناعتين قريب المكلام واآخيه ، أو لشدة الباعد المكلام واختلافه ، أعنى لمكال من الفصل البلاغي الذي يكون لشدة الباعد المكلام واختلافه ، أعنى لمكال من الفصل البلاغي الذي يصح فيه الوقف :

فإذا اردنا أن نتتبع لشأة البحث في الفصل والوصل بحثا عليه، كما هو مقرو في كتب البلاغة فسوف لا نجد شيئا قبل القرن الحامس يمكن أن يعتد به إذا استثنيتا هذه الإشارات التي أشار إليها الرماني والباقلاني وليس فيها كبير هئاء م يقول هذه الإشارات التي أشار إليها الرماني والباقلاني وليس فيها كبير هئاء م يقول الاستاذ المنولي ونحن إذا بحثنا فيا وصل إلينا من التأليف العربي عن أول حديث الاستاذ المنولي ونحن إذا بحثنا فيا وصل إلينا من مؤلفات الفرن عن الفصل والوصل لجهدنا ولا تجده إذا بحثنا فيا وصل إلينا من مؤلفات الفرن عن الفصل والوصل لجهدنا ولا تجده إذا بحثنا فيا وصل إلينا من مؤلفات الفرن

<sup>(</sup>١) الشاعنين س ٢٥٠

الثانى الق تعرضت لبعض المباحث البلاغية كبعاز القرآن لاب عبيدة، ومعافى القرآن الفرآن المعرضة المباحث البلاغية كبعاز القرآن لابن فتيبة (١٠) .

تعم كانت هناك إشارات قد تسكون أقرب إلى الروح العلمية من إشارات الرماني والباقلاني وأي هلال ، ولسكنها قليلة وتأدرة .

من ذلك ما قالد الشريف المرتضى في أماليه في تأويل قوله تعالى دوما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا ۽ ء

يقول المرتضى، ويمكن أيضا على هذا الوجه مع عطف الراسخين على ما تقدم و إثبات العلم بالمتشابه لهم أن قوله ويقولون آمنا به، استثناف جملة استغنى فيها عن حرف العطف كا استغنى في قوله ويقولون اللائة رابعهم، ونحوذلك ما للجملة الثانية فيه التباس في الجلة الأولى فيستغنى به عن حرف العطف ولو عطف بحرف العطف كان حسنا ينزل الملئيس منزلة غير الملئيس هزا،

وهذه لمسة أريبة جداً من دراسات عبد القاهر في هذا الباب.

وعلينا أن نذكر أن النحاة درسوا الجملة الواقعة بدلا أو بيانا أو تأكيداً كا درسوا العطف للاستثناف ، وغير ذلك عما صار أصولا هامة تقوم عليها دراسة الفصل والوصل ، في كتب البلاغيين ، ولذلك تقول أن ما سوف تعرض لد في إيجاز من كلام عبد القاهر في هذا الباب كانت له أصوله في كتب النحو وكانت له إشارات تبعد وتقرب في كتب البلاغيين ، ولكن مهما يكن من أمر فقد كان عبد القاهر هو الذي نفث في الدراسة النحوية روح البلاغة كا بسط إشارات المتقدمين .

وقد بدأ عبد الفاهر ببيان أهمية معرفة موضع فصل الجمل ووصلها ، وأشاو إلى أن هذا لا يدرك للامن أوتى فنا من المعرفة فيذوق الكلام ، ثم نظر في مطف المفرد قوجد أن ذلك يكون للاشراك في الحسكم ، فإذا كانت الجملة ذات محل من الإهراب فحسكها حكم المفرد ، إذا أديد التشريك عطفت، وإذا لم يرد التشريك فصلت ، وإذا لم يرد التشريك فصلت ، والام في هذا سهل ، والذي يشكل أمره هو العترب الثاني وذلك أن

The live of the same

<sup>(</sup>١) مور من عنور البيال العرب س١٥

<sup>(</sup>٧) آمالي المرتقى جا س٣٦ ما المساحة

تعطف على الجملة العادية الموضع من الإعراب بعلة أخرى كقولك ذيد كاتم وخم قاعد والعلم حسن والجهل قبيح ء ·

م يقرر عبد الفاهر أن الإشكال يقع في العطف بالواو دون غيرها من أدرات العطف، وذلك لان هذه الادرات لها معان تفيدها مع العطف، فالقاء الترتيب من غير تراخ، وثم الترتيب مع التراخى، وأو لتردد الفعل بين شيئين إلى آخره فهي ليست متمحصة للتشريك كالواد ، وإذا كانت الواد لا معني لها سوى التشريك في الحكم فإذا لم يكن هناك حكم إعرابي عرض الإشكالي،

ويهذا التحديد الذي أخرج الجمل التي لها عل من الإعراب بمنا يغيمش ويعترض فيه الإشكال وأخرج كذلك غير الواو من أدوات المعلف أخذ حبد القاهر يدرس الفصل والوصل في هذه الدائرة التي حددها وكان ذلك اتجاها ساو فيه من بعده من البلاغيين .

ثم أخذ عبد القاهر يتحدث عن ضرورة أن يكون المتحدث عنه في المحملتين بسبب من المحدث عنه في الاخرى، ولذلك عابوا أبا تمام في قوله:

لا والذي هو عالم أن النوى صبر وأن أبا الحسين كريم وأن يكور. الخبر عن الثانى بما يحرى بحرى الشبيه والنظير أو النقيض وأن يكور. الخبر عن الثانى بما يحرى بحرى الشبيه والنظير أو النقيض الخبر عن الأول ، قلو قلت زيد طويل القامة وهمرو شاعو كان خلفا و وجلة الأمر أنها لا تجيء و حتى يكون المعنى في هذه الجملة لفقا لمعنى في الآخوال ومعناماً له مثل أن زيدا وعمرا إذا كانا أخوين أو نظيرين أو مشتبكي الآحوال على الجملة كانت الحال التي يكون عليا أحدهما من قيام أو قعود أو ما شاكل على الجملة كانت الحال التي يكون عليا الآخر من غير شك ، وكذا ذاك مصمومة في النفس إلى الحال التي عليها الآخر من غير شك ، وكذا السبيل أبدا والمعانى في ذلك كالاشخاص فإنما فلت مشهد الله كون الحيل والحيل قبيح لان كون العسل حسنا مصموما في العقول إلى كون الحيل والحيل قبيح لان كون العسل حسنا مصموما في العقول إلى كون الحيل قبيح لان كون العسل حسنا مصموما في العقول إلى كون العسل والحيل قبيح لان كون العسل حسنا مصموما في العقول إلى كون العسل والحيل قبيح لان كون العسل حسنا مصموما في العقول إلى كون العسل والحيل قبيح لان كون العسل حسنا مصموما في العقول إلى كون العسل والحيل قبيح لان كون العسل عسنا مصموما في العقول إلى كون العسل والحيل قبيح لان كون العسل حسنا مصموما في العقول إلى كون العمل قبيح لان كون العسل والحيل قبيح لان كون العسل قبير المادي العسل قبير العالم المناء المادي العسل قبير العسل قبير العسل قبير الدول العسل العسم المناء المناء المناء العسم المناء العسم العسم

قييما (١) . . وم يقول عبد القاهر واعلم أنه إذا كان الحتير عنه في الجسلتين وأسفأ كثولنا

<sup>(</sup>١) دلائل الإعاز من ١٤٧ ، ١١٨

هو يقول ويقعل ويضر وينفع وأشباه ذلك ازداد معنى الجمع قوة وظهورا ...
وإذا وقع الفعلان في مثل هذا في الصلة ازداد الاشتباك والافتران حتى لا يتصور
تقدير افراد في أحدهما عن الآخر وذلك في مثل قولك العجب من أني أحسنت
وأسأت ، وأبحسن أن تنه عن شي. و تأتي مثله ، وذلك أله لا تشتبه على عاقل أن
المعنى على جعل الفعلين في حكم فعل واحد(١) ، .

وواصح أن الجل هنا ذات عل من الإعراب فهى من النوع الذي لايعرض فيه الاشكال واسكن عبد القاهر يسكت عن هذا .

ثم أخذ يدرس دواعى الفصل وقاس الامر في الجملة على الامر في المفرد ، قبحاً أن الصفة لا تعتاج إلى واصل يصل ممناها بالذي قبله لانها قائمة به فهمى متصلة به اتصالا معنوياً يغنى عن الرابط عبر عنه عبد القاهر بقوله لا تصافحاً به من ذات نفسها ، فكذلك الحل منها ما يتصل بما قبله اتصال الصفة بالموصوف من غير واصل يصله وضرب لذلك قوله تعالى و الم ذلك المكتاب لاريب فيه ، وقوله تعالى وإن الذين كفروا سواء عليهم أا نذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون ختم الله على قلوبهم وعلى ابصاره غشاوة ولهم عذاب عظيم ، وقوله تعالى دو إذا قلوبهم وعلى أبصاره غشاوة ولهم عذاب عظيم ، وقوله تعالى دو إذا الناس من يقول آمنا بالله وباليوم الآخر، إلى آخر الآيات . وقوله تعالى دو إذا تتلى عليه آياتنا ولى مستكبراً كان لم يسمعها كمان في أذبيه وقراء ، وقد حلل كل عليه أعليلا دقيقاً و بصيراً بين فيه الروابط الحفية بينها ، وهو في هذا بصير كل اليصر بأحوال المعانى و مناسبات بعضها لبعض وما بينها من التفاوت في القوة والوكادة ، فقوله كان في أذبيه وقراً أبلغ في الدلالة على عدم الإفادة من قوله وقوله نم يسمعها وقوله لا يؤمنون تاكيد لقوله سواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم ، وقوله أنا معكم أي لم غيرك اليهودية .

وإذا كان ارتباط المعنى بما قبله يحتمل وجوما أشار إليها الجرجاني كما في تولد تعالى ما هذا بشراً انهذا إلا ملك كريم، وذلك أن قولدا ن هذا إلا ملك كريم مشابك لقولد ما هذا بشراً ودأخل في شمنه من اللائة أوجه ، وجهان هو

<sup>(</sup>١) المرجع المنابق

قيما شبيه بالتأكيد ووجه هو فيه شبيه بالصفة ، فأحد وجهى كونه شبيه بالناكيد مر أنه إذا كان ملكا لم يكن بشرا وإذا كان كذلك كان إلجات كونه ملكا عقيقاً لا محالة وتأكيداً لننى أن يكون بشراً ، والوجه الثانى أن الحارى في العرف والعادة أنه إذا قيل ما هذا بشراً وما هذا بآدمى والحال حالى تعظيم وتعجب ما يشاهد في الإنسان من حسن خلق أو خلق أن يكون الغرض والمراد من السكلام أن يقال أنه ملك وأن يكنى به عن ذلك حتى أنه يكون مفهوم الفنظ قبل أن يذكر كان ذكره إذا ذكر تاكيداً لا عالة لان حد التأكيد أن تحقق باللفظ معنى قد فهم من الفظ آخر قدسبق منك ، أفسلا ترى أنه إنما كان و كلهم ، بالفظ معنى قد فهم من القوم كلهم تاكيداً من حيث كان الذى فهم منه الشمول قد فهم بديثاً من ظاهر نفظ القوم ، ولو أنه لم يكن فهم الشمول من لفظ القوم ولا كان مو من من من موجبه لم يكن كل تاكيداً و لسكان الشمول مستفاداً من كل ابتداء ، وأما الوجه من من سواء إذ من الحال أن يخرج من جنس البشر ثم لا يدخل في جنس آخر وإذا كان الامر كذلك كان إثبانه ملكا تبييناً وتعييناً لذلك الجنس الذي وإذا كان الذي المنا الناك الميناً الذلك الجنس الذي وإذا كان الأمر كذلك كان إثبانه ملكا تبييناً وتعييناً لذلك الجنس الذي وإذا كان الأمر كذلك كان إثبانه ملكا تبييناً وتعييناً لذلك الجنس الذي وإذا كان الإمر كذلك كان إثبانه ملكا تبييناً وتعييناً لذلك الجنس الذي وإذا كان الأمر كذلك كان إثبانه ملكا تبييناً وتعييناً لذلك الجنس الذي وإذا كان الإمان الناك المنس البشر أن وتعييناً لذلك الجنس الذي والمناك المنس الذي الذي إنه إذا كان إثبانه ملكا تبييناً وتعييناً لذلك الجنس الذي الإمان الذي الذا كان إثبانه ملكا تبييناً وتعيناً لذلك الجنس الذي الذي الذي الأمراك المناك المنس المناك تبييناً والمناك المناك المنس المناك المنس المناك الم

ثم يتكلم عبد الفاهرة في ترك العطف في الجلة التي يكون حالها مع التي قبلها حال ما يمعلف ويقرن إلى ما قبله ، ، وإنما وجب فيها ترك العطف لآنه قد عرض ما يوجب ذلك ويذكر أوله تعالى الله يستهزى بهم ويمدهم في طغياتهم يعمهون ه ما يوجب ذلك ويذكر أوله تعالى إنما نحن مستهزئون وهو في هذا تغاير قوله تعالى والظاهر أن يعطف على قوله تعالى إنما نحن مستهزئون هما أشبه ذلك مما يرد فيه يخادعون الله وهو خادعهم ، ، وومكر وا ومكر الله ، وما أشبه ذلك مما يرد فيه العجز على الصدر ، وإنما ترك العطف هنا لأن قوله ، إنما نحن مستهزئون ه حكاية العجر على الصدر ، وإنما ترك العطف هنا لأن قوله ، إنما نحن مستهزئون ه حكاية عنهم وقوله والله يستهزى بهم و خبر عن الله تعالى معطوفا على ماهو حكاية عنهم (٥) .

ثم ذكر أوله تعالى ، وإذا قبل لهم لا تفسدوا في الآومش قالوا إنما نحن مصلحون ألا إنهم هم المفسدون ولسكن لا يشعرون ، وبين أن العلة في امتناع

<sup>(</sup>١) ولائل الإعار من و١١ ١٥١

<sup>(</sup>١ دلائل الاعال س١٠١٠

خطاف أنهم هم المفسدون على قوله إنما نحن مصلحون هـــو ما ذكروه في الآية السابقة من كون إحدهما خبراً عن الله تعالى والآخر حكاية هنهم .

كذلك يمتنع عطف الله يستهزى. مهم على قالوا لآن العطف يؤدى إلى إدخاله في حكم الشرط حيث كان قوله قالوا جواباً لقوله وإذا دخلوا إلى شياطينهم .

وبعد بيان هذه الامور الدقيقة يذكر عبد القاهر وجها المانياً من وبنوه العظم والاستشاف وهو وقوح الكلام جواباً لسؤال مقدر :

ويَذَكُرُ فَي هَذَا قُولَ الشَّاعِرِ وَهُو مِنَ الشَّوَاهِدُ المُشْهُورَةُ :

زم العوازل أنني في غرة صدقوا ولكن غرتي لا تنجل

وقول الآخر :

بمنسوب خبت عربت وأجمت بالقادسية فلرب الج وزلت

﴿ يُرْجُمُ الْعُوازُلُ أَنْ نَاقَةَ جَنْدُبُ ﴿ كُذِبُ الْعُوازُلُ لُو رَأْيِنَا مِنَا خَنَا

قم لحظ في البيتين الآخيرين معنى زائداً على البيت السابق ذلك هو وضع الظاهر موضع المحدم ليتاكد أمر القطع من حيث وضع الكلام وضعاً لايحتاج فيه إلى ما قبله وأتى به مأتى ما ليس قبله كلام .

**ب**م ذكر قول الآخر :

زعمتم أن أخوتكم قريش لمم ألف وايس لـكم آلاف

وبين أن قوله ، لهم ألف وليس الكم آلاف بيان لمحذوف تقديره كذبتم ولو عظف هذا وقال ولهم ألف لخرج عن أن يكون جواب سؤال مقدر كا يخرج لو قال وكذبتم ، ثم لحظ أنه لو صرح بالمحذوف وقال زهمتم أن أخو تكم قريش كذبتم لحسن أن يجيء الفاء في قوله لهم ألف فيصير الكلام زهمتم أن أخو تكم قريش كذبتم فلهم ألف وهو كلام مستقيم ، أما مع الحذف فلا مساغ للمخول الغاء .

ر هم ذکر قوله د

ملكته حبل ولحكته القاء من زهد على غارب وفال إن في الموى كافي المتقم الله من الكاذب

راعتبره من الاسلئناف اللقليف .

وقد كرثرت الشواهد التي سافها لهـذا النوع من الاستثناف وكان له في كلّ شاهد ملحظ كما أشرنا ، ومن ذلك ما لحظه من ضرورة إعادة الفعل في جواب هذا السرّال المقدر ، يقول في قول الشاعر :

وما هفت الرياح له محلا عفاه من حدا بهم وساقاً وقوله: هرفت المنزل الحال دفعا من يعمد أحوال عفساه كل حثان صوف الوبل هطال

واعلم أن السؤال إذا كان ظاهراً مذكوراً في مثل هذا كان الآكثر ألا يذكر الفعل في الجواب ويقتصر على الإسم وحده ، فأما مع الاضار فلا يجوز إلا أن يذكر الفعل . تفسير هذا أنه يجوز لك إذا قبل إن كانت الرياح لم تعفه فا عفاه ؟ أن تقول من حدا كما تغول في جواب من يقول أن تقول من حدا كما تغول في جواب من يقول من فمل هذا ؟ زيد . ولا يجب أن تقول فمله زيد ، وأما إذا لم يكن السؤال مذكوراً كالذي عليه البيت فإنه لا يجوز أن يترك ذكر الفعل (١) .

ثم يقرر الجرجانى أن الفصل فى أساليب المقاولة وارد على حدّه العلميقة و وذكر لحسدًا أمثلة كثيرة منها قوله تعالى و قال فرءون وما رب العلمين قال وب السموات والارض وما بينهما إن كنتم موقنسين قال لمن حوله ألا تستمعون قال ربكم ورب آبائه مم الاولين قال أن رسوله كم الذى أرسل إليكم فجتون قال وب المشرق والمغرب وما بينهما إن كنتم تعقلون ، .

🦈 ثم لحص نتائج هذا البحث في قوله :

و إذقد عرفت هذه الأصول والقوانين في شأن فصل الجل و وصلها فاعلم أنا قد حصلنا من ذلك على أن الجل على ثلاثة أضرب : جلة حالما مع التي قبلها حال الصفة مع الموصوف والناكيد مع المؤكد ، فلا يكون فيها العطف البتة الشبه العطف الما الما يكون فيها لو عطفت بعطف الشيء على نفسه ، وجلة حالها مع التي قبلها حالى الإسم يكون فيها لو عطفت بعطف الشيء على نفسه ، وجلة حالها مع التي قبلها حالى الإسم يكون كلا فيها الذي قبله إلا أنه يشاركه في حكم و يدخل معه في معنى مثل أن يكون كلا فيهر الذي قبله إلا أنه يشاركه في حكم و يدخل معه في معنى مثل أن يكون كلا

Market Commence

<sup>(1)</sup> دلائل الإعباز سر١٠١٠

الإسمين فاعلا أو مفعولا أو مضافاً إليه فيكون حقها العطف. وجملة ليست ألى شيء فلا من الحالمين بل سبيلها مع التي قبلها سبيل الإسم مع الإسم لا يكون منه في شيء فلا يكون إياه ولا مشاركا له في معنى بل هو شيء إن ذكر لم يذكر إلا يأمر ينفرد به ويكون ذكر الدى قبله وترك الذكر سواء في حاله لعدم التعلق بينه وبينه رأساً ، وحق هذا ترك العطف آلبتة فترك العطف يكون إما للاتصال إلى الضاية أو الانفصال إلى الفاية والعطف لما هو واسطة بين الامرين وكان له حال بين حالين فأعرفه (١) .

هذه هي الاصول التي استخرج منها المتأخرون قوالينهم في هذا الباب ولم يزد جهدهم فيه عن التقسيم والتفريع ، كما كانت الشواهد التي قدمناها مادتهم في بيان أقسامهم .

#### البحث في اللشبيه:

قد تكام الناس فى التشبيه وفى إصابته وفى الامثال السائرة منسذ حنوا بالتنظر فى شئون الآدب والشعر ، ولذلك كان التشبيه أسبق مباحث كثيرة قبل الرخشرى، وقد تتابعت فيه أقوال العلماء والنقاد ، ودارت حوله مباحث كثيرة قبل الرخشرى، ويمكن أن نقول أن بحث التشبيه قد استوى قبل كتاب السكشاف ، ولذلك لا نرى لا لله يؤخشرى فيه أثرا كبيرا ، كما نرى ذلك له فى أبواب البلاغة الآخرى ، وإذا الخيرة الله وراسته التشبيه كما حددنا علاعها فسوف لانجد فيها شيئاً جديداً يلفئنا اليها ، اللهم إلا ما ينفذ إليه ببصيرته الآدبية فى تحليل صور الامثال فى كتاب الله ، وقد كنت أردت أن أعرض دراسة عبد القاهر المتشبيه فى هذا البحث مستغنياً بها عن غيرها من الدراسات السابقة لانها بحق خلاصة مركزه لما سبقه فى هذا البحث في هذا الباب مع إضافات وابتكارات ذات قيمة كبيرة ، فهى أكمل صورة لدراسة في هذا الباب عم إضافات وابتكارات ذات قيمة كبيرة ، فهى أكمل صورة لدراسة الجهود السابقة ، وقد كتب الاستاذ الحول بحثاً ضافياً عن تعلور دراسة الجهود السابقة ، وقد كتب الاستاذ الحول بحثاً ضافياً عن تعلور دراسة الجهود وركزها فى قوله ، ويبدو من فهم أبى عبيدة الصورة البيائية التشبيه وتقدع في عبرده وركزها فى قوله ، ويبدو من فهم أبى عبيدة الصورة البيائية الميائية عديثه جهوده وركزها فى قوله ، ويبدو من فهم أبى عبيدة الصورة البيائية

Property of the section

<sup>(</sup>١) طلائل الإعباز س١٠٨ ،

أنه لا يتعدى النهم اللنوى فيو يتعرض لفن البيانى بحسب ما تفسره اللغة، فسكلمة جاز عنده طريق المعنى ، وكلمة تمثيل كا فسرتها اللغة ترادف كلمة تشبيه (١).

وكذلك يقول في تلخيص جبود الفراء ناظراً إلى ما أضافه إلى البحث بعد أبي عبيدة مشيراً إلى أن الفراء قد خطأ بالتشبية خطوة بعد أبي عبيدة ألذى المتنا برى الفراء أكنني بذكر كلة تشبيه أو تمثيل من غير زيادة أو تفصيل ، لسكنا برى الفراء قد تعرض الطرفين بشيء من التفصيل إلى حداثه بين أن التشبيه في الآية ألاولى بعنى قوله تعالى دفاذا الشقت السهاء فكانت وردة كالدهان، من النوع المتعدد وإن لم يصرح بذلك، فقد شبهت السهاء بالوردة في التلون ثم شبهت الوودة بالدهن أو الدهان، ثم أخذ يبين أحوال الوردة الذي تنشابه مع أحوال السهاء وبين وجه الشبه في القسبيه (٧) .

وهكذا محدد لنا هذا البحث جهد كل إمام من الآنمة وما أضافه لا كتهادهذا البناء العلى لمبحث التشبيه. فذكر الجاحظ ثم المبرد وبين متبجه في التناية بالصواهد حتى كانت شواهده ذخراً لمن درس التشبيه بعده، وذكر أنه لم يعن بتعريف ولا تحديد ولا عنبط الاقسام، فهو إذا قسم عرف كل تسم بصواهده ومثله ولم يذكر صنايطاً وأحداً فيما كتب عن النشبيه، وذكر أمام أهل الكوفة أبا العباس أحد أن يعني العلب وعرض جهوده، ولحظ أنه يذكر بعض شواهد المبرد، ثم ذكر أن يعني العلب وعرض جهوده، ولحظ أنه يذكر بعض شواهد المبرد، ثم غرض لجهد في المشبيه من غير ضبط ولا تقسيم ولا بيدان الأسلوب التشبيه، ثم عرض لجهد في المفتر وقارن بينه وبين أستاذيه المبرد و ثملب ولحظ أنه يحمل بعض صور الاستعادة من التشبيه، ثم لمن من التشبيه في القرن الثالث لم يعرف ولم تحدد أضامه برسوم تخصيف يوضح ملامح التشبيه في القرن الثالث لم يعرف ولم تحدد أضامه برسوم تخصيف يوضح ملامح التشبيه في القرن الثالث لم يعرف ولم تحدد أضامه برسوم تخصيف واعتمد في بيانه على عرض مثل لا تخصه بل أدخل فيها بعض مثل الاستعادات، وتمثل الفهم الآدبي في دراسة البلاغة الذي يعتمد على كثرة الشواهد من الشعر وتمثل الفهم الآدبي في دراسة البلاغة الذي يعتمد على كثرة الشواهد من الشعر وتمثل الفهم الآدبي في دراسة البلاغة الذي يعتمد على كثرة الشواهد من الشعر وتمثل الفهم الآدبي في دراسة البلاغة الذي يعتمد على كثرة الشواهد من الشعر

<sup>(</sup>١) صور من تعلور البيان العرب من ٥٨٠٠

رب مرب الربع المابق . (۱) الربع المابق .

القديم والحديث ويتقص هددا العرض الراكع الجيل للبيان والتحليل لأسلوب النشبيه بيان لطرطيه ووجهه والغرض منه .

ثم يذكر جهد العداء فى القرن الرابع فيذكر فى مطلعهم محمد بن أحمد بن طباطبا، ويعرض يعهوده فى النشييه ثم يرى أن بحشه أكثر تفصيلا بما رأيناء فى القرن الثالث، وأننا وإن كنها رأينا تقسيماً للمبرد إلا أن تقسيم ابن طباطبا أقرب إلى صور التشبيه وألوائه المختلفة الى انتهى إليها، ثم يعرض لقدامه ويذكر تلخيصاً للدراسته فى التشبيه ثم يعقب عليها بقوله وقد خطا قدامة بالتشبيه و تقدم به، فقد بين معناه وصفته وقسمه و ميز كل قسم بما أصنى على الاقسام من خواص وصفات ملم يقتصر كماه القرن الثالث على إيراد المشل فحسب بل ذكر صوراً المنشبيه عيزة واضحة و عرض لما يحسن من القشبيه بإسهاب وإفاضة (٢).

وبهذه الطريقة ذكر الاستاذالفاصل جهدالرمانى وبين أخذالماما عنه، ثم ذكر جهد أبي هلالالمسكرى وعقب عليه بقوله: فأ بو هلال عرض التشبيه عرضا مبسوطا شاملا فقد عرض التشبيه و ذكر أداته وبين فائدة التشبيه فى الكلام وأنه كثير وجار على عبيع الالمسئة و تعرض لطريقة العرب فى تشبيها تهم وما أ بقوا منها، وقسم التشبيه وغومه وإن كان اعتمد فى تقسيما ته على ابن طباطبا وأنى الحسن الرمانى فتقسيم التشبيه باعتبار الصورة واللون والحركة قدمناه لابن طباطبا و تقسيم التشبيه على أربعة أوجه: إخراج ما لايدرك بالحاسة إلى ما يدرك إلى آخر الاقسام قدمنا أدبعة أوجه والاداة المعروف عند المتاخرين بالقشبيه البليغ وبين أنه تشبيه جذف هذه الوجه والاداة المعروف عند المتاخرين بالقشبيه البليغ وبين أنه تشبيه هلم يدخله فى الاستمارة وإن كان قد أدخل مشلا كثيرة من الاستمارة أوردها عديا ما طباب التشبيه فى هذه السكتب وجعت يعتبها فى باب التشبيه (٣) . وكنت قرأت بحث النشبيه فى هذه السكتب وجعت قدراً مناطأ عا ذكرهه فى هذا الباب .

and my with the refer to the such the

<sup>(1)</sup> صور تطور البيال العربي ص١٧٠ .

<sup>(</sup>١) للرجع البابق بن ٧٦ .

<sup>(</sup>۲) منزد من مناود البيان العربي ۸۸ ، ۸۸ ، ۸۱ ،

ثم رأيت أن الأنسب في كتابة مقدمة مركزه من بحث التصبيبه أن أحرطيًّ هذه الحلاصات ، وهذه النتائج التي انتهى إليها هذا البحث في دواسته لتعلود التشبيه وذلك يعنى أنى لم أجد فيما قرأت وجمعت واستنبطت ما يخالف هذه النتائج .

عُم أن مناك بعض جهرد هامة أريد أن أشير إليها في هذه الدراسة الموجوة.

من ذلك حديث عن النشبيه المقلوب أثاره العلامة ابن جنى في محاولاته الفذة التي يحاول فيها ربط المنصائيس النحوية بالمعانى الشعرية . يقول في بأب عام يرجه بباب خلبة الفروع على الاصول : هذا فصل من فصول العربية طريف تجده في معانى العرب كما تجده في معانى الإعراب ، ولا تكاد تجد شيئاً من ذلك في معانى العرب قول ذي الرحة :

ورمل كأرراك العذارى قطعته إذا ألبسته المظلمات الحنادس افلا ترى ذا الرمة كيف جعل الاصل فرعا والفرع أصلا وذلك أن العادة والعرف في نحو هذا أن تشبه أعجاز النساء بكثبان الانقاء، ألا ترى إلى قوله : ليـل قضيب تحتـه كثيب وفي القـلادة وشا ربيب

و إلى قول ذي الرمة أيضاً :

ري خلفها نصفا قناة قويمة ونصفا نقا يرتبج أو يتمرم فقلب ذو الرحة العادة والعرف في هذا ، فضبه كثبان الإنقاء بأحيثار النساء ، وهذا كانه يخرج عزج المبالغة أى قد ثبت هذا الموضع وحدد المعنى الاحيثار النساء، وصار كانه الاصل فيه حتى شبه به كشان الانقاء وعثله الطائى الصغير ، في طلعة البدر شيء من عاسنها والقعنيب نصيب من تشتيها (١) قي طلعة البدر شيء من عاسنها والقعنيب نصيب من تشتيها (١) هم يقول وهذا المنى حيثه قد استعمله النحويون في صناعتهم فشيهوا الاصل بالفرع الذي أفاده ذلك الفرع من ذلك الاصل ألا ثرى أن سيبويه أجاز في قوالاخر هذا الحسن الوجه أن يكون الحر في الوجه من موضعين أحدهما الإصافة والآخر

Carle Const

<sup>(</sup>۱) المسالين جا ش ١٠٠ ۽ ٢٠٠ ، ٢٠٠ ،

تشبيعه باللغماري الرجل الذي إنماجاز فيد الجر تشبيعاً له بالحسن الوجد (1).
والذي آلهم ابن جني هدن الربط بين معانى الشعر وتفسير وجوء الإعراب معانى الشعر أن شيخه أبو على الفارسي فقد ذكر في باب مشابة معداني الإعراب معانى الشعر أن شيخه أبو على الفارسي فقد ذكر في باب مشابة معداني الإعراب معانى الشعر أن

شيخه أبا على نبهه منهـذا الموضع على أغراض حسنة ، من ذلك قولهم في ولا » شيخه أبا على نبهه منهـذا الموضع على أغراض حسنة ، من ذلك قولهم في ولا النافيـة النكرة أنهـا تبنى معها فتصير كجزء من الإسم نحو و رجل في الدار ولا

ياس طيك وألشدنا في هذا المعنى قوله:

خيط على زفرة فتم ولم يرجع إلى دقة ولا همتم

وتأويل ذلك أن عددًا الفرس لمسعة جوفه وإجفار محزمه كأنه زفر ، فلمنا المحترق تفسه بشي على ذلك فلزمته تلك الزفرة فصيغ عليها لايفارقها ، كما أن الإسم بني على دلا ، حتى خلط بها لاتفارقه ولايفارقها ، وهذا موضع متناه في حسنه آخذ بغاية الصنعة من استخرجه (٧) .

عَمْ يَقُولُ بِعَدْ ذَكُرُ أَمَثُلَةُ أَخْرَى نَبِهِ إِلَيْهَا أَسْتَاذُهُ .

و يوجدت أما من هذا الضرب أشياء صالحة . . . من ذلك قول من اختار الفعل الشَّمَاني لانه العامل الآفرب نحو ضربت وضربنى زيد وضربنى وضربت زيداً فنظير معنى هذا معنى قول البذلى :

بل أنهيا تعفو الكلام ه إنما الوكل بالأدنى ه إن جل ما يمض .

ثم ذكر بعض الابيات التي تقناول هــذا المعنى ، ثم قال وبمــا جاء في معنى أهمال الاول . قول الطائي الــكبير :

عَمْلُ فَيُرَاهِ لِكُ حَيْثُ شَبُّ مِنَ الْهُوى مَا الْحَبِ إِلَّا الْحَبِيبِ الْأُولُ ا

( ) ويستثنيد على إعراب المجاورة في قوالهم، و همذا جحر عسيد خرب بقوالهم يوخذ الجار بحرم الجار (٢) . وهذا لون طريف من البحث لا نستطيع أن نقول

Marine Committee Committee Committee

واع ينظر المسالين جه من ١٧٠ مها ١٨٠ مه ١٨٠ مه ١٠٠ مه دي دي يشيرا ال

بإمكان أطراده في بيان أوجه الإعراب ولكنه حيث وجد فهو طريف ، ويهمنا في هذا حديث التشبيه المقاوب الذي لم يكن بارزاً في دراسة المهتمين بالآدب والشمر.

ثم إن هناك إشارات لابن رشيق قد يكون مسبوقاً بهما لا عالة لانها كشيرة على السنة الرواة والنقاد وأهنى بهما الإشارة إلى نشو. فنون معينة من التشبيه في الآدب العربي وبيان متى نشأت ومن ابتسكرها وهذا نوع من تقيع الصور البيانية على السنة الشعراء والادباء ، وقد يكون هذا من صميم دواسة تاديخ الإدب ولكن لاباس بالإشاره إليه في علم البلاغة، والمهم أن نسجل هذه الظاهرة في دراسة التشبيه ، فابن وشيق يقول في نشأة التشبيه المتعدد ، وأصل التشبيه مع دخول السكاف وأمثالها أو كان وما شاكلها تشبيه الشيء بشيء في بيت واحد إلى أن وضع أمرؤ القيس في صفة العقاب ،

كان قلوب الطير وطبأ ويابساً لدى وكرها العناب والخشف البائي فشبه شيئين بشيئين في بيت واحد وأتبعه الشعراء في ذلك . . . وحكى عن بيت واحد وأتبعه الشعراء في ذلك . . . وحكى عن بيت واحد وأتبعه الشعراء في ذلك ما قرب القرار مذ سععت قول أمرىء القيس كأن قلوب الطير وطبأ ويابسا حتى صغت :

كان مثار النقع فوق رؤوسنا وأسيافنا ليل تهاوى كواكبه (١) وقد كانت القاضى الجرجاني إشارات هامة انتفع بها عبد القاهر ومن جاء بعد. من البلاغيين من ذلك حديثه في الفرق بين النشبيه البليغ والاستعاوة ، فقد قال في هذا : وربما جاء من هذا الباب ما يظنه الناس إستعارة وهو تشبيه أو مثل ، فقد رأيت بعض أهل الادب ذكر أنواعا من الإستعادة عد فيها قول أبي تواس :

والحب ظهر أنت راكبة . . . فإذا صرفت عنائه إنصرافا ولست أرى هذا وما أشبه استعارة ، وإنمسا معن البيت إن الحب مثل ظهر

<sup>(1)</sup> Heads : 49 op 19 : adapt (1)

أو الحب كظهر تديره كيف شت إذا ملكت عنانه فهو إما ضرب مثل أو تشبيه شيء بشيء ، وإنما الاستعارة ما اكنني فيها بالإسم المستعار عن الاسل وتقلت العبارة فجعات في مكان غيرها وملاكها تقريب الشبه ومناسبة المستعار له المستعار منه وامتزاج اللفظ بالمعنى حتى لا يوجد بينهما منافرة ولا يبين في أحدهما إعراض عن الآخر(١).

وكان لهذا السكلام أثر بين فيا ذكره الجرجاني في هذا الموضوع وهولم يخرج عنه في جملته وقد أفاد منه الزمخشرى أيضاً حين تسكلم عن الفرق بين التشبيه والاستمارة به ومن إشارات الفاضى الجرجاني التي كان لهما أثر بين في دراسة عبدالقاهر قوله والشعراء في التشبيه أغراض فإذا شبهوا بالشمس في موضع الوصف بالحسن أدادوا به البهاء والرونق والصياء و نصوع اللون والتمام ، وإذا ذكروه في الوصف بالنباهة والشهرة أرادوا به عموم مطلمها وانتشار شماهها واشتراك المخاص والعام في معرفتها وتعظيمها ، وإذا قرنوه بالجلال والرفعة أرادوا به أنوارها وارتفاع محلها ، وإذا ذكروه في باب النفع والإرفاق قصدوا به تأثيرها في النشوء والنماء والتحليل والتصفية ولمكل واحد من هذه الوجوم باب مغرد وطريق متميز، فقد يكون المشبه بالشمس في العلو والنباهة والنفع والجلالة أسوداً وقد يكون منير الفعال كمد الماون واضح الآخلاق كاسف المنظر (٢) .

وقد قائر بهذا عبد القاهر وهو يبين قيمة التمثيل ، وإنك تستطيع أن تأخذ من الشيء الواحد الشيء الواحد أشباها عدة ، يقول عبد القاهر ، وإنه ليأتيك من الشيء الواحد بأشباء عدة ويشتق من الأصل الواحد أغصاناً في كل غصن ثمر على حدة نحو إن الزند بإيرائه يعطيك شبه الجواد والذكى الفطن وشبه النجح في الأمو و والظفر بالمراد ، وباحلاده البخيل الذي لا يعطيك شيئاً والبليد الذي لا يكون له خاطر ينتج قائدة ويخرج معنى، وشبه من يخيب سعيه ويعطيك من القمر الشهرة في الرجل والنباعة والعز والرفعة ويعطيك السكال عن النقصان والنقصان بعد السكال كقولهم علال نما قماد بدرا (٣) ، . إلى آخره وكان أوضح عمل لعبد القاهر في باب

is them a gray from the

<sup>(</sup>١) الوساطة: س١١٠.

<sup>(</sup>٧) الرساطان مي٧٤٠٠

<sup>(</sup>١٠٧ مراز البلاقة عن ١٠٠ م ١٠٠٠ م

التشبيه هو تقسيمه إلى تمثيل وتشبيه وجعل التشبيه عاماً والنعثيل خاصاً فكل تمثيل عاصاً فكل

فالنمثيل هو ما يكون الشبه فيه عصلا بضرب من التأول والتشبيه ما يكون الشبه فيه أمراً بينا لايحتاج إلى تأول ، والذى أوجب أنقسام التشبيه إلى هذين القسمين هو أن الاشتراك قد يكون فى الصفة نفسها وقد يكون فى حكم لها . فالشجاع يشارك الاسد فى الشجاعة ، والحد يشارك الورد فى الحمرة، والسكلام لا يشارك المسل فى الحلاوة فى قولنا كلام كالمسل فى الحلاوة وإتما يشاركه فى حكم لها وأمر تقتضيه وهو ميل النفس ، ولهذا كان التشبيه أصلا والتمثيل فى حكم لها وأمر تقتضيه وهو ميل النفس ، ولهذا كان التشبيه أصلا والتمثيل فى حكم لها والان الاشتراك فى مقتضى الصفة فى أن المعندة نفسها مقدمة فى الوهم على مقتضاها ولان المتبادر من كلام الناس هو التشبيه الصريح دون التمثيل ،

ثم تمكام هبد القاهر عن انتزاع الشبه العقلى من أمور هدة وذكر الآية المشهورة في هذا الباب وهي قوله تعالى دمثل الذين حلوا التوواق، وحلله تحليلا لم يسبق به في دراسات التشبيه المكثيرة التي سبق بها وبين في بصر وذكاء قيمة القيود في رسم صورة التشبيه وكيف روعي في الحمار فعل محصوص وهسو الحمل وكيف روعي في الحمول خصوصية معينة وهي كونه أسفاوا الحكمة.

ثم يذكر صورة الشبه المنتزع من أمرين لايقع فيهما هذا التشابك ولاهذا الاختلاط وهو التصبيه المتعدد ، وذلك قولم هو يصفو ويكدو ويمر ويملو ، وواصح أن هذه الصور من الاستعارة .

ثم يذكر أن الشبه قد ينتزع من التى، لا مر يرجع إلى بغس ذلك التى، وذلك كنشبيه السكلام بالعسل في الحلاوة فإذا كان وجه الشبه يرجع إلى ميل الغير وهي العدنة المشتركة بين العلرفين فإننا نبعد أن السكلام نفسه يوصف بهذه البيغة ، والعسل نفسه يوصف بهذه العيفة ، وقد ينتزع الشبه عن المشيء الامرجع إلى نفسه ومثاله أن يتعدى الفعل إلى ثم، عنصوص يكون له من أجله لا يوجع إلى نفسه ومثاله أن يتعدى الفعل إلى ثم، عنصوص يكون له من أجله

حكم خاص كقولهم هو كالقابض على الماء فإن الوجه لا ينتزع من القبض الفية والماء . وإنها ينتزع مما بين القبض والمهاء .

يقول عبد الفاهر في هذا (واعلم أن الشبه إذا انتزع من الوصف لم يخل من وجهين إحداهما أن يكون لامر يرجع إلى نفسه والآخر أن يكون لامر لا يرجع إلى نفسه فالاول ما مضى من نعو تشبيه السكلام بالعسل في الحلاوة، وخالة وخالة إن يرجه الشبه هناك إن كل واحد منهما يوجب في النفس لذة وخالة محمودة ، ويصادف منها قبولا ، وهدذا حكم واجب للحلاوة من حيث هي حلاوة أو العسل من حيث هو عسل) .

وقد فيم الاستاذ المرحوم عبد الهادى العدل رحمه الله أن عبد القاهر يريد في هذا الفصل نوعاً خاصاً من التمثيل وهو ما كان المشبه به فيه وصفا وأراد به الفعل والحدث سواء عبر عنه بفعل اصطلاحي أم باسم فاعل أم بمصدر أم بغيرهما ، ثم قال و ولعل تمثيل الشيخ لهذا الضرب بقوله كلام كالعسل في الحلاوة سيو أو سبق قلم وكان ينبغي أن يمثل بنحو ماذكر ناه ، وذكر عتاب فلان كالمشرب في الا يجاع وقولهم فلان حياة الأوليائه موت لاعدائه وقولك الفافل هو كالنائم والمعتبطرب في مشيه أو كلامه هو كالسكران ،

وليس من الإنصاف أن نفترض مرادا ممينا لعبد القاهر فنقرر أنه يريد جذا الفصل كذا ثم بعد ذلك نحكم عليه بالسهو أو سبق القلم . لآن مثاله لم يطابق هذا المراد الذي افترضناه . ولمل الذي أوقع شيخنا رحمه الله في هذا هو ظنه أن الوصف في قول عبدالقاهر اعلم أن الشبه إذا انتزع من الوصف يراد به الصفة و إن كان شيخنا افترض أيضا توسع عبدالقاهر في مدلولها لجملها تشمل الفعل والحدث سواء عبر عنه بقمل اصطلاحي أم باسم فاعل أم بحصدر وفاته أن الوصف هنا هو مالله به سواء كان وصفا بالمني الاصطلاحي كالمقابض على الماء أو كان غير وصف على المسلم على الماء أو كان غير وصف كالمسلم على الماء أو الان غير عنه الفسم المنالي على أنه أو المن المنبه به مطلقا وليس سبورا منه فقد ذكر في الفسم على المن المنبه المنبه الامر الا يرجع إلى نفسه قوله عمالي و مثل

الدين حلوا التوراة ثم لم يحملوها كمثل الحاد يحمل اسفاداً . وليس المصبه به هنا وصفا بالمعنى المذكود .

أما قول عبد القاهر وهذا حكم واجب المحلاوة من حيث هي حلاوة أو للعسل من حيث هو عسل فليس ترددا فها انتزع منه الشبه وليس منشؤه هو السهر أو سبق القلم بذكر هذا المثال وإلا فإن هذا التردد لو صح كان كفيلا بتذبيه ورجوعه عن سهو ، وليس هذا أيضا كلاما غير مفهوم كا يقول العلامة وحمد الله(١) .

والذى أفهمه من كلا عبد القاهر هذا أن وجه الشبه الحقيق أى الذى تقع فيه الشركة بين الطرفين في التشبيه التمثيلي له مأخذان كا قرر عبد القاهر ، فقد يؤخذ من الوصف الظاهر أى من وجه الشبه الظاهر كالحلاوة في هذا للمثال فأنها وجه شبه ظاهر لآن ميل النفس الذى هو الوجه الحقيق حكم لحا ومقتضى ، وقد يؤخذ من المشبه به مباشره كانتزاع ميل النفس من العسل باعتباو وصفه بالحلاوة من فعن كلام عبد القاهر ، وهذا حكم أى وميل النفس حكم واجب المحلاوة من حيث هي حلاوة لأنها وصف ظاهر العسل ولا يوصف بها السكلام إلا على طريق حيث هي حلاوة لأنها وصف ظاهر العسل من حيث هو عسل موصوف بالحلاوة التي التأويل أو حكم واجب العسل من حيث هو عسل موصوف بالحلاوة التي المؤمها ميل النفس ،

ثم ذكر عبد القاهر للشبه الذي ينتزع من الصفة لأمر لا يرجع إلى الصفة وله تعالى وكثل الحار يحمل أسفارا ، وبين أن الشبه لا ينتزع من الحل و إنما لابد من مراحاة أمرين الأول تعديه للاسفار ، والثانى اقتران الجهل به ، ومثل هذا قولهم أخذ القوس باربها ، وقولهم مازال يفتل منه في الذروة والغارب ، وقولهم هو كاراةم على الما ، وكالحادى وليس له بعير وكبتنى الصيد في عريسة الآسد ثم كاراةم على الما ، وكالحادى وليس له بعير وكبتنى الصيد في عريسة الآسد ثم قال : وعلى الجلة فينبنى أن تعلم أن المثل الحقيق والتشبيه الذي هو الآولى أن يسمى تمثيلا لبعده عن التشبيه الظاهر الصريح ما تجده لا يحصل لك إلا من جملة يسمى تمثيلا لبعده عن التشبيه الظاهر الصريح ما تجده لا يحصل لك إلا من جملة يسمى تمثيلا لبعده عن التشبيه الظاهر الصريح ما تجده لا يحصل لك إلا من جملة

<sup>(</sup>۱) ينظر دراسات تفصيلية شامة لبلاغة عبد القاص ف النصيبة والتمثيل والتقديم والتأخير م ۱۰۹ تأليف المرحوم الشيخ عبد المسادي العدل .

من الكلام أو جملتين أو أكثر حتى أن النشبيه كلما كان أوغل في كوله عقليا معضًا كانت الحاجة إلى الجملة أكثر .

تم ذكر عبد القاهر قيمة النشيل وأثره في توصيح المعنى وله في هذا كلام عشهور من ذلك قوله واعلم أنه بما اتفق العقلاء عليه أن التمثيل إذا جاء في أعقاب المعانى أو برزت هي باختصار في معرضه و نقلت عن صورها الاصلية إلى صورته كساها أبه وكسما منقبة ورفع من أقدارها وشب من نارها وضاعف قواها في تحريك النفوس لها ودعا القلوب إلها واستثار لها من أقاص الافتدة صبابة في تحريك النفوس لها ودعا القلوب إلها واستثار لها من أقاص الافتدة صبابة وكلفا وقصر الطباع على أن تعطما عبة وشففا(١).

ثم تحدث عن أثر التمثيل في فنون الشعر المختلفة وضرب له أمثلة وقارن بين طريقة التمثيل في آداء المعنى والطريقة الظاهرة الواضحة .

ثم بسط القول في أسباب تأثير التمثيل ويدور حديثه في هذا على خبرة بشتون النفس وأحوالها فانس النفوس موقوف على أن تخرجها من خفى إلى جلى وتأنيها بصريح بعد مكنى ، والعلم أني النفوس أولا من طريق الحواس والطباع ثم من جهة النظروالي وية، ومن المركوز في الطبع أن الشيء إذا نيل بعد الطلب أو الاشتياق إليه ومعاناة الحنين نعو كان نيله أحلى ، ثم ذكر الجمع بين المتباهدين وهو من أهم أسباب تأثير النمثيل ، وذكر الفرق بين دقة الفكر وتعقيد اللفظ ، وذكر أم أسباب تأثير النمثيل ، وذكر الفرق بين دقة الفكر وتعقيد اللفظ ، وذكر التراع أوصاف عدة من شيء واحد ثم وجوه التفصيل في الشبه ، ثم ذكر التربي المساب من شيئين وذكر له قسمين أحدهما أن تقدر صورة بقدر المشبه وهي عالا يوجد ولا يكون كتشبيه النرجس بمداهن درحشوهن عقيق والثانية وهي في النشبيه هيئة تحصل من اقتران شيئين ، وذلك الافتران عسما يوجد

غدا والصبح تحت الليل باد كطرف اشهب ملى الجلال أم يقارن بين الحالئين معتبراً ماصنعه الحيالوالوم أدخل في باب الغرابة والحسن

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة : ١٥٠٠

ويعرض لهذا مثلا وشواهد. ثم يفاضل بين الصور المركبة بحسب حاجتها إلى التفصيل قلة وكثرة ويعرض لهذا قول بشار:

كان مثار النقع فوق رؤوسنا وأسيافنا ليل نهاوى كواكبه وقول المتني: يزور الآعادي فسماء عجاجة أسنته في جانبها السكواكب وقول كاثوم بن عمرو العتابي:

تبنى سنابكها من فوق ارؤسهم مسقفا كواكبه البيض المباتير

المكواكب تهاوى فأتم الشبه وهبر عن هيئة السيوف وقد سلت من الأعماد . وهي تعلو وترسب وتجيء وتذهب، ولم يقتصر على أن يريك لمعانها في أثناء السجاجة وهي تعلو وترسب وتجيء وتذهب، ولم يقتصر على أن يريك لمعانها في أثناء السجاجة كا فعل الآخران ، وكان لهذه الزيادة التي زادها حظ من الدقة تجعلها في حكم تفصيل بعد تفصيل وذلك أنا وإن قلنا أن هذه الزيادة وهي إفادة هيئة السيوف في حركاتها إنما أنت في جلة لا تفصيل فها فان حقيقة تلك الهيئة لا تقوم في النفس إلا بالنظر إلى أكثر من جهة واحدة ، وذلك أن تعلم أن لهافي حال احتدام الحرب واختلاف الآيدي بها في الضرب اضطرابا سديدا وحركات بسرعة ثم إن لنلك الحركات جهات مختلفة ، وأحوال ثنقسم بين الاعوجاج والاستقامة والارتفاع والانتفاض ، وأن السيوف باختلاف هذه الاور تتلاقي وتتداخل وتقع بعضها في بعض ويصدم بعضها بعصا ، فقد نظم هذه الدقائق كلها في نقسه عم أحضرك في بعض ويصدم بعضها بعصا ، فقد نظم هذه الدقائق كلها في نقسه عم أحضرك صورها بلفظة واحدة وتبه عليها باحسن التنبيه وأكله بكلمة وهي قوله :

تهاوى كواكبه (١) . ولم تعهد الدراسة البلاغية تحليلا كهذا التحليل -ثم يتسكلم في التشبيه الواقع في هيئات الحركات وهيئات السكون ، وأد في هذا إشارات لطيفه وتنبيهات مستحسنة .

وقد لحظ ما یکون لذیوع التثنبیه وشیوه من اثر فی اغفال الناس ما بذل فیه من جهد حتی یصیر کالمبتدل المشترك ، وحتی پیمری مع دقة تفصیل فیه

3

<sup>(</sup>١) أسوار البلاغة: س١٤١٠

جرى المجمل الذي تقوله الوليدة الصغيرة والعجوز الودهاء ، فإنك تعلم أن قولنا لايشق غباره الآن في الابتدال كقولنا لايلحق ولايدرك وهو كالجرق ونحتو ذلك إلا أنا إذا رجمنا إلى أنفسنا علمنا أنه لم يكن كذلك من أصله ، وإن هذا الابتدال أناه بعد أن قعني زمانا بطراءة الشباب وجدة الفتاء وبعزة الامتناع(۱) .

عم ذكر فصلا في النشبيه المتعدد والفرق بينه وبين المركب ، وبين في هذا أن من التشبيه المركب ما يصح التشبيه في جزئياته والحدن تعلم بعد ما بين الحالتين ومقداد الإحسان الذي يذهب من البين ، ثم أشار إلى القيمة البلاغية للتشبيه المتعدد وأنها محصورة في اختصار اللفظ وحسن الترتيب فيه لا لأن للجمع فائدة في عين التشبيه .

ثم عاد إلى توضيح الفرق بين التشبيه والتمثيل وذكر جعل الفرع أصلا وبين أنه عمكن أن وجد في التشبيه الصريح ولا يمكن أن يوجد في التمثيل إلا بضرب من التأول. ويعلق الاستاذ الخولى على دراسة عبد القاهر للتشبيه بقوله:

وهذا التقسيم للتشبيه إلى مفرد ومركب وقصد الصورة بجملتها في التشبيه وتحليل التشبيه المركب وجعله صورة لا ينظر فيها إلى مفرداتها إلا من حيث هي مكونة للصورة ، ولا ينظر إليها في التشبيه أمر جديد ابتسكره عبد القاهر .. وهذا الحديث عن الفرق بين لطف التشبيه وغوض التعقيد وبيان طبيعة كل منهما أمر انفرد به عبد القاهر بالنسبة السابة بين ، وبحث التفصيل وبيان أنواعه والره في تأثير المتشبل ما انفرد به عبد القاهر ولم يسبق به (٢) ،

## البحث في الجاذ

لقد شغل البحث في الجماز كثيراً من المعادسين وقل أن يسكد كتاف من المسكتب التي عالجيد علما من علوم هذه اللغة عن الإشارة إلى الجاز والتوسع . في كثيرة في كتب المعودين وكثيرة في كتب المعودين وكثيرة في كتب المعودين وكثيرة في كتب المعودين و

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة: ص١٠٤.

 <sup>(</sup>٤) صور من عطور البيال العربي ض ١٠٧ ، ١٠٧ .

وظاهر أن المشتفلين بالدراسة القرآنية سوا. منهم من انغمس في قضية الإصعار ومن العنمس في قضية الإصعار ومن العنم بالمتفسير أو بالمثأويل كانوا يهتمون اعنها واضعاً ببيان سور الجاز وأنواعه ، لأن ذلك يساعدهم على فهم كثير من آيات المكتاب الدويق، ويعينهم في تخريج كثير من الآيات المتشاجات، والرد على كثير من الطاعتين الدين يتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتئة.

وظاهر كذلك أن المستغلين بأصول الفقه واستنباط الاحكام من الآيات الكريمة قد نظروا في الحقيقة والجازحتى كانهذا البحث من مقدمات الاصوليين. ولا أستطيع أن أبسط في هذا التقديم هذه الجهود العظيمة التي بذلت في هذا الموضوع ، واليس ذلك من واجي ، والذي تعنيني الإشارة إليه هو تحديد دواسة المجاز في المرحلة التي سبقت كتاب المكشاف كا فعلت في دراسة الفنون البلاغية الإخرى ،

وقد عرف عبد القاهر المجاز فكل كلة أريد بها غدير ماروقعت له في وضع واضعها لملاحظة بين الثاني والآول – فهى بجاز وإن شئت قلت كل كلة جوت بها ما وضعت له في وضع الواضع إلى ما لم توضع له من غير أن تستأنف فيها وضماً لملاحظة ما تجوز بها إليه وبين أصلها الذي وضعت له في وضع واضعها فهي عاز (١).

وهذا تعريف للبجاز في المفرد ويشمل في مفهومنا الاستعادة في المفرد والجأز المرسل . ثم أن عبد الفاهر قسم المجاز في موضع آخر إلى قسمين هما الاستعادة والمشيل وقال وإنما يكون التمثيل مجازآ إذا جاء على حد الاستعادة (٢٠) .

وبهذا يكون قد أضاف إلى أنواع المجاز نوعا آخر هو الاستعارة التمثيلية مم قسم المجاز تقسيم آخر بقوله واعلم أن المجاز على ضربين مجاز عن طريق اللغة وبحائز عن طريق المعقول(٢).

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة مي ٧٨١ :

<sup>(</sup>٧) ولائل الإنجاز موه ٤٠

۳۲۷ مراز البلاغة س۳۲۷ .

وقد وقد وقف عبد القاهر عند المناسبة بين المعنى الاصلى والمعنى المراد وهى كا يقول تقوى و عنده ، والمناسبة القوية هي ما جرت في صور الاستعارة ، والمناسبة الصعيفة هي ما جرت في صور المعاز المرسل وإنكان عبد القاهر لم يطلق علما الاستطلاج على صور المجاز المرسل ولكنه ميز ما تمييزاً بيناعن صور الاستعارة ، هذا الاستطلاج على صور المغيدة على بعض صوره ولكنه رجع هن ذلك في نهم قد أطلق الاستعارة غير المفيدة على بعض صوره ولكنه رجع هن ذلك في الخركة به وأشار إلى أنه إنما سماها استعارة - وهو صنين عليها بهذا الإمم المتعارة - وهو صنين عليها بهذا الإمم المتعارة وجد الناس يفعلون ذلك فكره التشدد في المذلاف

ثم ذكر عبد الفاهر صوراً من هذا التجوز ذي المناسبة غير القوية فذكر إطلاق اليد على النعمة واستدل على ضعف المناسبة بين اليد والنعمة بأنه لو تكاف متكاف فزعم أنه وضع مستأنف أو في حكم لغة مفردة لم يمكن دفعه إلا برفق، ودليل آخر هو أن اليد لا تستعمل في النعمة إلا وفي المكلام إشارة إلى مصدر تملك النعمة وإلى المولى لها ولا تصلح حيث تراد النعمة بجردة من إضافة لها إلى المنعم أو تلويح به (١) .

وذكر أولهم في صفة الراعي . أن له عليها أصبعاً . .

وأنشدن

صميف العصا بادى العروق ترى له عليها إذا ما أجسدب الناس أصبعا اى اثر أصبع وقولهم عليه خاتم الملك . قال الشاعر :

وقلن حرام قد أحل برينها وتترك أموالا عليها الحواتم وكذا قول الآخر:

إذا فعنت خواتهما وفسكت يقمال لهم دم الودج الذبيح

ولعبد القاهر هذا إشارات حسنة ، من ذلك أن شيخه أبا على الفارس قدر في هذين البيتين حذف المصناف ، ثم ذكر هبد القاهر أن التقدير هذا بيان لما يقتضيه السكلام في أصله . دون أن يكون الامر على خلاف ماذكرت من جعل أثر الحاتم عائماً ، وأنت إذا نظرت إلى الشعر من جهته الحناصة به وذقيته بالحاسة المهيأة

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة د من ٢٨٧ ،

لمعرفة طعمه لم تشك في أن الإمر على ما أشرت لك إليه ، ويدل على أن المعداف قد وقع فىالمنسأة وصار كالشريعة المنسوخة تأنيث الغمل فيقوله إذا فعنت خواتمها ولو كان حكمه باقياً لذكرت الفعل كما تذكره مع الآظهار (١) .

تُم ذَكَر عبد القاهر صوراً أخرى لهذا الجاز في حديثه عن الفرق بين التقل في الأعلام وبين النقل في الجاز وأن النقل في الثاني يكون المناسبة بخلاف تسمية الرجل حبيرا وذلك أن الحبر لم يقع إسماً للرجل لالقياس كان بيته وبين الصغر على حسب ما كان بين اليد والنعمة وبينهما وبين القدرة ، ثم ذكر تسميتهم المزادة راوية والبعير حفضا والرجل هينا والناقة نابا ، والنبت غيثا والمطر سماء ، ثم يشير إلى أن المناسبة هنا أقوى من المناسبة في وقوع العقيرة على الصوت ، وقد أشار قبل ذلك أنها أضعف من مناسبة تسمية الشجاع أسداً ثم انتهى في هذا إلى أن الجاز أهم من الاستمارة وأن الصحيح من القصية في ذلك أن كل استعارة مجاز وايس كل مجاز استمارة وأن ما يقـع في كلام العلماء من إدخال ما ليس طريق نقله التشهيه في الاستعارة كما صنع أبو بكر بن دريد حيث ذكر صووا من هذا التجوز ف، باب عقده للاستمارات أمر لا يراعىفيه عرفالقول ومثل ذلك إطلاق التمبيز على الحال لانك إذا قلت راكباً فقد ميزت المقصود وبينته (\*) .

وقد يقع مثل هـذا التعميم في إطلاق الاستعارة على هذه الصورة في بعض عبارات المتخصصين من البلاغين كالآمدى ، ولكن هذا لا يكون عند ذكر القوانين وسيث تقرر الأصول(٣)وكأنالفصل بين صور الجباز المرسل والاستعادة وتخصيص الثانى بما تكون علاقته المضابة أمر تعرفه الدواسة البلاغية المتخصصة قبل الجرجائي •

والواقع أن الجرجائى كان منصفاً فلم يدع أنه أول من ميز بين هذه الصور ،

<sup>(</sup>١) أينظر أسرار البلافة : صيلاته ، ١٧٥٠ ، ١٨٥٠ .

 <sup>(</sup>۲) ينظر أسراو البلاغة (۲۲۱ وما قبلية . 

<sup>(</sup>٣) أسراد البلاغة: ١٩٩٠ -

وقد فكر الاعدى صوراً من الجناز المرسل ولم يسمها استعارة ، يقول حاكية وهـ اصحاب البحترى على من عابوه في قوله :

ضحكات في أثرهن العطايا وبروق السحاب قبل رهوده

فأما قوله به وبروق السحاب قبيل وعوده فإنه أقام الرعد مقام الغيث لانه مقدمة له وعلم من أعلامه ودليل من أقوى دلائله ، ألا ترى أن برق الحلب لارحد له . . . وإذا كان البرق ذا رعد فقلها ينحلف ، ومثل هذا في كلام العرب بما ينوب فيه التيء إذا كان متصلا به أو سبباً من أسبابه أو بجاوراً له كثير فمن ذلك قولهم للمطرساء ، ومنه قولهم وما زلتا نطأ الساء ، حتى أتيناكم . قال الشاعر:

إذا نزل السهاء بأمرض قوم رعيناه وإن كانوا غضابا

يريد إذا سقط المطر رعيناه يريد النبت الذي يكون عنه ، ولهذا سمى النبت لدى الآنه عن الندى يكون ، وقالوا ما به طرق ، أى ما به قوة ، والطرق الشحم فوضموه موضع القوة ، لأن القوة عنه تكون وقولهم المعزادة راوية وإنما الرواية البعير الذي يستى عليه المداء ، فسمى الوعاء الذي يحمله باسمه ومن ذلك الحقض متاع البيت فسمى البعير الذي يحمله حفضا ، وهذا باب واسع وأيسر من أن يحتاج إلى استقصائه (١) .

ويذكر الشريف المرتضى هــــذه الطريقة ويشير إلى أنها طريقة العرب فقد يسمون الشيء باسم ما يقاربه ، ويصاحبه ، ويشتد اختصاصه به وتعلقه به ، إذا المكشف المعنى وأمن الآبهام ، ثم يذكر تسميتهم البعير وواية والمزادة المحمولة على البعير راوية وقولهم جرعته الكأس ، فاستلبت عقله ، والكأس هي ظروف الشراب والفعل الذي أمنافوه إليها إنما هو مضاف إلى الشراب (٢) ،

ونجد صوراً من القدامح الذي أشار إليه عبد القاهر في كتاب متخصص في حيث الدراسة فقد ذكر أبو هلال من الاستعارة قولهم الفطر سماء قال الشاعر:

Francisco Contractor

<sup>(</sup>١) للوازية: ١٧٠ ، ١٧٠ .

<sup>(</sup>٧) أمثل للرعلي: جه س٢٥ ظ الميعادة .

إذا سقط السماء بأرض بأرض قوم وعيشاه وإن كانوا غضابا (٣)

و من صور الخلط في الكتب غير المتخصصة ما يذكره تعلب في شرح ديوائق زهير منأن الحلة الموضع الذي ينزل به ثم صير الناس، ومثل هذا كثير يستعار وأصله لغيره كما قالوا الراوية ، وكما قالوا العقيرة ، وأصل العقيرة أن رجعلا كانت وجله عقيرة فرفعها ثم تنني فيقبال لكل منن رفع عقيرته ، والراوية البعير ثم قيل للمزادة راوية والظمينة البعير ثم قيل للمرأة ظمينة وهذا كثير (١) .

أما المجاز الذي علاقنه المشابهة أعني الاستعارة فقد كان صنيع عبد القاهر فيها صنيماً منفرداً وأشير هنا إشارات موجزة إلى أصول هامة درسها في هذا الباب، من ذلك تقسم الاستعارة إلىمفيدة وغيرمفيدة رعرض كثير من صور الاستعارة غير المفيدة وقد قلنا إن هذه الصور قسم من المجاز المرسل وإن حيد القاهر متن باسم الاستعارة عليها ، وبتى أن أقول أن قدامة قد درس بعض هفه الشواهد في باب المعاظلة وعدما من فاحش الاستعارة من ذلك قول عزود :

فيا رقد الولدان حتى رأيته على البكر يمريه بساق وحافر

وقول أوس بن حجر:

وذات هدم عار تواشرها تصمت بالملد توليا جدعاده وقد كانت لابن قتيبة إشارات ذات صلة وثيقة بما ذكره الجرجاني في صذا الباب. يقول ابن فتيبة في قوله تعالى: .وعلى الذين هادرا حرمنا كل ذي ظفر، أي المُأَلَقُ طَلْمًا عَلَى الاستمارة كما قال الآخر وذكر ضيفاً طراقه ت

فيها رقد الولدان حق رأيته على البسكر يمريه بساق وحافر فجمل الحافر موضع الفدم ، وقال آخر : سامنعها او سوف اجعل رحلها الله ملك أظلافه لم

<sup>(</sup>١) الضاعنين س ٢٦٨ ط سايح .

<sup>(</sup>٧) شرع ديوان زمير م ١٧٠ ما دار الكتب أ

<sup>(</sup>٣) ينظر نند العبر لقدامة: س ٢٠ وأسرَاو لللاقة من ٣٠٠٠ . (٣)

يريد بالاظلاف قدميه و إنما الاظلاف الشاة والبقر ، والبقر تقول للزيمل هو غليظ المشافر تريد الشفتين والمشافر للابل. قال الحطيثة :

قروا جارك العيان لمساجفوته وقلص عن برد الشراب مشافره (۱) م ذكر عبد القاهر الاستمارة المفيدة وقيمتها البلاغية وأكثر في الأطراء على طريقتها ثم قسمها قسمة عامية ، وقال في بيان هذه العمومية ومعني العامية أنك لا تجد في هذه الاستعارة قسمة إلا أخص من هذه القسمة ، وأنها قسمة الاستعارة من حيث المعقول المتعارف في طبقات الناس وأصناف اللغات و ماتجد وقسمع أبداً نظيره من عوامهم كا تسمع من خواصهم ، وقد نظر في هذه القسمة على اللفظ المستعار لانه إما أن يكون اسما و إما أن يكون فعلا . فإذا كان إسما فهو على طريقين ، الطريق الأول أن تنقله عن مساه الأصلي إلى شيء آخر ثابت عملوم فتجريه عليه وتجعله متناولا له تناول الصفة مثلا للموصوف ، وذلك قولك وأليت أسداً وهذا الطريق هو طريق الاستعارة التصريحية كا قال المتأخرون والطريق الثاني أن يؤخذ الإسم عن حقيقته ويوضع موضعاً لايبين فيه شيء والطريق الثاني أن يؤخذ الإسم عن حقيقته ويوضع موضعاً لايبين فيه شيء والمراء إلام والذي استعير له وجعل خليفة لاسمه يشار إليه ، فيقال عذا هو المراد بالإسم والذي استعير له وجعل خليفة لاسمه يشار إليه ، فيقال عذا هو المراد بالإسم والذي استعير له وجعل خليفة لاسمه يشار إليه ، فيقال عذا هو المراد بالإسم والذي استعير له وجعل خليفة لاسمه يشار إليه ، فيقال عذا هو المراد بالإسم والذي استعير له وجعل خليفة لاسمه يشار إليه ، فيقال عذا هو المراد بالإسم والذي استعير له وجعل خليفة لاسمه الإسمال ونائباً منابه ومثال قول لبيد :

وغداة ريح قىدكشفت وقبرة إذ أصبحت بيدالشمال زمامها وعده هي الاستعارة النخييلية عند المتأخرين

ثم بين الفرق بين هذين القسمين بياناً شافياً ثم قال و إذا تقرر أن الإسم في كون استعارته على هذين القسمين فن حقنا أن تنظر في الفعل هـل يحتمل هـذا الانقسام ؟ والذي يجب العمل عليه أن الفعل لا يتصور فيه أن يتناول ذات الشيء كما يتصور في الإسم و لـكن شأن الفعل أن يثبت المعنى الذي اشتق منه للشيء في الزمان الذي تدل صيفته عليه ، فاذا قلت ضرب زيد أثبت القرب لزيد في زمان عاضي، وإذا كان كذلك فاذا استعير الفعل لما ليس له في الأصل فانه يثبت باستعارته له وصفاً هو شبيه بالمعنى الذي ذلك الفعل مشتق منه (٧) .

<sup>(</sup>٧) يَعْلَنُ أَسْرَانِ الْلِلْاعْلَاسِنِ ١٩١٤ إِلَيْهِ ١٩١٤ ع ١٠٠٠ عند ١٠٠٠ عند يند

اى أن الاستفارة تجرى في المصدر وتتبعها الاستفارة في الفعل وتلك هي الاستمارة التبعية وجذا يكون عبد القاهر فد أشار إلى الاستعارة التصريحية بنوعيها الاصلية والتبعية كما أشار إلى الاستعارة النخيباية التي هي قرينة المكتبة .

ويجدر أن أشير هنـا إلى أن الذى وضع هذه المصطلحات ليس هو السكاكل كما يتصور كثير من الباحث بين وإنما هو ابن المنطيب الرازى وكان رحمه الله مق أحلام الفـكر الإسلامي و لم يكن من أعيان البلاغيين كما قلت .

ثم أخذ عبد القاهر يذكر أفسام الاستعارة بادئاً بأفرب هذه الآفسام إلى الأصل أعنى الحقيقة فلكر استعارة الطهران للعدو لآن كلا منهما جفس واحد، ومثله استعارة التمزيق والتقطيع للتغريق، ثم ذكر الضرب الثاني الذي لا يكون فيه المستعار من جلس المستعار له بل هما جنسان إلا أن بينهما وصفا مشتركا كاستعارة الشمس للانسان المتهلل الوجه في قولك رأيت شمساً، ثم ذكر الضرب الثالث الذي هو الصميم الحالص من الاستعارة رحده أن يكون الشبه مأخوذاً من الصور العقلية وذلك كاستعارة النور للعلم،

وحدة الاقسام الثلاثة لا تجرى إلا في الاستمارة التصريحية كلاهو وأمنح من الامثلة (١) .

وقد كرر هبد الفاهر الفرق بين طريقة الاستمارة التصريحية والمكنية فقد ذكر في دلائل الإعجازان الاستمارة وأن تريد تشبيه الشيء بالشيء فتدع أن تفصح بالتشبيه و تظهره و تجيء إلى اسم المشبه به فتمبره المشبه و تجربة عليه تريد أن تقول رأيت رجلا هو كالاسد في شجاعته وقوة بطشه سواء . فتدع ذلك و تقول رأيت أسداً، وضرب آخر من الاستمارة وهو ما كان نحو قوله إذ أصبحت بيدالشهال زمامها ، هذا الضرب و إن كان الناس يضمو نه إلى الاول حيث يذكرون بيدالشهال زمامها ، هذا الضرب و إن كان الناس يضمو نه إلى الاول حيث يذكرون الاستمارة فليسا سواء ، وذلك أنك في الاول تجعل الشيء ليس يه وفي العشرب الثاني تجمل الشيء الشيء الشيء السيء اليس أد (٢) ،

of alite or .

<sup>(</sup>١) ينظر أسرار البلاغة من ٣٧ إلى ٤٠ .

<sup>(</sup>١) دلائل الإنجاذ س١٠٠٠

ثم بين حبد القاهر أن جعل الشيء الشيء ليس له يكون ثمرة تشبيه ما جعل الشيء الشيء له بعلت طا البد بالمدو الشيء له بمسا هو له في الحقيبقة أي تشبيه الشيال التي جعلت طا البد بالمدو المصرف.

يقول عبد القاهر ليس لك أكثر من أن تخيل إلى نفسك أن الشال في تصريف الغداة ، على حكم طبيعتها كالمدير المصرف لما زمامه بيده ومقادته في كفه ، وذلك كله لا يتعدى التخيل والوهم والتقدير في النفس من غير أن يكون هناك شيء بحس وذات تتحصل (١) .

وهذا بيان للاستعار المكنية أو بيان لمذهب الخطيب فيها، فقد ذكر الخطيب أن الاستعارة المسكنية هي التشبه المعنمر في النفس أىالتشبه الذي لا يتعدى التخيل والوم والنقدير في النفس كما يقول هبد الفاهر -

وكانت في دراسة البلاغيين قبل حبدالفاهر إشارات إلى الفرق بين هذين العلريفين وللمرات على بن عبد العزيز ولمركن هذه الإشارات كانت غائمة ، من ذلك قول القاضي على بن عبد العزيز الجرجاني في الإفراط في الاستعارة .

وقد كان بعض أصحابنا يحاريني أبيانا أبعد أبو الطيب فيها الاستعارة وخرج عن جد الاستعال والعادة فسكان عا عدد منها قوله :

مسرة في قلوب الطيب مفرقها وحسرة في قلوب البيض واليلب وقوله : تجمعت في فؤاده هم ملا فؤادا الزمان أحداها

فقد جمل الطيب والبيض واليلب قلوبا والزمان فؤادا وهذه استمارة لم مجمر فليسمارة لم مجمر في المناسبة وطرف في شهر ولا بعيد و إنما تصح الاستمارة وتحسن على وجه من المقاسبة وطرف من القديم والمقارنة فقلت له هذا ابن أحد يقول :

ولحت طيب كل معصفة هوجاء ليس الباز بشر فا الفصل بين من جعل الربح لمبا ومن جعل العليب والبيض قلماً . وعلنا أبو رميلة يقول :

The same of the same of the

<sup>(</sup>١) أسرار البلامة: ٢٧ س،

هم سأعد الدهر الذي يتتي به وهذا الكبيت يقول:

ولمسا رأيت الدمر يقلب ظهره وشاتم الدهر العبقى يقول :

ولما وأيت الدهر وهرا سبيله ومعرفة حصاء غمير مضادة وجبهمة قرد كالشراك منتيملة

. -

وما خيركف لا تشو. يسأهد

على بطنه فعل المعمك بالرحل

وأبدى لنا ظهرا أجب مسمعاً عليه ولونا ذا مثانين أجسدها وصعر خديه وأنفأ بجسما

فهؤلاء قد جملوا الدهر شخصاً متكاملالاعضاء تام الجوارح فكيف أنكرت على أن الطيب أن جعل له فؤاداً(١) .

وقد يبسط الفاضى وجه هذه الاستعارات فيقول و وذلك أن الربح لماخرجت بعصوفها من الاستقامة وزالت عن الترتيب شبت بالاهوج الذى لا مسكة في عقله ولازبر البه ولما كان مدار الاهوج على النباس العقل حسن مع هذا الوجه أن يحمل الربح عقلا(٧) ، وهذه إشارة قريبة إلى ما ذكره البلاغيون من أن اللازم المذكور في الاستعارة المكنية هو ما يكون به قوام وجه الشبه أو كاله كنطق الحال وأظفار الموت ،

وقد أشار أبو الفتح عُمَان بن جنى إلى طريقة الاستعارة بالسكتاية ووجه التجوز فيها .

يقول فى قوله تعالى واسأل الفرية التى كنا فيها مبينا أن الجاز فيها جاء الاخراصه الثلاثة أى النسبيه والانساع والتأكيد . يقول وأما التشبيه فلانها شبهت بمن يصح سؤاله (٣) ويقول فى قولهم بنوفلان يعلوهم الطريق ، ووجه التشبيه أخباوك عن الطريق ما تخبر به عن سالكيه فشبهته بهم إذ كان هو المؤدى لهم فكأنه هم (٤) . ويقول شيخنا المرحوم محد على النجار معلقا على هذا ، تراه يميل إلى

<sup>(</sup>١) الوصاطة ص٤٢٩ ، ٤٣٠ .

<sup>(</sup>٧) المرجع البابق .

<sup>(</sup>٣) المُصالِّس جه س٤٤٢ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق السابق ص ٤٤٦٠

الاستعارة بالكناية فهو يشبه الطريق بقوم سائرين وجعل الوطء دليل ذلك التشبيه (۱) وثم أنه بق من أمر الاستعارة التخييلية شي لا باس من أن أشير إليه ذلك هو أن ما ذهب إليه أبو يعقوب يوسف السكاكي من اعتبار قرينة المكنية استعارة تصريحية تخييلية قد أشار إليه عبد القاهر بالرفض والاستحالة ولا يمنع رفض عبد القاهر له واعتباره مستحيلا أن يكون السكاكي قد تأثر به في ذلك ويقول هبد القاهر في بيان أن النقل لا يتصور في الاستعارة التخييلية ، ذلك أنه يقول هبد القاهر في بيان أن النقل لا يتصور في الاستعارة التخييلية ، ذلك أنه ليس ههنا شيء يزعم أنه شهة باليد حتى يكون لفظ اليد مستعاراً له وكذلك اليس فيه شيء يتوهم أن يكون قد شهه بالزمام (۲) .

ويقول في موضع آخر ، فأنت الآن لا تستطيع أن تزعم في بيت الحياسة اللهاسة أي قوله :

إذا هزه في عظم قرن تهللت عواجد أفواه المنايا الصواحك أنه استمار الفظ النواجز ولفظ الافواه لآن ذلك يوجب المحال وهو أن يكون في المنايا شيء قد شبه بالنواجز وشيء قد شبه بالافواه(٢).

ويقول السكاكي مثبتاً ما نفاه عبد القاهر . وهي أي الاستمارة التخييلية — أن تسمى باسم صورة متحققة صورة عندك وهمية محصنة تقدرها مشابهة لها مفردا في الذكر في ضمن قريئة مانعة عن حمل الإسم على ما سبق منه إلى الفهم من كون مسهاه شيئاً متحققاً ، وذلك مثل أن تشبه المنية بالسبع في اغتيال النفوس والتزاع أرواحها بالقهر والغلبة من غير تفرقة بين نفاع وضرراً ولا رقة لمرحوم . . . تشبها بليغاً حتى كانها سبع من السباع فياخذ الوهم في تصويرها في صورة السبع واختراع ما يلازم صورته ويتم به شكله من ضروب هيئات وفنون جوادح وأهمناه وعلى الخصوص ما يكون قوام اغتيال السبع النفوس بها وتمام افتراسه وأهمناه وعلى الخمياب والخالب ثم يطلق على مخترعات الوهم عندك أسامي الفرائس بها من الافراد بالذكر وأن تضيفها إلى المثبية الشهية بالسبع ليكون المتحققة على سبيل الافراد بالذكر وأن تضيفها إلى المثبية الشهية بالسبع ليكون المتحققة على سبيل الافراد بالذكر وأن تضيفها إلى المثبية الشهية بالسبع ليكون

<sup>(</sup>١) عامش المرجع العابق .

<sup>(</sup>١) دلائل الإجاز س٨٨٧ ، ٢٨٧ .

<sup>(</sup>٧) ولائل الإنجاز من ٧٧٠ .

إضافتها إليها قرينة مانعة من إجرائها على ما سبق إلى القهم منها من تُعقق مسمياتها(١).

ولم ترجع عظمة جهود عبد القاهر في دراسة البلاغة إلى إشاراته إلى أصول التقسيات والتفريعات فحسب وإنما ترجع أيضاً إلى هذه التحليلات العالية الذي يبسط فيها وجه التجوز ويتحدث فيها عن العلاقات بين الاشياء وكل ما ذكره عبد القاهر في دراسة الاستمارة يصلح شاهداً على قدرته البالغة في فهم النص وذوقه وتحليله.

وقد كانت الحضومات حول النصوص الآدبية حافزاً قويا لإنهاضهم الثقاد وشعد عقولهم ومد أبصارهم إلى جوانب النصوص وتعليل صورها وقد أقرت هذه الحنصومات الدراسة البلاغة في هذا الجانب التطبيق الهام ولا شك أن هذه الدراسة القيمة التي نهض بها أبو بشر الآمدى في كتابه الموازنة ، وهذه الجهود المشمرة التي أودها القاضي على بن عبد العزيز كتاب الوساطة من خيرما يعتز به تراثمنا الآدبي ، وقد كانت هذه التحليلات الهامة عونا لعبد القاهر الجرجاني في بناء طريقته الفذة في مجال التحليل والعرض وقد يكون أبو بشر الآمدى أكثر النقاد تأثيراً في عبد القاهر في هذا الجال .

يقول الآمدي في قول امرىء القيس :

فقلت له لما تمعلی بصلبه . . . واردف أعجازاً ونا. بكلـكل .

وقد عاب امرة القيس بهذا المعنى من لم يعرف موضوعات المعانى و الجازات وهو فى غاية الحسن والجودة والصحة، وهو إنما قصد وصف أجزاء الليل العلويل فله كر امتداد وسعله و تثاقل صدره للذهاب والانبعاث وترادف أحجازه وأواخره شيئاً فشيئاً ، وهذا عندى منتظم لجميع معوت الليل العلويل على هيئته

<sup>(</sup>١) منتاح الناوم س ٢٠٠٠ و

وأعجازاً رادفة الوسط وصدراً متنافلا في نهوضه حسن أن يستفين البوسط وأعجازاً رادفة الوسط وصدراً متنافلا في نهوضه حسن أن يستفين البوسط اسم الصلب وجعله متمطيا من أجل امتداده لان تمطى وتمدد بمنزلة واحدة وصلح أن يستعير الصدر اسم المنطكل من أجل نهوضه ، وهذا أقرب الاستمارات من الحقيقة وأشد علاءمة المناها لما استعير له (۱).

ويقول عبد القاهر في هذا البيت :

ريمون ويما عواصل في شرف الاستمارة أن ترى الشاعر قد جمع بين عدة استطارات وما عواصل في شرف الاستمارة أن ترى الشاعر قد جمع بين عدة الله قول قصداً إلى أن يلحق الشكل وأن يتم المعنى والشبه فيا يريد مثاله قول أمرى. القيس:

فقلت له لما تمعلى بصلبه واردف اعجازا وناء بكلكان الدف جا لما الما جعل الهاجعل الماجعل وراعى الصلب وثلث فجعل له كالكلا قد نابه فاستوفى له جعلة اركان الشخص وراعى عا يراه الناظر من سواده إذا نظر قدامه وإذا نظر إلى خلفه وإذا وقع البصير ومد في عرض الجلو (٢).

وكثير منشواهد الاستمارة في كتابة عبد القاهر قد تاقشها الآمدي من ذلك ما ذكره الآمدي في بيت زهير المشهور ؛ وعرى أفراس الصبا ورواحله ،

وما ذكره في قول طفيل الفئوى :

وجعل كورى فوق ناجية يقتات شجم سناهها الرحل(٣)

قات أن الخصومات حول النصو من الأدبية أثرت البحث البلاغي مجانب
هام من الدراسة النظرية التطبيقية واست أقصد الخصومة التي قامت حول شعر
البحاري وأبي أم والمتني فحسب كا يتبادر إلى الأذهان ، وإنما أقصد معانب
هذا ظلك الخصومة الكبري ، حول النص القرآني ، وبحب أن نذ كرهننا وقفات هل بن عيسي الروماني عند صور الاستعارة وإشاراته الفذة إلى دلالاتها الاجهية

ولا) المواذية س٠٣٤٠ .

١٧) دلائل الإنباز سه ٠

 <sup>(</sup>٣) تنظر الموازنة س٠٩٣٩ .

يقول في قوله تمالى بريح صرصر عاتبة حقيقته شديدة والعتو أبلنغ منه الآن العتو شدة فيها تمرد ، ويقول في قوله تمالى دولما سكته عن موسى النصب، حقيقته التفاء الغضب ، والاستمارة أبلغ لآنه التني انتفاء مراصد بالمودة فهو كالسكوت عما على مراصدة السكلام بما توجيه الحسكة في الحال فانتنى الغضب بالسكوت عما يكره . . واشتمل الرأس أصل الاشتمال للناروموفي هذا الموضع المنع وحقيقته كثرة شيب الرأس إلا أن السكرة لما كانت تتزايد سريما صارت في الانتشار والإسراع كاشتمال النار وله موقع في البلاغة عجيب وذلك أنه انتشر في الرأس المئارة المئة منا مستمار وهو أبلغ وحقيقته بل نورد الحق فإذا هو زاهق، قالفذف والدمغ هنا مستمار وهو أبلغ وحقيقته بل نورد الحق على الباطل فيدهمه على الباطل فيدهمه ، وإنما كانت الاستمارة أبلغ لآن في القذف دليلا على القير فالحق يلتى على الباطل فيزيله على جهة المهم والاصطرار لاعلى جهة الإكراء والقير فالحق بيلتى على الباطل فيزيله على جهة القهر والاضطرار لاعلى جهة الشك والاوتياب يلتى على الباطل فيزيله على جهة القهر والاضطرار لاعلى جهة الشك والاوتياب ويدمغه أبلغ من يذهبه لما في يدمغه من التأثير فيه فهو أظهر في الشكاية وأهلى في تأثير القوة (المنور)).

ويعلق الاستاذ الحنولى على تحليلات الرمانى لصور الاستعارة بقوله، ويستطيع الدارس لاثر الرمانى فى البيان العربى أن يقرر أن الرمانى فى دواسته القرآنية جاوز بالصورة البيائية مرحلة صباها وكاد يحقق لها شبابها فقد أبدى قباحث الجمال القرآنى سافرا رائما أخاذا ولم يقف عند بيان المعنى الحقيق والمجازى والعلاقة بهينهما بل يعرض الحقيقة ويوازن بينها وبين الاستعارة ويبين في مدى أثرها فى النفوس ومبلغ إثارتها للحس فعرض الرمانى يحمل الوجدان ينقعل بالصدورة القرآئية بعد أن أبدى جمالها المكنون(٢).

قد أشرت إلى أن التمثيل الذي يكون على حد الاستعارة قسم من أقسام المجاؤ كا بهن عبد القاهر وقد أشار حبد القاهر إلى صورها وهيزها عن التمثيل البكائن على حد القشبيه يقول في هدذا ، أما التمثيل الذي يكون بجازاً لمجيئك به على حد الاستعارة فثاله قوالك للرجل يتردد في الشيء بين فعلم و تركد أو التنقدم وجلا و تؤخر اخرى فالأصل في هذا أراك في ترددك كن يقدم وجلا و يؤخر أخرى ثم اختصر

<sup>(</sup>١) النسكت في إصبارُ القرآن ص ٧٩ ، ٨٠ ، ٨١ ، ٨٨ عَمَنْ ثلاث وسائل.

۸۷ أثر المترآن في تعلور البلاغة س۸۷ .

الكلام وجعل كأنه يقدم الرجل ويؤخرها على الحقيقة كما كان الأصل في قواك رأيت أسداً رأيت رجلا كالاسد(١) .

م التمثير عبد القاهر التمثيل الذي جاء على حد الاستعارة في هـذه الصور ولم يحصر عبد القاهر التمثيل على الاستعارة في المفرد إذا كان الشـبه فيها على الاستعارة في المفرد إذا لم يكن الشبه فيها عقلياً أي إذا عقلياً ومنع إطلاقه على الاستعارة في المفرد إذا لم يكن الشبه فيها عقلياً أي إذا كانت الاستعارة مبنية على تشبيه صريح .

يقول هبد القاهر وإذ قد تقررت هذه الجملة فإذا كان الشبه بين المستعار منه والمستعار له من المحسوس والغرائز والطباع وما يجرى مجراها من الأوصاف المعروفة كان حقها أن يقال إنها تشعمن التشبيه ولا يقال أن فيها تمثيلا وضرب مثل وإذا كان الشبه عفليا جاز إطلاق التمثيل فيها وأن يقال ضرب الإسم مثلا لمكذا كفولنا ضرب النوو مثلا للقرآن والحياة مثلا للعلم (٣).

ويتحصل من هذا أن عبد القاهر يطلق المشـــل والتمثيل على القصبيه المؤلّ وما بني عليه من الاستمارة سواء كانت مفردة أو مركبة .

أما بحث التجوز في الإسناد فقد كان موضع اهتهام النحاة والمتكلمين والبلاغيين مئذ بداية الاشتغال بعلوم النحو والكلام والبلاغة. اهتم به النحاة لان موضوعه الحكم وهو موضع الإثبات والنفي في الجلة وهو مناط الفائدة فيها ، واهتم به المتكلمون لا تصال صوره بموضوع خلافي هام وهو أفعال اقه وأفعال العباد ، وإسناد الختم والنبي والإضلال وكل ما هو قبيح في نظرهم إلى المولى سبحانه فيكان لابد أن ينشط المانمون وأن يصرفوا هذا الإسناد عن وجهه وأن يبيئوا

<sup>(</sup>١) علائل الإعلاس ١١٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ٤٧ .

<sup>(</sup>٧) اسرار البلاقة مي ١١١ .

هذه الطريقة اللغوية وأن يفصلوا ملابساتها وقرائها ، وقد اهتم به الأدباء لأنه طريقة من طرق الآداء يجرى فيها الإسناد على غير المألوف، وأشير هنا أشارات سريعة إلى الجهود التي سبقت عبد القاهر في هذا الباب والتي لانشك في أنه أفاد منها المكثير ومن هذه الجهود ما صنعه سيبويه الذي وقف عند صور المجاز العقلي وبين ما فيها من تجوز وذكر أمثلة ترددت بعده في هذا الباب ومن ذلك قوله في بيت الحنساء:

ترتع ما غفلت حتى إذا أدكرت فإنما هي إقبال وإدبار

فيملها الإقبال والإدبار بجازاً على سمة الكلام كفولك نهارك صائم وليك قائم (۱) ، وكانت إشارات الفراء في دراسة صدوره قريبة من دراسة المتأخرين ولذلك نجد شبها قوياً بين تحليلاته لحذه الصور وتحليلات الزخشرى من ذلك قوله في قوله تعالى دفا رجحت تجارتهم، ربماقال القائل كيف تربج التجارة وإنما يربج الرجل التاجر ؟ وذلك من كلام العرب ربح بيعك وخسر بيعك فحسن القول بقلك لاف الربح والحنسران إنما يكونان في التجارة فعلم معناه ، ومثله من كلام العرب ليل نائم ومثله من كناب الله فإذا عزم الامر وإنما العزيمة للرجال . . فلو قال ليل نائم ومثله من كتاب الله فإذا عزم الامر وإنما العزيمة للرجال . . فلو قال ليل نائم ومثله من كتاب الله فإذا عزم الامر وإنما العزيمة للرجال . . فلو قال يوضع لائه قد يكون العبد تاجراً فيربح أو يوضع فلا يعلم معناه إذا كان متجوزاً فيه فلو قال قائل قد ربحت دراهمك ودنانه كوخسر برك معناه إذا كان متجوزاً فيه فلو قال قائل قد ربحت دراهمك ودنانه كوخسر برك ورقيقك كان جائزاً لدلالة بعضه على بعض (۱) ، وفي هذا إشارة واضحة إلى علاقة وقد أفاد الزيخشرى من هذا النص في تفسير هذه الآية (۳).

وقد وقف ابن قتيبة عند صور هذا المجاز فى باب مخالفة ظاهر اللفظ معتاه وقال و ومنه أن يجىء المفعول به على لفظ الفاعل كقوله سبحاته ولا عاصم اليوم من أمر الله إلا من رحم، أى لامعصوم عن أمره، وقوله من ما. هافق أىمدفوق، وقوله في هيشه راضية أى مرضى بها ، وقوله أو لم يروا أنا جعلنا حرماً آمناً أى

<sup>(</sup>١) الكتاب ج ١ م ١٩٩٠

۱۶ معاني الترآن للتراء جوا س٤٠٠

<sup>(</sup>۴) ينظر الكفاف جه مرجم ،

مأمونا فيه ، وقوله وجعلنا آية النهار ميصرة أى مبصراً بها ، والعرب تقول ليل مأمونا فيه ، وقوله وجعلنا آية النهار ميصرة أى مبصراً بها ، والعرب تقول وهو قليل نائم وسركاتم ، ثم يقول وهنه أن يأتى الفاعل على لفظ المفعول به وهو قليل كقوله إنه كان وعده ما تياً (۱) .

ويقول في موطن آخر راداً على الطاعنين على القرآن بالمجاز .

والله تعالى يقول وفاذا عزم الامروإنما يعزم عليه، ويقول تعالى وفما ربحت تجارتهم، وإنما كذب وإنما كذب به (٢)،

ويشير الآمدى إلى صور هذا المجاز ويرى أنه ينبغى أن ينتهى فيه إلى ما أنتهت العرب لآن اللغة لا يقاس عليها . يقول فى قول الشاعر : فالدمع يذهب بعض جهد الجاهد لو كان استقام له أن يقول بعض جهد الجهود لـكان أحسن وألليق وهذا أغرب وأظرف ، ثم يقول الآمدى ، وقد جاء أيضا فاهل بمنى مفعول قالوا عيشة راضية بمنى مرضية ، ولمح باصر وإنما هو يبصر فيه ، وأشباه هذا كثيرة معروفة ولـكن ليس فى كل حال يقال وإنما ينبغى أن ينتهى فى اللغة إلى حيث المهوا ولا يتعدى إلى غيره لان اللغة لا يقاس عليها (٣) .

وواصح أن هذه الإشارات صيفة ومحدودة ويظهر هليا الطابع النحوي الذي يهتم يوقوع فاعل موقع مفعول وليست هنا نظرات في بيان قيمته وأثاره في الاساوب ولا نظرات تفرق بينه وبين المجاز اللغوى كما أنه ليس فيه بسط ولا تعليل لصوره ولا إبراز لملاعه كطريقة من طرق الآداء.

وقد يسط عبد القاهر القول في كل هذا ففرق بينه و بين المجاز اللغوى و بين أنه يجاز من طريق المعنى والمعقول و توصف به الجلة ولا وجه لنسبته إلى اللغة وقد طال شرحه في هذا المرضوع وأجهد نفسهه وأجهد قارئه حتى يصل إلى أنه مجاز مختلف عن المجاز المشهور في اللغة ثم ذكر حد هذا المجاز بقوله : وحده أن كل جبلة أخرجت الحدكم المفاد بهما عن موضعه في العقل لضرب من التأول

A Same of the same

<sup>(</sup>١) فأوبل شكل الفرّان س٧٩٧ .

<sup>(</sup>٧) المرجع الماري ص ١٩٠٠ .

<sup>(</sup>٧) الوازية س٧٠٧٠٠

فهى مجاز (١) وأشار إلى أنه كثير فى القرآن وذكر له شواهد كثيرة بين فيها القرق بين المجاز فى الإثبات والمجاز فى المثبت (٢) وقد ذكر هذا المجاز فى كتاب دلائل الإعجاز ولم يقف طويلا ليبين أنه مجاز من جهة العقل كا فعل فى أسرار البلاغة، ولسكنه انصرف إلى بيان قيمته البلاغية ووازن بينه وبين الاسلوب العادى فى المهنى الذي جاء على طريقته ، ثم أشار إلى أنه ليس بلازم أن يكون الفعسل فيه فاعل فى التقدير إذا أنت نقات الفعل إليه عدت به إلى الحقيقة ،وقد خالفه فى هذا المناخرون وأولهم ابن المنطيب الرازى ثم أشار إلى أن المتكلم قد يحتاج فى كثير من الاحيان إلى أن يهى و العبارة لهذا المجاز بشى و يتوخاه فى النظم كما يفعل فى المجاز اللغوى وضرب مثلا لذلك قول الشاعر:

تيموب له الظلماء عدين كأنها زجاجة شرب فير ملاى ولا صفر فقال تجوب له وذكر هذا المتعلق ثم قال هين وقطعها عن الإضافة ،ولو قال تجوب له الظلماء هيئه لم يكن بهذا الحسن ، ثم ذكر قول المتنساء :

ترتع ما غفات حتى إذا ادكرت فانها هي إقبال وإدبار

ثم على عليه بقوله: واعلم أنه ايس بالوجه أن يعد هدذا على الإطلاق معد ما حذف منه المعتاف وأقم المعناف إليه مقامه مثل قوله عز وجل و واسأل القرية ، وإن كنا ترام يذكرونه حيث يذكرون حذف المعتاف ويقولون أنه في تقدير فانما هي ذات إقبال وإدبار ، ثم يقول في تعليل عشع تقدير المعتاف لانا إذا جعلنا المعنى فيه الآن كالمعنى إذا نحن قلنا فانمها هي ذات إقبال وإدباد أفسدنا الشعر على أنفسنا وخرجنها إلى شيء منسول وإلى كلام علمي مرفول ، أفسدنا الشعر على أنفسنا وخرجنها إلى شيء منسول وإلى كلام علمي مرفول ، وبهذا يكون عبد القاهر قد وضع أصول هذا الباب (٣) ،

ويقول الاستاذ الدكتور شوقى منيف : والذي لاشك فيه أنه يعد مكتشف الجازالمنكمي في مثل أنبت الربيع البقل وهو مجاز لا في الكلمات وإنما في الإسناد

<sup>(</sup>١) أسوار البلاغة ميه٣٠٦ ٠

<sup>(</sup>٧) ينظر أسوار البلاغة مد٢٩٧ إلى ٣٣٣ ،

<sup>(</sup>١) ينظر دلالل الاعجاز من ١٩٨ إلى ١٩٨ ويده والله ١٩٨٠ ويده

ولذلك سماء مجازاً حكمياً أو عقليها ، ثم لاحظ الاستاذ الفاصل إن فكرة هذا الجاز لم تكن قد اتصبحت تماماً في نفسه، ولعله الدفع في ذلك بعامل محاولته أن يرد كل شيء في جمال النظم إلى العقل ، ثم قال وإنما يدفعنا إلى هذا القول أمنا تجده يدخل في المجاز الحكمي أو الإستادي قولهم عن بعض الإبل في الرعى إما هي إقبال وإدبار ، وأنشد عنه أيضاً قول المتني :

بدت قدراً ومالت خـوط بان وفاحت عنـبرا ورنت غـزالا

وقد علق عليه بأنه ليس على تقدير مثل قر ومثل عنبروغزال ، وبذلك سلك البيت في المجاز الحسكمي وهو من التشبيه البليغ ، ويمثى فيجعل من السكفاية نوعاً يدخل في هذا المجاز الحسكمي وهو الذي يأتى من إسناده لغيره كقول زيادالاعجم:

أن السياحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج ويجمل من هذا الضرب قول الشنفرى يصف امرأته بالمفة:

يبيت بمنجاة من اللوم بيتها ﴿ إِذْ مَا بِيُوتَ بِالْمُلَامَةُ حَلَّتُ

فقد توصل إلى ننى اللوم عنها و إبعادها هنه بأن نفاه عن بيتها و باعد بينها وبيئه والفرق بينه و بين زياد أنه يننى وزياد يثبت وقد سمى البلاغيون بعده هذا اللون باسم الكناية عن نسبة(١).

وقد بعد هذا الكلام عن الصواب بعداً بيناً حتى حسبت أن هنا خطأ في الكتاب أو في ترتيب صفحاته فقد عهدت الاستاذ عافاه الله دقيقاً في فهمه لكثير من مسائل هذه الملغة ، أما أن عبد القاهر مكتشف المجاز الحكمي فذلك باطل بدليل ما قدمناه من جهود السابقين على عبد القاهر ولو أتيح لمنا أن تستقصي القول في بيان جهود أخرى لوضعنا يد القاريء على دراسة واهية لهمذا الباب وخصوصاً في عاولات المعتزلة الذين يهتمون بصرف الإسناد عن ظاهره إذا كان هذا الطاهر يوجب إثبات أفعال لله يرون أنها للعبد ، وإذا نظر القارى، إلى كتاب أعالى المرتضي وكتاب تنزيه القرآن عن المطاهل ومقشابه القرآن للقاضي

<sup>(</sup>١) البلاغة علود والريخ في ١٨٥ .

عبد الجبار فسوف يحد من ذلك الكثير فضلا عما أشرنا إليه . وأما أن عبد القاهر أدخل في المجاز المسكمي بيت المخلساء فليس هذا إلا تطبيقاً دقيقاً للحد الذي ذكره للمجاز العقلي فهوكما يقول كل جملة أخرجت الحسكم المفاد بها عن موضعه في العقل الفترب من التأول ، وهذا الحد ينطبق تماماً على هذا البيت لآن الحسكم قيه خارج عن موضعه في العقل ، نعم ليس قول المؤنساء هذا داخلا في المجاز العقلي هند الخطيب لانه جعله خاصاً باسناد الفعل أو ما في معناه إلى غير ما هو له، ولعل تصور الاستاذ الفاضل للمجاز العقلي عند الخطيب هو الذي دفعه إلى إنكار أن يكون البيت من المجاز عند عبد القاهر ، نم إن هذا البيت مشهوو في لسبته إلى الحنساء وقد ذكره عبد القاهر منسوباً إليها فسكيف ينسيه العلامة إلى قولهم عن بعض الإبل في الرهي والبيت من أروع ما قيل في الرئا، ، وأما أن عبد القاهر قد أدخل بيت المثني :

بدت قدراً ومالت خوط بان وفاحت عنبراً ورثت غزالا في المجاز الحسكمي فذلك مالايفهم من كلام عبد القاهر لانه ذكر هذا البيت بعد ما بين أن تقدير المحذوف في بيت الحنساء يخرج الشعر إلى شيء هفسول وكلام عامي مرذول ثم قال و وكان سبيلنا سبيل من يزعم مثلافي بيت المتغبى: بدت قدراً ومالت خوط بأن وفاحت عنبراً وونت غزالا أنه في تقدير محذوف وإن معناه الآن كالمعني إذا قلت بدت مثل قدر ومالت مثل خوط بأن . . في أنا نخرج إلى الغثانة وإلى شيء يعزل البلاغة عن سلمانها، ولا يفهم من هذا أنه أدخل بيت المتنبي في المجاز الحسكمي ، وإنما هو مثال لمسا يفسد بتقدير المحذوف كا يكون في بيت المتنساء .

وأما أن عبد القاهر جعل من الكتاية نوعاً يدخل في هذا المجاز الحسكمي وأن هذا النوع سماه البلاغيون بعده كتاية عن قسة فذلك أبعد عن الصواب من كل ماسبق لآن هذين البيتين ملكوران في فصل عاص بالسكتاية لم يذكر من كل ماسبق لآن هذين البيتين ملكوران في فصل عاص بالسكتاية لم يذكر فيه المجاز الحسكمي وعبارات عبد القاهر واضحة لا ليس فيها ولا غموض فيه المحاز الحسكمي وعبارات عبد القاهر واضحة لموصوف وهذا شيء والتحوف في أن هذه الصور من السكتاية عن إلبات صفة لموصوف وهذا شيء والتحوف في الإستاد شيء آخر.

## : بولند

كانت دراسة عبد القاهر للسكتاية هي الصورة التي تناقلتها كتب المتأخرين، وذلك لانه حرر أقسامها وحلل مثلها ، وإن كان لم يتسكلم عن الموصوف ولسكك كان دنيةً أفيما تسكلم فيه ، وليت البلاغيين بعده حافظوا هل على المرية قله في التحليل والتمييز .

وقد أشار إلى أن العرب كما يتركون التصريح بالصفة إلى التعبير عنها بطريق السكناية والتعريض وكذك يذهبون في إثبات الصفة هذا المذهب وإذا فعلوا بدت هناك محاسن تملا العلرف ودقائق تعجز الوصف ورأيت هناك شعراً وسعراً (١) ، ثم أخذ عبد القاهر في سوق الاحثلة وتحليلها وبيان الفروق الدقيقة بين الصوو فذكر قول زياد الاعجم ،

إن السماحة والمروءة والندى ﴿ فِي قَبَّةٍ ضَرِّبُتَ عَلَى أَبِّنَ الْحُشْرِجِ

ثم بين أن الشاعر عدل في هذا عن إثبات هذه الخلال للممدوح بالطريق الواضح المكشوف ــ كأن يقول هي بجوجة فيه أو مقصورة عليه ــ إلى هذا الطريق فجمل كونها فيه وكان لهذا فعنل في جزالة هذا القول وفخامته ولو أنه أتى هذا الممنى من طريق التصريح لكان كلاما غفلا وحديثاً ساذجا . وهذه الصنعة في طريق الإثبات هي نظير الصنعة في المعاني إذا جاءت كنايات عن ممان آخر نحو قوله:

ومايك في من حيب فاني بعبان السكلب مرزول الفصيل

و فيكما أنه إنما كان من فاخر الشعر وعما يقع في الاختيار الأجل أن الراد أن يذكر نفسه بالقرى والضيافة فيكنى عن ذلك بجبن البكلب وهزال الفصيل وترك أن يصرح فيقول قد عرف أن جانبي مألوف وكلبي مؤدب لابير في وجميعوه من يفضائي من الاضياف ، وإنى أنحر المثالي من أبلي وأدع قصالها هولي (١) .

<sup>﴿(</sup>١) وَلَا إِلَى الْإِنْهِالِ مِنْ ١٩٩٠ (١) وَلَا ثِلَ الْإِنْهِالِ مِنْ ١٩٩٠

عم بين حبد القاهر الصور اللقضاجة في السكتابة عن إثبات الصفة إلى الموصوف والصور المقشاجة في السكتابة عن الصفة الفسها فذكر أن قول زياد.

إن السياحة والمروءة والندى ﴿ فَي فَيةَ حَرِبَتَ عَلَى أَبِنَ الْحَشْرِجِ

تظير قول يزيد بن الحسكم يمدح المهلب وهو في حيس الحجاج.

أصبح في قيدك السياحة والمجسند وفعنل الصلاح والخسب .

وأول عوف بن الأحوس :

زجرت کلانی آن بیر مقورها .

شبيه بالبيت السابق:

وما يك في من عيب فاتى ببان السكاب مهزول القصيل

وقوله مهزول الفصيل وإن كان كناية عن الجود ليس كقوله جبأن السكلب فلا يلزم أن تسكون الصور الواقعة كناية عن معنى واحد متشاجة وإنما قوله مهزول الفصيل شبيه بقول ابن هرمة : لا أمتع العوذ بالفصال .

وقدول نصيب : وكلبك آنس بالزائراين من آلام بالابنة الزائرة نظير قول الآخر :

يكاد إذا ما أبصر العنيف مقبلا يكلمه من حبه وهو أهيم

وقوله : وحيثما يك أمر صالح . تـكن . تظير قوله :

يصير أبان قرين السما ح والمكرمات معاحيث صادا

ومثله قول أبي أواس :

فما جازه جود ولاحل دونه ولكن يصير الجود حيث يصير ال

وبهذه الطريقة الفذة بسط عبد القاهر السكتاية في قسمين هامين من أقسامها وكان التعريض عنده مرادفا لها لا يفرق بينهما كاكان التأويح كذلك .

<sup>(</sup>١) ينظر دلائل الإجاز ٢٠١ لمل ٢٠٣

وعباً لا ريب فيه أن عبد القاهر سبق بإشارات قديمة إلى مسده الدراسة ولكنها لم تكن مثل أسلوبه الفنى الحدد .

فقد درس قدامة صوراً من الكناية وسماما الارداف .

يقول ومن أنواع النلاف الملفظ والمعنى الأرداف وهو أن يريد الشاهر دلالة على معنى من المعانى فلا يأتى باللفظ الدال على ذلك المعنى بل بلفظ يدل على معنى هو ردفه وتابع له فإذا دل التسابع أبان عن المتبسوع ، ثم ذكر قول ابن أنى ربيعة .

بعيدة ميوى القرط أما لنوفل أبوها وأما عبد شمس وها:م وإنما أواد هذا الشاعر أن يصف طول الجيدفلم يذكره بلفظه الحناص به بل أتى يمتى هو تابع لطول الجيد وهو بعد مهوى القرط ، ومثل ذلك قول اهرىء القيس :

وتصنحى فتيت المسك فوق فراشها اثروم الصحى لم تنتعلق عن تفصل

وإنما أزاد امروء القيس أن يذكر ترفه هذه المرأة وأن لها من يكفيها فقال نؤوم الصحى وإن فتيت المسك يبقى إلى الصحى فوق فراشها ، وكذلك سائير البيت() .

وهكذا ظل قدامة يعرض صوراً للكناية عنصفة ويبين وجه الدلالة فبها مثم عرض للكثرة الوسائط أو إخفاء التلازم التيلايظهر فيها المطلوب بسرعة وبين أن هذا الباب إذا غمض لم يكن داخلا في جملة ما ينسب إلى جيد الشعروقد أشار إلى أن هذه الطريقة في الدلالة هي طريقة التمثيل أيضاً وعرف التمثيل بأنه أن يريد الشاعر إشارة إلى معني فيضع كلاما يدل على معني آخر وذاك المعني الآخر والله مثبتان عما أراد أن يشير إليه مثل قول الرماح بن ميادة :

ألم أك في يمني يديك جعلتني فلا تجعلني بعدها في شهالسكاد؟؟

<sup>(</sup>١) لقد الهير مي١٧١

<sup>(</sup>٧) ينظر نقد العبر من ١٨١ أ ١٨٢

وقد أفاد الجرجان من هذا حين أشار إلى أن الكلام على ضربين ضرب أنت تصل منه إلى الفرض بدلالة اللفظ وحده كقولك خرج زيد وضرب آخر أنت لا تصل منه إلى الفرض بدلالة اللفظ وحده ولسكن بدلك اللفظ على معناه الذي يقتصنيه موضوعه في اللغة ثم تجد لذلك المدنى دلالة ثمانية تصل بها إلى الفرض ومداو هذا الأمر على السكفاية والاستعارة والتمثيل(١)

وإذا نظرنا إلى تعريف عبدالقاهر للسكناية وجدناه لا يختلف كثيراً حماذكره قدامه في الآرداف. يقول عبد القاهر والمراد بالسكناية هنا أن يويدالم للتكلم إثبات معنى من المعانى فلا يذكره باللفظ الموضوع له في اللغة ولسكن يحى. إلى معتى هو تاليه و يحمله دليلا عليه . ثم ذكر أمثلة ومنها نؤوم العندى (٢) .

وقد أفاد أبو هلال العسكرى من كلام قدامة السابق فذكر أن الإرداف والتوابع أن يريد المتكلم الدلالة على منى فيترك المفظ الدال عليه الحاص به ويأت بلفظ هو ردفه و تابع له فيجمل عبارة عن المعنى الذى أراده ، وذلك مثل قول الله تعالى : . فيهن قاصرات العلرف ، وقصور العلرف في الاصل موضوعة المعناف على جهة التوابع والإرداف ، وذلك أن المرأة إذا أعفت قصرت طرفها عنى توجها فكان قصور العلرف ردفا للمغاف والعفاف ردف و تابع لقصوو العلرف ثم ذكر من أمثلته قولهم فلان كثير الرماد وقول الشاعر :

وما يك في من عبب فافى جبان الكلب مهزوو الفصل (٣)

وقد أفاد من كلام قدامة ابن سنان الحفاجي وابن رشيق القيرواتي وكلاهما عاصر عبد القاهر الجرجاني . يقول بن سنان ومن نعوت البلاغة والفصاحة أن يراد الدلالة على المعنى فلا يستعمل المفظ الحناص الموضوع له في اللشة بل يؤتى

Programme and the second

<sup>(</sup>١) ينظر دلائل الاعباز مد١٧١

<sup>(</sup>٢) ولائل الاعاز من ١٤

<sup>(4)</sup> الشاعنين من ٢٤٦ ، ٢٤٦

بلفظ يقبع ذلك الممنى ضرورة فيكون في ذكر النابع دلالة على المتبوع وهذا يسمى الإرداف والتبع ، ثم ذكر أمثلة منها قول عمر بن ربيعة .

الهوها وإما هيد شيس وهائيم بميدة مهوى القرط أما لنوقل ويذكر بيت امرىء القيس :

تؤوم الصحى لم تنتطق عن تفصل وتضحىفتيت المسك فوق فراشها

بريصير إلى السكتانية عن الموصوف ويذكر شاهده المشهور :

بحيث ينكون اللب والرعب والحقد فأوجرته أخرى فأضلك نصله

ويقول فلم يعبر عنه \_ يريد القلب \_ باحمه الموضوع له وعدل إلىالـكثانية عنه بما يكون اللب والرعب والحقد فيه وكان ذلك أحسن :

ويذكر أيضاً :

والطاعنين مجامع الاضفان المشاربين السكبش يبرق بيصه ويبين يرجه الدلالة في كل هذا ويقارن بينه وبين أسلوب الحقيقة(١).

ويقول لمابن رشيق ومن أنواح الإشارة التقبيع وقوم يسمونه التجاوز وهو أن يربيد الشاهر ذكر الشيء فيجاوزه ويذكر ما يتبعه في الصفة وينوب عنه في الدلالة عليه شم يذكر :

تؤوم الصحىلم تنتظق عن تفضل ويضحى فتيتالمسكفوق فراشها

فقواله يعنحى فتيت المسك تلبيع وقوله نؤرم العدحى تقبيع ثمان وقوله لم فننطق عن تفضل تتبيع ثالث وأنه أرادأن يصفها بالترفه والثعمة وقلة الامتهان في المتعدمة وأنها شريفة مكفية الحؤونة لجاء بما يتبع الصفة يزيدل حلبها أيعصل ولالة يمه يلاكر شواهد لهذا النوح من الكناية ويمثلها(٢).

وأين وشيق يذكر السكناية مرادفة للتمثيل ولا يزيد في الموضع المذكرها

ولا) سر التماحة من ٢٧ وما يعدما .

<sup>(</sup>٧) ينظر المندة جا س٢١٧ وما يعدما .

فيه عن إيراد شاهدين لابن مقبل وكان جافيا في الدين يبكي أعل الجاهلية. وهو مسئلم فقيل له مرة في ذلك فقال :

ومالى لا أبكى الديار وأهلها وقد رادها روادهك وحمسيرا وجاء قطا الاحباب من كلجانب فوقسع في أعطساننا ثم طيرا

وقال معلقاً على هذين البيتينِ فسكني عما أخدثه الإسلام ومثل(١) .

وهذه إشارة ليس فيها غناء في هذا الباب ، أما أمثلة الدكناية وشواهدها التي ذكرها في باب التنبيع والإرداف فإنه لم يشرفي دراستها إلى السكانية وكأن المتنبيع والإرداف شيى، والسكناية شيء آخر ، ومثله في هذا ابن سنان فقد ذكر السكناية الحسنة التي تقع في الموضع الذي لا يحسن فيه التصريح ثم قال وإنما قالنا في الموضع الذي لا يحسن فيه التصريح لأن مواضع البزل والجون وإواد النوادر في المين بها ذلك ولا تدكون السكناية فيها مرضية ، ثم ذكر من ذلك السكناية من الوطء بالسر والمرأة بالوديعة والامانة ثم ذكر الكنايات القبيحة ، وقد أشرنا إلى أنه ذكر صوراً من السكناية و لسكناية وهو يمثل هذه الصوو.

وكانت الكناية تطلق على صور من الجاز المرسل كما بينا وتطلق أيمناً بمعتاها اللغوى وترادف التورية والتعريض، وقد ذكر المبرد أثبًا تقع على ثلاثة أضرب:

- الاول التعمية والتغطية ومثاله قول أحد القرشيين -

وقد أرسلت في الصرأن قد فضحتى وقد بحث باسمي في النسيبوماتكى والثائل وهو أحسنها الرغبة عن اللغظ الحسيس المتفحش إلى ما يدل على معتاد غيره، ومثد قوله تعالى وأو لامستم النساء،

والثالث النفخيم والتمغليم و منهاشتقت السكنية(۲) . وذلك واضحق كتاب الصناعتين وفى كتاب سر الفصاحة كما قلتا(۲) .

<sup>(</sup>۱) الرجع العابق ج 1 ص ۲۰۹۰ ۲۰

<sup>(</sup>٢) ينظر الكامل ج٢ ص ٤٠

 <sup>(</sup>٣) ينظر الضاحتين من ٣٦٠ وسر النصاحة ١٩٢

وم و السالية فه الرائية )

وما يذكر في هذا الباب أن ابن رشيق قد ذكر النمريض منفصلاً عن الكناية وذكرله أمثلة لا تدخل في الإرداف والتقبيع ، وقد عول في هذه الأمثلة على المناية وذكرله أمثلة لا تدخل في الإرداف والتقبيع على السياق فهو الذي يحدد المعنى التعريضي كما استقر عليه الرأى بين البلاغيين على السياق فهو الذي يحدد المعنى التعريض كقول المتأخرين ، قال ابن رشيق ومن أنواعها – يعنى الإشارة – التعريض كقول كعب بن زهير لرسول الله صلى الله عليه وسلم :

في فتية من قريش قال قائلُهم بيطن مكة لما أسلبوا زولوا

فعرض بعمر بن الخطاب وقيل بأبى بكررضى الله عنه ، ومن عليج التعريض قول أيمن بن خريم الاسدى لبشر بن مروان يمدحه ويعرض بكان كان بوجه أخيه عبد العزيز حين نفاه عن مصر على يدى نصيب الشاعر لمولاه :

كأن التاج تاج بني هرقل جلوه لاعظم الاعياد عيدا كأن التاج تأج بني هرقل إذا الظلماء باشرت الخدودا يصافح خد بشر حين يمسى إذا الظلماء باشرت الخدودا

قَهِذَا مِن خَنِي التعريض لانه أوهم السامع أنه إنما أراد المبالغة بذكر الظلماء الاسيما وقد قال حين يمسى وإنما أراد الكلف(١) .

ولولا السياق في هـذه الابيات ما استطاع النص أن يوضح هـذه المعانى النمريضية لانها تفهم عند اللفظ لا به .

ويذكر ابن قتيبة مثلا وشواهد للنعريض من القرآن بعدما ذكر صوراً الكناية لأنتصل بصورها الاصطلاحية وإنما تدور حول الكناية الملغوية . يقول في قوله تعالى . و لا تؤاخذتى بما لسيت ، لم ينس ولكنها من معاريض المكلام وهذا مروى عن ابن عباس ويقول في تفسيره \_ أيراد بن عباس \_ أنه لم يقل إنى قسيت فيكون كاذباً ولسكنه قال ، و لا تؤاخذي بما نسيت ، فأوهم الفسيان ولم ينس ولم يكذب ولهذا قبل إن في المعاريض عن الكذب لمندوحة ، ومنه قول إبراهيم صلى الله عليه وسلم وأني سقيم أي، ما سقم الان من كتب عليه الموت

The CHARLES Stated (1)

فلا بد من أن يسقم ... وكذلك قوله , بل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون ، أراد بل فعله السكبير إن كانوا ينطقمون فسلوهم فجمل النطق شرطاً للفعل أى إن كانوا ينطقون فقد فعله وهو لا يعقل ولا ينطق(١).

ثم يذكر منهذا الباب ما سماه البلاغيون الكلام المنصف وذلك كقول الله عز وجل وإنا أو أياكم لعلى هدى أو في ضلال مبين ، والمعنى إنا لصائون أو سهندون وإن وإسكم أيضاً لصالون أو مهندون ، وهو جل وعز يعلم أن وسوله المهندى وإن عنالفه الصال ، وهذا كما نقول الرجل يكذبك ويخالفك إن أحدتا المكاذب وأنت تعنيه فعكذبته من وجه هو أحسن من التصريح كذلك قال الفراء (٣).

وسوف نجد أثر هذه الدارسة فى بحث الكشاف ، والمهم أن نقول هنا أن التعريض كان ينقصل أحيانا عن الكناية ثم إن عبد القاهر جعله وديفاً لها شم إن الزمخشرى حدد الفرق بينهما تحديداً واضحاً كما سفيين إن شاء الله .

وخلاصة ما يقال فى نهاية هذا الفصل إن عبد القاهر لم ينضج مباحث البلاغة فى المعانى والبيان وإن كان خطابهما خطوة واسعة تميزت بها دراسته عن الدواسة السابقة تميزاً واضحاً .

### البحث في ألوان البديسع :

لاتحتاج ألوان البديع إلى ما تحتاج إليه فنون البيان من الدراسة والمتحليل و فكل لون منها مستقل عن صاحبه فدراسة الجناس غير مرتبطة بدراسة العلياق، ودراسة المشاكلة غير مرتبطة بدراسة السجع، فليس فن منها مبنياً على فنوليس فن منها قسيا لفن ، وذلك بخلاف ألوان البيان التي تجدها متشابكة فالاستعاوة مبنية على التشبيه والجاز منه بجاز في السكلة ومنه بجاز في السكلة ومنه بجاز في السكلة ومنه بجاز في السكلة ومنه بحاز في الحسكم والجاز في السكلة ينقسم إلى مجاز مرسل واستعاوة ، والسكناية أخت المجسان وغير ذلك من الروابط بين هذه الفنون التي يتفرع الحسان وغير ذلك من الروابط بين هذه الفنون التي يتفرع

 <sup>(</sup>۱) فأويل ششكل الفرآن ميه ۳۰۹

<sup>(</sup>۲) الرجع المنابق

ومعنوا عن ومعنى ويستلزم بعضها بعضا ، لذلك كانت هياحث البيان كأنهيا مبعث واحد وكانت مباحث البديع كأنها مباحث متفرقة ، ومن هنا تأخر مبعث واحد وكانت مباحث البديع كانها مباحث الوان البديع واكتملت تقريباً قبل عضج المباحث البيانية في حين سبقت مباحث الوان البديع واكتملت تقريباً قبل عهد الجرجاني . اللهم إلا تلك الفنون التي إضافها المتأخرون في عصر البديميات عهد الجرجاني . اللهم إلا تلك الفنون التي إضافها المتأخرون في عصر البديميات وتعده إضافات لم تغير شيئاً فيما سبق العلماء إلى دراسته ، من هذه الآلوان .

اذلك رأيت من المتكلف أن أبسط دراسة واسعة أتتبع فيها لشأة المباحث البديمية وتطورها إلى عصر الزعشرى لأن الدارسين جيعاً يعرفون أن هذه المباحث قد المحتملات قبل القرن الخامس الذي عاش فيه الجرجاني ، والمدلك لم يشغل عبد القاهر بدراسة البديع كما شغل بدراسة البيان ومسائل النظم ، وهذا راجع إلى ما قلته من أنه ليست هناك حاجة للاصافة في دراسة البديع ، وظن بعض الدارسين أن هذا راجع إلى أنه لم يدخل البديع في قضية الإعجاز وسوف أناقش هذا الزعم في حديثي عن مذهب الزعشري في البديع لأن كثيراً من الدارسين د بط بين المذهبين وهسذا صواب ، أما بيانهم لمذهب الشيخين في البديع فذلك ما سوف تجالف فيه .

ولمى أؤكد ما ذهبت إليه من أن دراسة ألوان البديع ليست دراسة معقدة وإنحا هي نظرات ترسل في أعطاف الاساليب فئة بين أوصافيا في خير هناء أقول أن فنو به كانها تولد مكتملة فليست في حاجة إلى مراحل تاريخية وظروف ثقافية لنؤثر في نموها وازدهارها كما هو الحال في مسائل النظم والبيان ، وحين نمرض صورا من دراسة ألوان البديع في الزمن القديم التي والبيان ، وحين نمرض صورا من دراسة ألوان البديع في الزمن القديم التي عبورتها الاخيرة .

من عِذِه الصورة ما ذكره الفراء في صور المشاكلة .

يقول رحمه الله فإن قال قائل : ارأيت قوله فلا هدران إلا على الظالمين ، أعدوان هو وقد أباحه الله لهم ؟ قلت ليس بعدوان في المعنى إنمها هو الفظ على مثل عاسبتي قبله ألا ترى أنه قال في اعتدى طبكم فاعتدوا طلبة بالقدوان من

المشركين في اللفظ ظلم في المعنى والعدوان الذي أباحه الله وأمر به المسلمين إنما هو قصاص فلا يسكون الفصاص ظلماً وإن كَان لفظه وأجداً ، ومثله قوله تبارك وتعالى و جزاء سيئه سيئة مثلها ، وليست من الله على مثل معناها من المسيء الأنها جزاء (١).

وهذا قريب جداً مما قاله المتأخرون وليس بيان هذه الطريقة في حاجة إلى أكثر من هذا اللهم إلا أن يوضع في قالب علمي محدد، ثم أننا لو قستاه بإشارات الفراء في مسائل النظم والبيان لوجدنا كلامه هنا يسبق إشاراته هناك سبقاً بينا وذلك راجع إلى ما قلته .

وقد أشار ابن قتيبة إلى صور المشاكلة أيضاً في بلب مخالفة ظاهر اللفظ ممناه وفي باب الاستعارة .

يقول في الباب الأول: ومن ذلك الجزاء عن الفعل بمثل لفظه والمعنيات عقلفان نحو قوله تعالى وإنما نحن مستهزئون الله يستهزئ بهم، أى يجاؤيهم جزاء الاستهزاء وكذلك سخر الله منهم، ومكروا ومكر الله، وجزاء سيئة سيئة مثلها، هي بن المبتدأ سيئة ومن الله عز وجل جزاء وقوله و فن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم، فالعدوان الأول ظلم والثاني جزاء، والجزاء فاعتدى عليكم، فالعدوان الأول ظلم والثاني جزاء، والجزاء لا يكون، ظلما وإن كان لفظه كاللفظ الأول . . . وكذلك قوله تسوا الله فتسيهم و(١) .

ويقول في باب الاستمارة : ومن ذلك قوله رصبغة الله ومن أحسن من الله صبغة ريد الحتان فسياه صبغة لآن النصارى كانوا يصبغون أولاهم في ماء ويقولون هذا طهر لهم كالحثان التحنقاء ، فقال الله تعالى و صبغة الله يراقع الزموا صبغة الله النصارى أولادهم وأرادوا بها ملة إراهم عليه النتلام (٣) .

ويكاد بحث المشاكلة تتم صورته الاخيرة وهو لايزال في أحضأن الفرلين

The state of the state of the state of

<sup>(</sup>١) مماني القرآن مسالم ١١١٠ ١١٠

 <sup>(</sup>۲) أويل شكل القرآن س٠٢٢

<sup>(</sup>٣) المرجع البابق س١١٣

الثانى والثالث ويشير سيبويه إلى تأكيد المدح بما يشبه الذم إشارة تكاد تستوهب ما جاء به المتأخرون في هذا الباب، يقول في باب ما يكون ( إلا ) على معنى والسكن.

على تعلى وكان . وقوله عز وجل د وأخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربثا الله و ولكنهم يقولون ربتا الله وهذا العنرب في القرآن كثير .. ومثل ذلك من الشعر قول النابغة :

ولا عيب فيم غير أن سيوفهم بهن فلول من قراع السكتائب أي ولكن سيوفهم بهن فلول .

وقال النابغة الجمدي :

في كملت أخسلاقه غير أنه جواد فا يبتى من المال باقيا كمانه قال ولكنه مع ذلك جواد(١) .

ويتكلم على بن عبد العزيز الجرجانى فى المطابقه والتجنيس ويكاد يصل بهما إلى الصورة الإخيرة التي انتهى إليها الدرس في هذين الفنين .

يقول في المطابقة: ومن أشهر أقسام المطابقة ما جرى بجرى قول دعبل:
لا تمجي ياسلم من رجــــل صنحك المشيب برأســــه فبكي
وقول مسلم بن الوليد:

مستمبر يبكى على دمنة ورأسه يضحك فيه المشيب وقال أبو تمام :

وقد يجرى منه جنس آخر تـكون المطابقه فيه بالنني كنقول البختري :
وقد يجرى منه جنس آخر تـكون المطابقه فيه بالنني كنقول البختري :
يقيض لى من حيث لا أعلم الهوى ويسرى إلى الشوق من حيث أهلم
لما كان قوله لا أعلم كـقوله أجهل وكان قوله أجهل مطابقة كان الآخر
عثابته ، ومن أغرب ألفاظه وألطف ما وجد منه قول أبي تمام :

<sup>(</sup>١) سرداني سهريه جا س ٢٦٧ ، ٢٦٧

مها الوحش إلا أن هاتا أووانس فنا الخط إلا أن تكك ذوابل فطابق بهاتا وتلك، واحدهما للحاضر والآخر للغائب فكاتا تقيضين في المحق وبمنزلة العندين (١).

ويقول في التجنيس : وأما التجنيس فقد يكون منه المطلق، وهو أشهر أوصافه كـقول النابغة :

وأفطع الخرق بالخرقاء قد جعلت بعد الككلال تشكى الآين والسأما وقول رؤية :

أحضرت أهل حضرموت فجانس في موضعين في بيت وجز

وقول أن تمام :

تعلل الطلول الدمع فى كل موقف وتمثل بالصبر الديار الموائل في المصراهين . وقد يكون منه التجنيس المستوفى كـقول أفى تمام : ما مات من كرم الرمان فإنه يحيى لدى يحيى بن عبدالله في الستوفاة فى الآخر وإتما في السيحيا وبحيا ، وحروف كل واحد منهما مستوفاة فى الآخر وإتما هد فى هذا الباب لاختلاف الممنيين لان احدهما فعل والآخراسم ولواتفق المعنيان لم يعد تجنيسا وإنما كان لفظة مكررة ،

رمن التجنيس الناقص نول الآخنس بن شهاب :

وحامى لواء قد فتلنا وحامل لواء منعنا والسيوف شوارع

الآخر، ومثله قول أن تمام :

عدون من أيد حواص حواصم تصول بأسياف قواص قواصب (۲) لو تظرنا في كتب المتأخرين لوجدنا أن حدّه الإشارات عي أهم ما في حدّه الابواب ، ولو قارنا حراسة على بن حبد العزيز البعرجاني فتحتيس بدراسته

<sup>(</sup>١) الوساطة ميرة ٤

<sup>(</sup>٢) الوساطة ص ١١

للاستعادة لوجعانا فرقا كبيرا فإن بحثه التبعنيس شارف العبورة. الاجهيرة لهذا البحث ولم يكن كذلك بالنسبة لبحث الاستعارة التى ظلت في حاجة إلى مزيد من الجهد. تعم كانت بينهم خلافات في التسمية فقد يطلق قدامة الم المعاليقة على ما أطلق عليه غيره اسم التبعنيس وقد يعنيف قدامه إلى فنون البديع فنونا أخرى ، وقد يدخل ابن قتيبة صور المشاكلة في الاستعارة ، ولكن هدا الايؤثر في جوهر ما نريد بيانه وهوان مباحث هذه الالوان تكاد تبدأ كاملة ، وسواء سيت صور التبعنيس جناسا أو مطابقة وسواء استخرجها قدامه أو حبدالله ابن الممتز فقد وجدت واضعة الممالم ، وفي حالة تفصل كثيراً الحال التي ظهر فيها عن التشبيه أو المجائل الفقلي أو التقديم أو غير ذلك من فانون على المماني والبيان .

ران د د د ان

# الفصت لالثاني النظم في الكشاف

- تحديد للراد بالنظم وبيان موضوعه
- تحديد المراد بعلم المعانى وبيأن موضوعه
- تحديد المراد بعلم البيان وبيان موضوحه
  - علاقة علم النظم بعلم الإحراب

· 1803-1809

But the state of t

## الفصت لالثاني

## النظم فى الكشاف

أريد ان احدد في هذا الفصل مفهوم النظم وبيان موضوعه كايسووه كتاب الكشاف وإلى أى مدى يتصل هذا المفهوم بمفهوم على المعانى والبيان وعلم الإهراب ، ولهذا الفرض تقبعت كلة النظم في تفسير الكشاف وكلة علم اللهانى وحلم البيان ، ثم أخذت في درسها ومناقشتها ولم يكن من الخير في بحثى هذا أن أذكر النتائج فحسب ، وإنما الحنير في عرض هذه المجالات التي ذكرت فيها هذه المصطلحات لانها ليست واضحة في موضع معين في كتابه فيسيل تصورها وإنما هي مبثوثة هنا وهناك ، وعلينا أن نذكر دائما أن الريخشرى يتكلم في التفسير فهو ليس حريصاً على تحديد المصطلح العلمي وتحريره ، وهذا لون من الصعوبة ، قد واجهنا في تحديد المفاهيم ، ولكن الاستقصاء الكامل والمتابعة الدقيقة قد تعيننا على هذه الصعوبة ،

وواضع كا بينت أن نظم القرآن قد شغل الدارسين قبل الزعشرى وأن كتباً تحمل هذه الترجمة قد ظهرت من القرن الثالث ، وأن النظم قد تواودت عليه مفاهيم عنتاغة في البيئات الفكرية المختلفة فالنظم له مفهوم عند القاضي عبدالجباو ولد مفهوم هند على بن حيسى الرماني وله مفهوم عند القاضي الباقلاني .

ثم أن الإمام عبد القاهر بسط درسه بسطاً عليها دقيقاً وقد بينت أنه أفاه كثيراً من جهود العلماء قبله وأنه نظر إلى كلام الحنطاني الذي يقول فيه ولإنعا يقوم الكلام بهذه الاشياء الثلاثة لفظ حامل ومعنى قائم ووياط ليما ناظم وإذا تأملت القرآن وجدت هذه الامور منه في غاية الشرف والفعنيلة حتى لا ترى شيئا من الالفاظ أفصح ولا أجزل ولا أعذب من الفاظه ولاترى نظما أحسن تأليفاً وأشد تلازما وتشاكلا من نظمه (۱) ،

<sup>(</sup>١) بيان إعاد النرآن فنعلاق س ٢ من ثلاث رسائل في إعاد العراق -

ويقول الحنطابي في موضع آخر وأما رسوم النظم فالحاجة إلى الثقافة والحذق فيها أكثر لانهـا لجام الالفاظ وزمام المعانى وبه تنتظم أجزاء السكلام ويلتتم بعضه ببعض فتقوم له صورة في النفس يتشكل بها البيان ، .

كما نظر إلى كلام عبد الجبار وأفاد منة أكثر وقد بسطت هذا في الفصل السابق،

أما الإمام الرعشري فقد استمد فهمه هما ذكره هبد القاهر الذي تعشير جهوده تلخيصاً مركزاً لجهود عن سبقه .

فنظم المكلام كما يتصوره الزعشري يعنى بيان الروابط والعلاقات باين الجمل وكيف يدعو الكلام بعضه بعضاً وكيف يأخذ بعضه بحجرة بعض

يقول في قوله تعالى: وألم ذلك الكتاب لاريب فيه هدى المتقين الذين يؤمنون بالنيب ويقيمون الصلاة وعارزقناهم ينفقون والذين يؤمنون بما أنزل إليك وما أنزال من قبلك وبالآخرة هم يوقنون أولئك على هدى من ربهم وأولتك هم المظمون، أولئك على هدى من ربهم الجلة في مخل الرفع إن كان يؤمنون بالغيب مبتدأ ، وإلا فلا عل لهـا ونظم النكلام على الهرجهان أنك إذا نويت الابتداء بالذين يؤمنون إبالنيب فقد ذهبت به مذهب الاستثناف ، وذلك أنه لما قيل هدى للمتقين وأختص المتقون بأن الكتاب لهم هدى اتجه لسائل أن يسأل فيقول ما بال المتقين مخصوصين بذلك . فوقع قوله الذين يؤمئون بالغيب إلى ساقته كأنه جواب لهـذا السؤال المقدروجيء يصفة المتقين المنطوية تحتها خصائصهم التي استوجبوا بهـا من أن يلطف بهـم ويفعل يهم مالا يفعل بمن ليسوا على صفتهم أى الذين هـــؤلاء عقائدهم وأعمالهم أحقاء بأنَّ يهديهم الله ويعطيهم الفلاح ، وتظيره قولك أحب رسول الله صلى الله عليه وسلم الانصار الذين قارعوا دونه وكشفوا السكرب عن وجبه أولئك أهل المحبة، وإن جعلته تابعاً للمتقين وقع الاستثناف على أولئك كأنه قيل ما للمستقاين بهذه الصفات قد اختصوا بالمدى ؟ فأجب بأن أولئك الموصوفين غير مستبعد أنّ يغرزوا دون الناس بالهدى عاجلا وبالفلاح آجلا ، فإن قلت عل يحزز أن يمرى المرجوقية الإعيل حلى المبتعث، وأن يرتضع النائي، على الابتداء، وأويلتك

خبره ؟ قاعه نيم على أن يجمل اختصاصهم بالحدى والفلاح تمريضاً بأهل السكتاب الدن لم يؤمنوا بنبوة رسول الله صلى الله عليه وسلم وهم ظانون أنهم على الحدى وطاحمون أنهم ينالون الفلاح(١).

فوضوع النظم هنا بحث علاقة الجلة بالجلة وبيان وجه ارتباطها بها ه وإذا كان الإحراب يبين لنا أن الذين يؤمنون بالغيب مبتدا وأولئك على هدى فى محل رفع خبراً لهذا المبتدأ أو أن الذين يؤمنون تابع المعتقين بدل منه ، وجلة أولئك لا محل لها لانها وقعت موقع الاستثناف إذا كان علم الإحراب يبين لتا هذا فإن علم النظم هو الذي يبحث عما وراء هذه الصناعة النحوية ويقسرها ويكشف لنا ألوان المعانى التي وراءها ، ولهذا تراه يقول وإذا ارتقع الموصول الثاني على الابتداء وهذا وجه ثالث من التخريجات النحوية سيعطى التركيب مبنى جديداً يفهم من عرضه ويكون فيه غمزاً لاهل السكتاب .

وعلم النظم هو الذى يبرز الاسرار والنكت فى أسلوب القرآن ويكشف الفروق المعنوية الدقيقة بين خصوصيات التراكيب ويربط هذه الخصوصيات بالسياق والغرض العام .

يقول في قوله تمالى و فإذا مس الإنسان ضر دعاتا ثم إذا خواناه تعمة منا قال إنما أو تبيته على علم ، فإن قلت ما السبب في عطف هذه الآية بالفاء وحطف مثلها في أول السورة بالواو ؟ قلت السبب في ذلك أن هذه وقعيم مسببة عن قوله دوإذا ذكر الله وحده اشمازت على معنى بشمئز ون عند ذكر الله ويستبشرون بذكر الآلجة فإذا مس أحدهم ضر دعا من اشماز من ذكره دون من استبشر بذكره وما بينها من الآي اعتراض فان قلت حق الاعتراض بأن يؤكد المعترض بيئه وبيئه ؟ قلت ما في الاعتراض من دعاء رسول الله صلى الله عليه وسلم وبه بأمر منه وقوله ألت تحدكم بينهم ثم ما عقبه من الوعيد العظيم تأكيد لإنكار اشعازازهم واستبشارهم ورجوعهم إلى الله في الشدائد دون آلحتهم كانه قبل اشعازازهم واستبشارهم ورجوعهم إلى الله في الشدائد دون آلحتهم كانه قبل قل يارب لا يحسكم بيني وبين هؤلاء الذين يجترؤن عليك عثل هذه الجراءة قل يارب لا يحسكم بيني وبين هؤلاء الذين يجترؤن عليك عثل هذه الجراءة

William .

<sup>(</sup>١) الكهاب ١٠ مو٢٤

و را تكبون مثل هذا المنكر إلا أنت ، وقوله : و ولو أن للذين ظلبوا ، مثناول للم مر ولكل ظالم إن جمل مطلقاً أو إياهم خاصة إن عنيتهم به كانه قبيل ، و ولو أن الهؤلاء الظالمين مانى الارض جميعاً ومثله معه لافتدوا به حين أحكم عليهم بسوء العذاب وهذه الامرار والنكت لا يبرزها إلا علم النظم و إلا بقيت محتجبة في العذاب وهذه الامرار والنكت لا يبرزها إلا علم النظم و إلا بقيت محتجبة في العذاب وهذه الامرار والنكت لا يبرزها إلا علم النظم و إلا بقيت محتجبة في العامارا) .

فعلم النظام هذا يبين صلة معانى الجمل المعترضة بالمكلام الذى وقعت معترضة فيه . فالتسبيب بين آية و وإذا ذكر الله، وآية و فإذا مس الإلسان ضر، واضح وإن اعترضت بينهما هذه الجمل الطويلة لأن الاعتراض تأكيد المكلام وتقريره فهو جزء منه مرتبط به .

ومثل هذا البحث الذي يكون موضوعه علاقة الجمل الممترضة وجلاء هذه المعلاقة حتى يظهر اتحاد الجل والنشام بعضها ببعض وتخصيص هذا البحث بعلم النظم، وأنه لا يطيق هذا البحث إلا من ارتاض بهذا العلم وتدرب على ذوق النظم، وأنه لا يطيق هذا البحث إلا من ارتاض بهذا العلم وتدرب على ذوق هذا النظم من التعبير الذي تتداخل جمله وتقوم بينها روابط قوية خفية وعلاقات عرقية غامضة يذكرها الزعشرى في قوله تعالى: د فالنقطه آل فرعون ليكون لهم عدواً وحزنا إن فرعون وهامان وجنودها كانوا عاطئيين، وقالت امرأة فرعون قرة عين لي وإلك لاتقتاره على أن ينفعنا أو نتخذه ولدا وهم لا يشعرون يقول فإن قلت وهم لا يشعرون حال فا ذو حالها ؟ قلت ذر حالها آل فرعون وتقدير السكلام فالمتعادة آل فرعون لم عدوا وحزنا وقالت امرأة فرعون كذا وهم لا يشعرون أنهم هل خطأ عظم في التقاطه ورجاء النفع منه وتهنيه وقوله وأن فرعون ، . الآية جملة اعتراضية وأقعة بين المعطوف والمعلوف عليه مؤكدة لمن خطئهم وما أحسن نظم هذا الكلام عند المرتاض بعلم محاسن النظم (٢) .

والكلام المنتظم هو الذي تتضم معانيه ويشف أسلوبه عن مدلوله والسكلام المتنافر هو الذي تختني مدلولاته ولا يقف الذهن هنها على شيء ومهما تابع الجل لا يستقيم عنده معنى متسق والنص القرآني قد يخني فيه هذا المعني المتسق إذا وقع

<sup>(</sup>۱) الكفال ما ساء ١٠

<sup>(</sup>١) الكفاف ١٠٠٠ من ٢٠

الناظر عند ظاهر النص ولم يتغلغل فى باطنه والوعشرى يقف مع هذه النصوص ويبين لنا وجه تلاؤم النظم يقول فى قوله تعالى : • ص والقرآن ذى الذكر بلى الذين كفروا الذين كفروا فى عزة وشقاق ، فإن قلت وص والقرآن ذى الذكر بل الذين كفروا فى عزة وشقاق ، كلام ظاهر متنافر غير منتظم فما وجه انتظامه ؟

قلت فيه وجهان أحدهما أن يكون قد ذكر اسم هذا الحرف من حروف الممجم على سبيل التحدى والتنبيه على الإعجاز كا مر في أول الكتاب ثم اتبعه القسم محذوف الجواب لدلالة التحدى عليه كأنه قال , والقرآن ذى الذكر إنه لسكلام معجز ، والثانى أن يكون وص ، خبر مبتدأ محذوف على أنها اسم السورة كأنه قال هذه وص ، يمنى هذه السورة التي أعجزت العرب ووالقرآن ذى الذكر. كأنه قال هذه وص ، يمنى هذه السورة التي أعجزت العرب ووالقرآن ذى الذكر.

و بحث النظم هذا هو توضيح المدلول بتقدير المحذوف وتحديد مواقع الجمل في نظام السكلام إذ أن جملة القسم قبل جوابها لا يظهر ارتباطها بقوله تمالى . بل الذين كفروا ، كما لا يظهر ارتباطها بقوله . ص ، والذهن عند ذكر القسم يفتظو الجواب ويتوقف متطلباً له ويعجز هن أن يتمثل الكلام المذكور معني مستقيا واضعاً يستشف منه الحيط المعتد الذي ينتظم هذه الجل كما يوحى بذلك تساؤل الزعشرى . ومثل هذا النظم الذي يحتاج إلى شيء من الإيصاح حتى يستقيم المعنى في أذهان غير المتخصصين أو في أذهان غير ذوى الفهم الناقذ للاساليب الادبية قوله تمالى . . بل متعت هؤلاء وآباءهم حتى جاءهم الحق ورسول مبين ولما جاءهم الحق قالوا هذا سحر وإنا به كافرون . .

يقول الزعشرى فان قلت قد جعل بحىء الحق والرسول عاية التمتيع ثم أودفه قوله : • ولما جاءهم الحق قالوا هدذا سعر فا طريقة هذا التظم ومؤداد ٢ قلت المراد بالتمتيع ما هو سبب له وهو اشتغالهم بالاستمتاع عن التوحيد ومقتضياته فقال بل اشتغاوا عن التوحيد حق جاءهم الحق ورسول مبين فخيل بهذه الغاية

<sup>(</sup>١) الكشاف ١٠٠٠ من ١٠٠

أنهم تنويهوا عندها عن غفاتهم لافتضائها التنبيه ، ثم ابتدأ قصتهم هند يجي. الميق فقال : وولما جاءهم الحق جاءوا بما هو شر من غفاتهم الق كانورا هليها(١).

وبيان طريقة النظم هنا تعنى استقامة المعنى وتوضيح المقهوم من السكلام وربط بعضه ببعض بطريقة بالغة فى القهم والذكاء ، والوسيلة همالتحليل لمحتويات النص والكشف عن العلاقات والروابط ، وليست الوسيلة هنا هي الإجراب النص والكشف عن العلاقات والروابط ، وليست المسيب والاستثناف ويسان هوقع الجسل بعضها من بعض من حيث القسبيب والاستثناف أو الاحتراض .

وتجاوب النظم يعنى السجام المعانى وتقاربها ووضوح الوشائج والصلات بينها وهذا سمت الاسلوب القرآنى و لهذا فصل كتاب الله سوراً, يقول الوعشرى في بيان الاسراز التي من أجلها كان كتاب الله سوراً . ومنها \_ أى ومن هذه الفوائد \_ أن التفصيل سبب تلاحق الاشكال والنظائر وملاءمة بعضها البعض و ذلك تتلاحظ المعانى و يتجاوب النظم (٢) .

ويذكر تعاوب النظم أيضاً ويقصد به انسجام المعانى ووضوح المؤشائج والمسلات بينها فاذا لم يكن هذا ظاهراً في النص القرآني كشفه الريخشرى وأبان هنه .

يقول في قوله تعالى . يا أيه الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلسكم تتقون ، فإن قات فهلا فيل تعبدون لاجل اعبدوا أو اتقوا لمكان تتقون ليتجاوب طرفا النظم ؟ قلت ليس التقوى غير العبادة حتى يؤدى إلى تنافر النظم و إنما التقوى قصارى أمر العابد ومنتهى جهده فاذا قال اعبدوا ربكم تنافر النظم وإنما التقوى قصارى أمر العابد ومنتهى جهده فاذا قال اعبدوا ربكم الذي خلقكم للاستيلاء على أقصى غايات العبادة كان أبه على العبادة وأشد إلزاما لما وأثبت لها في النفوس و نحوه أن تقول لعبدك احل خريطة المكتب في النفوس و نحوه أن تقول لعبدك احل خريطة المكتب في النفوس و نحوه أن تقول لعبدك احل خريطة المكتب في المكتب في المكتب في النفوس و نحوه أن تقول لعبدك احل خريطة المكتب في المناوق عن المدلك المواقع (٧).

Copillity at wa

<sup>(</sup>۱) الكفاف ؛ من ۱۹۹

<sup>(</sup>١) الكتاب ١٠ س٧٠

<sup>(</sup>۱۲ الکتاب دا س۱۲

فعدول القرآن هنا هن العبادة إلى نوع خاص منها وهو التقوى التي هي قصاري أمر العابد جمل الآساوب أقوى والمعنى أوقع كا قال في المثال الذي ساقه ، وذلك لأن الامر بالعبادة أمر بأداء بعض ماخلقوا من أجله لانهم لم يخلقوا ليبلغوا في عبوديتهم لله درجة العبادة فحسب وإنما خلقوا ليبلغوا في العبادة غايتها وهي النقوى . ومن البلاغة وسداد النظم أن يردف الأمر بما يحث النفس حثًّا إلى الامتثال إليه وقد وقف الزمخشري عند قوله تعالى . يا أيها الناساتقوا ربيكم الذي خلقتكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها ، ليسأل نفس السؤال ويجبيب نفس الإجابة وكأن هذه قاعدة بلاغية ستم بتوضيحها فينظم الفرآن قال فان قلت الذى يقتضيه سداد نظم الكلام وجزالته أن يجاء عقيبالامر بالتقوى بما يوجبها أو يدعو إلمها ويبعث علمها فكيف كان خلقه إياهم من نفس واحدة على التفصيل الذى ذكره موجباً للثقوى وداعياً إلهما ؟ قلت لآن ذلك مما يدل على القدرة العظيمة ، ومن قدر على تحوه كان قادراً على كل شيء ومن المقدورات عقاب المصاة فالنظر فيه يؤدى إلى أن يتني القادر عليه ويخشى عقابه ولاله يدل على النعمة السابقة عليهم فحقهم أن يتقوه فى كفرانها والتفريط فيما يلزمهم من القيام بشكرها أو أراد بالتقوى تقوى خاصة وهي أن يتقوه فما يتصل بحفظ الحقوق بينهم فلا يقطعون ما يجب علهم وصله(١) .

وكان الزعنشرى قد استنبط هذه القاعدة البلاغية فى أسلوب الآمر من مثل قوله تعالى ما أيها الناس اتقوا ربكم إن زلزلة الساعة شيء عظيم، فقد جاء عقيب الآمر بالنقوى بما يدفع النفس دفعا إليها بما صوره من هول هـــــذه اللحظات الرهيبة .

ونظم الكلام هنا تأليفه ، وسداد النظم وجزالته مراعاة الاصول الفنية فى هذا النظم أو هذا التأليف ، والبحث هنا كشف واستنباط لمذه الاصول التي تجرى عليها أساليب البلغاء .

وللنظم وجه من الحسن يدرك الزعشرى فى قوة بناء الآسلوب وشدة تماسكة وعبارة الزعشرى فيه تقرب من عبارة عبد القاهر فى فصل حقده للنمط العالى

<sup>(</sup>١) الكفاف جا من ٣٥٠

والأسلوب الاعظم (١) ويلم الزمخشرى في هذا الصدد أثراً جمالياً ليعض هواقع المصادر. يقول في قوله تعالى دو ترى الحبال تحسيها جامدة وهي تمر مر السحاب صنع الله الذي أتقن كل شيء فالنظر إلى بلاغة هذا الكلام وحسن نظمه و ترقيبه ومكانة إضاده ورصانة تفسيره وأخذ بعضه بحجزة بعض كأنما أفرغ إفراها واحدا ، ولامر ما أحجز القوى وأخرس الشقاشق ، ونحو هذا المصدر إذا جاء حقيب كلام جاء كالشاهد بصحته ، والمنادى على سداده ، وإنه ما كان ينبغى أن يكون إلا كاقد كان ، الاترى إلى قوله و صنع ، والله وصبغة الله ، و ووعد الله ، و وفطرة الله ، بعد ماوسمها باضافتها إليه بسمة التعظيم كيف تلاها بقوله الذي أقفى كل شيء . ومن أحسن من الله صبغة لا يخلف الله الميعاد ، لا تبديل لخلق الله الميعاد ، لا تبديل لخلق الله إله إلى .

وقد أشرنا كثيراً إلى اهتمامه ببيان ما ينطوى عليه أسلوب القرآن من شدة الروابط وقوة العلاقات. ولاهتمامه بهذا الأصل الفنى فى نظم الكلام يفضل قراءة على قراءة يقول فى قوله تعالى وإن تدع مثقلة إلى حلها لا محمل منه شى ولو كان ذا قربى فان قلت ما تقول فيمن قرأ ولو كان ذو قربى على كان التامة كقوله تعالى وإن كان ذو عسرة ؟ قلت نظم الكلام أحسن ملامة الناقصة لأن الممنى على أن المثقلة أن دعت أحداً إلى حلها لا محمل منه شى وإن كان مدعوها ذا قربى وهذا مهنى صحيح ملتثم ، ولو قلت ولو و حسد ذو قربى لتفكك و خرج من الساقه والتئامه (۴).

قال الشهاب لا يلتئم ممها النظم لآن هذه الجملة الشرطية كالتتميم والمبالغة في أن لا غياث أصلا ولو قدر المدعو ذا قربى ، ولو قدرته إن تدع النفس المثقلة في المحلوبا لا تجدد معاوناً ولو وجد ذو قربى لم يحسن ذلك الحسن(ع). ويظم السكلام وترتب معانيه تراعى فيه أحوال النفس و تطبيق السكلام على

المانية والمرادات

<sup>(</sup>١) ينظر دلائل الإنجاز س١٢ ، ١٥

<sup>(</sup>٧) الكشاف چه من ٢٠٠٤ م ٢٠٥

<sup>(</sup>١) الكتاف ١٠٠ من ١١٩٩

<sup>(</sup>٤) باهية الدياب الخناجي جه س١٧٧٠

هذه الآحوال وله في هذا تظر ثافب يدل على بصر بشتون النفس وما يعرض لها من أحوال الشعور والانفعال ، يقول في قوله تعالى : وأن تقول تفس يا حسرتا على ما فرطت في جنب الله وإن كنت لمن الساخرين أو تقول لو أن الله هدائي للكنت من المتقين أو تقول حين ترى العذاب لو أن لى كرة فأكون من الحسنين بل قد جاءتك آياتي في كذبت بهاواستكبرت وكنت من المكافرين ، وقوله تعالى: و بلي قد جاءتك آياتي بحواب لقوله وأو تقول لوأن الله هدائي لمكنت من المنقين، و بين الزعشرى لماذا تأخر جواب القريئة الثانية فيقول فإن قيل هلا قرن الجواب عما هو جواب له وهو قوله ولو أن الله هدائي ، ولم يفصل بينهما بآية ، قلت لانه كلا يخلو إما أن يقدم على أخرى القرائن الثلاث فيفرق بينهن ، وإما أن تؤخر القريئة الوسطى ، فلم يحسن الأول لما فيه من تبتير النظم بالجمع بين القرائن ، وإما الشائي فلم فلما فيه من نقص الترتيب وهو التحسر على النفريط في الطاعة ، ، ثم التعلل بفقد المداية ، ثم تمني الرجعة ، فكان الصواب ما جاء عليه وهو أنه حكى أفوال النفس طلى ترتيبها و نظمها ثم أجاب من بينها عما اقتضى الجواب (٠) .

A William & Land

الأنفعال الذي ترسله النفس الإلسانية في انسياب وتتابع حينها تواجه هذا المصير المحتوم ، ثم أنالز عشرى يرىأن نظوم الـكملام المختلفة توضع بإزاء معان تركيبية عنتلفة ويرتبط كل نظم من هذه النظوم في هذه اللغة بمعنى، فأسلوب السكلام وتظمه يوضعلمني كذا، وكما أن الالفاظ المفردة توضع بإزاء معاليها الإفرادية ويعرفها الحبير بهذه الملغة كذلك النظوم توضع بإزاء معانيهما التركيبية ويتبين تسكون خبرته أوسع لدقة المعنى التركيبي وخفائه . ولهــذا يقع الناس في الحطأ ويقهمون من النظم والاسلوب غير معناه وحينئذ يخرجون الـكملام عن دلالاته البلاغية الشريفة. يقول الزعشري مفصحاً من كل هذا في تقسيره لقوله تصالى : قل إن كان الرحن ولد فأنا أول العابدين، يقول وهــــذا كلام وارد على سبيل الغرض والتمثيل وهو المبالضة في نني الولد والإطناب فيه وألا يترك الناطق به شبهة إلا مضمحلة مع الترجمة حن نفسه بشبات القدم في باب التوحيد ، وذلك أنه طلق العيادة بكينونة الولد وهي محال في نفسها فسكان المعلق بها محالا مثلهما فهو في صورته إثبات السكينونة والعبسادة وفي معنى نفيها على أبلغ الرجوه وأقو اهاو نظيره أن يقول المدلى للمجبر إن كان الله عمالي خالقاً الكفر في الفلوبوممذباً عليه عذا باً سرمداً فأنا أول من يقول هو شيطان وليس بإله ، فمنى هــذا الـكلام وما وضع له أسلوبه ونظمه نني أن يكون الله تمالى خالقاً الـكفر وتنزيهه عن ذلك وتقديسه ولمكن على طريق المبالغة فيه من الوجه الذي ذكرنا مع الدلالة على سماحة المذهب وحنلالة الذاهب إليه والشهادة القاطعة بإحالته والإفصاح عن نفسه بالبراءة منسه وغاية النفار والاشمراز من ارتكابه ، ونحو هـذه العاريقة قول سعيد بن جبير رحه الله الحجاج حين قال له أما والله لابدلنك بالدنيا ناراً تلظي ( لو عرفت أن ذَلَكُ لَكُ مَا عَبْدَتَ إِلَمًا غَيْرُكُ ﴾ وقد تمحل الناس بما أخرجوه به من هذا الاسلوب الشريف المللء بالمندكت والفو تد المستقل بإثبات النوحيد على أبلغ وجوهه فقيل لمان كان الرحن ولد في زحمكم فأنا أول العابدين الموحدين لله المسكذبين قولسكم بإضافة الولد (اليه (١) . وقد لاحظنا في كل هذه الدراسة التي تدوو حول النظم

<sup>(</sup>١) الكفاف م ٤ س ٢١٠ ه

أنَّ النظم لا يخرح في معلوله العام عن معناه النوى الذي هـــو التأليف وهم الشيء إلى شيء كما قال صاحب القاموس (١) . وقد قال الوعشري في أساسه أنه يستعمل في ضم السكلام بعضه إلى بعض على سهيل الجاز (٢) . . كا لاحظنا أن مباحثه تشمل روابط الجل وعلاقات بعضها ببعض وهذا يعنى النظر في معانيهما ولمح مابين هنده المعانى من صلات ولا شك أن بحث الفصل والوصل باصطلاح المتأخرين جزء وجزء هـين في مباحث روابط الجل هنا لاننا لاحظتــا أن يجت **علاقات الجل غير ناظر إلى كونهـا ذات محل من الاهراب أولا ، وغير تأظر** إلى كونها معطوفة بالوارأوبالفاء أو غير معطوفة ، كل هذه الاشياء التي احتبرها البلاغيون مبادى. أساسية لدراسة الفصل والوصل والني فيدوه بها وجعلوه محدوداً في دائرتها كان أفق هذا البحث أوسع من أن يتحدد بها ، لأن الذي يواجه النص الادن ريمالجه علاجاً فنياً لايستطيع أن يلتزم برـذه الدائرة الصيغة الحائقة ، كما لاحظنا أن دراسة نظم الكلام تشمل ما تألف منه هذا النظم أعنى آحاده ومواقع ربكم ، ولحظنا أيضاً أنهذكر أوصافاً للنظم الجيد، منها سداد النظم وجزالة النظم وتجاوب أطراف النظم وجعل هذا علماً وسماه علم محاسن النظم · كما ذكر أوصافأللنظم الردىء منها تنافر النظم وتبتير النظم وتفكك المنظم وخروجه من اتساقه والنثامه .

وإذا كان النظم فيا ذكرنا وصفاً بحل الكلام غالبا فإنتا نجده وصفاً لبناء الجلتين أو الجلة الواحدة، ونجد الزعشرى يقف عندها يتأمل تأليفها وما جاء عليه نسقها ويستخرج من ذلك المعانى والإشارات، وهو لا يغفل هتا أيعناً من مفرداتها بل يضع بصره عليها وينفذ فيها ويستخرج منها ماتحمله وما توحى به مم تسكون له نظرته العامة لجلة معناها والغرض منها يقول فيقوله تعالى وإن اللهين يفضون أصوائهم عندرسول اقد أولئك الذين احتجن الله فلوجم التقوى لهممنفرة وأجرعهم ، وهذه الآية بنظمها الذي وتبت عليه من إيقاع الغاضين أصوائهم وأجرعهم والآية بنظمها الذي وتبت عليه من إيقاع الغاضين أصوائهم وأجرعهم والآية بنظمها الذي وتبت عليه من إيقاع الغاضين أصوائهم

<sup>(</sup>١) القاموس ۾ 2 س ١٨١ - الحيق

<sup>(</sup>٢) الأساس من ٩٧٠ .

اسما لآن المؤكدة وتصيير خبرها جملة من مبتدأ وخبر معرفتين مما ، والمبتدأ أسم الإشارة ، واستثناف الجملة المستودعة ما هو جزاؤهم على عملهم ، وإبراد الجزاء فسكرة مهما أمره ، فاظر في الدلالة على غاية الاعتداد والارتضاء لما فعل الذين وقروا رسول الله صلى الله عليه وسلم من خفض أصواتهم ، وفي الإعلام ببلغ عزة رسول الله صلى الله عليه وسلم وقدر شرف منزلته وفيها تعريض بعظيم عنا ادكك الرافعون أصواتهم واستيجابهم ضد ما استوجب هؤلاء(١) .

وقد ينظر فى نظم الجملة أعنى ترتيب كلماتها وما يفيده هذا الترتيب ويكشف عن مطابقته لقصد المتسكلم وإحاطته بدقيق خواطره وتصويره لحلجات نفسه . يقول فى قوله تعالى وظنوا أنهم ما معتهم حصوبهم ،، فإن قلت أى فرق بين وظنوا أن حصوبهم تمنعهم وبين النظم الذى جاء عليه ؟ قلت فى تقديم الحبر على المبتدأ دليل على فرط وثوقهم بحصاعتها ومنعها إيام ، وفى تصيير ضميرهم اسما لان ، والسناد الجملة إليه دليل على اعتقادهم فى انفسهم انهم فى عزة ومنعة لا يبالى معها أحد يتعرض لهم أو يطمع فى معازتهم ، وليس ذلك فى قولهم وظنوا أن حصوبهم تمنعهم (٧) .

فقولنا وظنوأن حصونهم ماعتهم لايصور ما فى نفس المتكلم ولايطابق حاله بخلاف ما جاء عليه ، فإن الحصوصيات الى روحيت فى بناء الجملة أشاريت إلى كل ما فى نفوسهم من خواطر القوة والمنعة والواتوق بحصانتها .

ولو نظرنا إلى مثل هذا التحليل بشيء من التريث والآناة لقادنا إلى مقالة الى يعقوب في تعريف علم المعانى حيث يقول وهو أي علم المعانى تقبيع خواص تواكيب السكلام في الإفادة وما يتصل بها من الاستحسان وغيره ليحترق بالوقوف عليها عن الحطأ في تطبيق السكلام على ما يقتضى الحال ذكره (٣) وهذا التعريف قد شذ به الخطيب في عبارته المتداولة حيث قال وهو علم يعرف به التعريف قد شذ به الخطيب في عبارته المتداولة حيث قال وهو علم يعرف به

37

<sup>(</sup>١) الكتاف م ٥ من ١٨٣ .

<sup>(</sup>۲) الكفائد ج و من ۱۹۹ .

<sup>(4)</sup> مفتاح العلوم ٢٨

وبعد هــــذا الـكلام الذى أطلناه عن النظم وموضوع درسه نعود إلى ما يفهم مرس كلة المعانى، وكلة البيان، وموضوع درسهما لنربط بين هذه المفاهيم.

و تقول فى بداية هذا الحديث أن الزعشرى لم يذكر مصطلح على المعاتى والبيان فى مقدمة تفسير الكشاف فحسب كا يوم وقوف كثير من الباحثين عند عبارته المشهورة . وإنما ذكر هذا المصطلح قبل تأليف السكشاف وكرو ذكره . فى كتاب المفصل وكروه كثيراً فى ديوان شعره ومدح السكثير بتبحره فى على المعانى والبيان . وكل هذه الإشاوات لا تسكشف لشا مراده بهذين العلمين كشفا عددا وان كانت تدلئاً على أن هذا الاصطلاح كان قاراً فى نفسه وواضحاً فى إدراك وأنه لم يقع فى مقدمة التفسير عفوا والسياقا وراء السكلام . وكنا بظن أن الشيخ العلامة السيد الشريف سيعيننا فى هذا الموضوع بكلية فى حاشيته الفائقة على السكشاف عند ذكر هذا الاصطلاح والسكنه رحمه الله مر عليها غير ملتفت إليها لان العناية بتاويخ العلوم لم تكن تلاقى والسكنه رحمه الله مر عليها غير ملتفت إليها لان العناية بتاويخ العلوم لم تكن تلاقى والسكنه رحمه الله مر عليها غير ملتفت إليها لان العناية بتاويخ العلوم لم تكن تلاقى

وتماول الآن أن تقف على مدلول هذين العلين في تفسيره .

والزعشرى يذكر علماء المعانى ويعنى بهم العلماء القادوين على استخواج المعانى بفهم و نفاذ وذلك باستبطانهم لهذه النصوص وتغلغهم فيها فهم قوم قد واصوا أذهانهم على هذا النوع من النظر، يقولى فى قوله تعالى وقالوا أألت فعلت هذا بآلمتنا يا إبراهيم ، قال د بل فعله كبيرهم هذا ، . هذا من معاويض الدكلام

<sup>(</sup>و) بنية الإيضاح ۾ 9 ص

<sup>(</sup>٢) الأسلوب للاستاذ الفايب.

ولطائف هذا النوع لا يتناخل فيها إلا أذهان الراضة من علماء المعانى والقول فيه أن قصد إبراهيم صلوات الله عليه لم يكن إلى أن ينسب الفعل الصادر عنه إلى الصتم وإنها قصد تقريره لنفسه وإثباته لها على أسلوب تعريضى يبلغ فيه غرضه من إلزامهم الحجة وتبكيتهم ، وهذا كالوقال الك صاحبك وقد كتبت كتابا بخط رشيق وأنت شهير بحسن الحظ أأنت كتبت هذا ؟ وصاحبك أمى لا يحسن الحظ ولا يقدر إلا على خرمشة فاسدة فقلت له بل كتبته أنت ، كان قصدك بهدذا الجواب تقريره لك مع الاستهزاء به لا نفيه عنك وإثباته للامى أو المخرمش لأن إثباته والامر دائر بينكما للعاجز منكما استهزاء به وإثبات للقادر (١) .

وإذا كانت هذه وظيفة علماء المعانى كما يحددها هذا النص فإنه يمكن أن تقول إن علم المعانى هو العلم الذي يرشد إلى ما تحمله النصوص الآدبية من دقيق المعانى وخنى الإيحاءات وذلك بدراسة هذه النصوص وتقليب دلالتها على وجوه مختلفة وتوضيح ما يعطيه متن النص أو جانبه . وتلاحظ هنا أن الاسلوب المدروس أسلوب المتريض وهو من فنون علم البيان كما حددها المتأخرون .

ويؤكذ هذا المفهوم لهذا العلم قوله فى آية وان يسة نكف المسيح أن يكون عبداً الله ولا الملائكة المقربون على ولا الملائكة المقربون على أن المعنى ولا من فوقه ؟ قلت من حيث أن علم المعانى لا يقتضى فير ذلك . وذلك أن الدكلام إنما سيق لرد مذهب النصارى و غلوهم فى رفع المسيح عن منزلة العبودية قوجب أن يقال لهم لن يترفع عيسى عن العبودية ولا من هو أرفع منه درجة . كأنه قبل أن يستنكف الملائكة المقربون من العبودية فكيف بالمسيح ، ويدل عليه دلالة ظاهرة بينة تخصيص المقربين الدكونهم أرفع الملائكة درجة وأهلاهم منزلة ومثاله قول القائل :

وما مثله عن بجاود حاتم ولاالبحر ذوالامواج يلتجزاخره لاشبه في أنه قصد بالمبحر ذي الامواج ما هو فوق حاتم في الجود ومن كان له ذوق فليذي مع هذه الآية قوله ولن ترضي عنك البهود ولا النصاري حق

<sup>(</sup>١) المحكمات ج ٣ س ١٩٨٠

يمترف بالفرق البين(١) ثم ما علاقة هذا المفهوم بمفهوم النظم أو علم النظم ؟

نكون من المتكافين إذا أقمنا هنا فرقاً فقد أوضعنا أن علم النظم هو الذي يختص بابراز الاسرار والنكت كما قال وليست الاسرار والنكت إلا تلك المعانى الحقية التي تظل محتجبة حتى يبرزها راضة هذا العلم . وليس البحث عن علاقات الجمل وروابط المعانى إلا تجلية لهذه الاسرار وتوضيحاً لها.

ثم إنه قد يخرج مفهوم علم المعاني أو علماء المعاني عنده عن هذا المدلول ويريد به المسلم الذي ينظر في فنون الشعر ويحسدد معاني كل فن وما يجب على الشاعر أن يقوله إذا أراد المديح وما يجب عليه أن يقوله إذا قصد إلى الرئاء أو الغزل إلى آخر ما هو معروف في فنون الشعر بما ذكره نقاده ، وجماع القول فيها ما ذكره قدامة من وجوب كون المعنى مواجهاً الفرض المقصود غير عادل عن الامر المطلوب(٢) يقول الزمخشرى في أوله تعالى , ولـكن الله حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم وكره إليكم السكفر والفسوق.والمصيان ، وهو يحاول إثبات أن ــ الإيمان والكفر مخلوقان للعبد لا لله كما توهمه ظاهر الآية لان كونهما مخلوقين لله يؤدى إلى أن يمدح العبد بالإيمان وهو فعل الله وأن يذم بالكفر وهو فعل الله ومدح الرجل ينبغي ألا يكون إلا بفعله وقد ذمالقرآن من يحب المدح بما لم يفعل فإذا رأيتالمرب يمدحون الرجل بالجمال والوسامة وهذه أفعال الله فاعلم أنهم وأوا حسن الوجه دليلا على حسن الحلق وطهارة النفس وهذه مخلوقة للعبد فلذلك سأغ لهم المدح بالظاهر المخلوق لله لآنه دليل الباطن المخلوق للعبد ثم قال : على أن من عمقة الثقاة وعلماء المعانى من دفع صحة ذلك وخطأ المبادح به وقصر النعت على المدح بأمهات الحنير وهي الفصاحة والشجاعة والعدل والعقة وما يتشعب منها ويرجع إليها وجعل الوصف بالجال والثروة وكثرة الحفدة والاعصاد وغير فللته بما ليس للانسان فيه عمل غلطاً ومخالفة عن المعقول(٣) -

وكان الزعنشرى يشير بهذا إلى قدامة الذي يقول : ولمساكانت فعنائل الناس

Burgar Barrell

State of the state of the state of

<sup>(</sup>١) الكشاف ج ١ ص ١٩٦١ ، ٢٩٤

<sup>(</sup>٧) ينظر لقد الشعر س ٦١٠

<sup>(</sup>٣) الكفاف ج لا مر ١٩٨٨ .

من حيث هم تاس لا من طريق ما هم مشتركون فيه مع سائر الحيوان على ما عليه أهل الآلياب من الإنقان فيذلك إنما هى العقل والشجاعة والعدل والعفة كان القاصد لمدح الرجال بهذه الآربع الحصال مصيباً والمسادح بغيرها مخطئاً (١).

ويشير الزمخشرى في موضع آخر إلى أن عاماء المعانى ثم الذين يتظرون في المعانى ويدرسونها أو يتبينون ما فيها من الصواب والاستقامة أو من الحطأ والتتنافض والإحالة ، يقول في قوله تعالى وأفلا يتدبرون القرآن ولو كان من عند غيرالله لوجدوا فيه اختلافا كثيراً إلى اكان الكثير منه مختلفاً متنافضاً قد تفاوت تظمه وبلاغته ومعانيه فكان بعضه بالفاً حد الإحجاز وبعضه قاصراً عنه يمكن معارضته وبعضه أخباراً بغيب قد وافق الحبر عنه وبعضه أخباراً مخالفاً للمخبر عنه وبعضه دالا على معنى فاسد فير علمتم (٧)

فعدًا المعانى فى هذا النص هم الذين يعرفون صحة المعانى وفسادها ، وهم فى النص السابق الذين يعرفون أبواع المعانى وأجناسها وكيف تلاجم الأغراض وفنون الشعر ، وهم فى النص ، فيستخرجون الشعر ، وهم فى النص ، فيستخرجون عنه مراميه ومعانيه ويحددون مدلولاته لخبرتهم بالاساليب وخصائص صياعتها وطلم المعانى فى هذا المدلول الاخير يطابق علم النظم أو علم عاسن النظم بل هما شيء واحد ، ثم إن هذه الاطلاقات قد أفاد منها السكاكي ونقلها بنصها وتحير بعض الباحثين فى رجدوع هذه العبارات إلى مصادرها وقال الدكتور أحمد مطلوب ويكرر السكاكي نفسه بعض العبارات عثل صناعة علم المعانى وعلماء علم المعانى وأذهان الراضة من علم المعانى وأثمة علم المعانى والمحدد معانى هـ لمه العبارات ولا ندرى ما المقصود بها ؟ ومن علماء المعانى والمحدد معانى على على علماء اختصوا بالمعانى وبحثوا فيه كا بحثه وحددوا البلافة قبل السكاكي على علماء اختصوا بالمعانى وبحثوا فيه كا بحثه وحددوا موضوعاته ولم تسكن البلافة قبله مقسمة إلى معان وبيان وبديم (٢) .

ويقول إن هذه العبارات منقولة منالسكشاف وأينا أصبحنا ندرى ماالمقصود

<sup>(</sup>١) فند المعر ٢٩.

<sup>(</sup>٧) الكواف ما مر ١١٥.

<sup>(</sup>٣) البلاغة عند المكاك من ١١٠ الدكتور أحد مظارب

بها و نعرف من علماء المعانى وأثمته وأثنا عثرنا فى تاريخ البلاخة على علماء اختصوا بالمعانى ومحشوا فيها .

أما طم البيان فائنا تسلاحظ إطلاقه على مباحث التشهيه والتمثيل والتصوير والسكناية ويتردد هذا ويكثر، فعلماء البيان هم الذين يفهمون أساليب التصوير والتمثيل وتقع عيونهم على الزبدة والخلاصة من غير نظر إلى ماطيه الآلفاظ من حقيقة وبحاز كما فى قوله تعالى والآرض جميعاً قبضته يومالقيا مقوالسموات مطويات بيميئه دو يقول فى هذا ولا ترى بابا فى علم البيان أدق ولا أرق ولا ألطف من هذا الباب ولا أنفع وأعون على تعاطى تأويل المشتبهات من كلام الله تعالى فى القرآن وسائر السكتب السيارية وكلام الآنهياء فان أكثره وطبته تخييلات قد زقت فيها الاقدام قديما وما أتى الوالون إلا من قلة عنايتهم بالبحث والتنقير حتى يعلموا أن عداد العلوم الدقيقة علماً لو قدروه حق قدره لما خفى عليهم أن العلوم كلها فى عداد العلوم الدقيقة علماً لو قدروه حق قدره لما خفى عليهم أن العلوم كلها مفتقرة إليه وعيال عليه إذ لايحل عقدها الموربة ولا يفك قيوهما المسكربة إلا هو ، وكم آية من آيات التنزيل وحديث من أحاديث الرسول قد ضيم وسيم الخصف بالمتا ويلات الغثة والوجوه الرئة لان من تأول ليسمن هذا العلم فى عيد ولانفيد ولا يعرف قبيلا منه من دبير (١) ،

وهذا الكلام يشير إلى أن علم البيان هو العلم الذي يمين على تأويل المصتبيات من كلام الله ويبين ماجاء منه على التمثيل والتخييل، ويوضح المراد من هذه الصوو وأن الجبل بهذا العلم يؤدى إلى الزال في العقيدة والقول بالتشبيه، فهو أذف علم دراسة الصور وما تحمله من الأغراض، والمرامى، وعالم البيان هو الذي يتقد من هذه الصور ويتجاوزها ليصل إلى المراد منها، وهذا هو موضوصه عند المتأخرين. ولسكنا لا بجزم بالقول بأن الزمخشرى خصص هذا العلم بدواسة الصور البيائية لانه هو نفسه يقول في الفصل والوصل وهو باب من أبواب علم البياق تتكائر عاسنه (٢). ويسأل عن علاقة قوله تعالى قيل أدخل الجنة قال ياليت قومى يعلمون، بما قبله، ويقول فإن قلت كيف عزج هذا القول في علم البيان؟ ويحيب يعلمون، بما قبله، ويقول فإن قلت كيف عزج هذا القول في علم البيان؟ ويحيب

<sup>(</sup>١) الكفاف ما ١٩١٩ .

<sup>(</sup>٧) الكهاف م ٢ م ٢٧٧،

بأن غرجه عرج الاستثناف(١) والبعث في التقديم ومعانيه من وظيفة علم البيان كما يقول في آية . قل لو ألمّ تملكون خزانن رحمة ربي(٢)

وعلم البيان يرادف نظم القرآن (٢) وقدسبق أن لحظنا أن علم المعابى يتناول التعريض في آية وأأنت فعلت هذا ي لحذا لا لستطيع أن نقول أن الرمخشرى قد ميز مباحث هذه العلوم ، وغاية ما يمكن أن يقال بعد تقبع ومقارئة أن إطلاق علم المعانى على مباحشه في مصطلح المتاخرين كثير وإن إطلاق علم البيان على مباحث علم المعانى قليل بالنسبة إلى المتاخرين كثير وإن إطلاق علم البيان على أننا لعنى هنا علم المعانى الذي يدرس الصياغة إطلافه على مباحث علم البيان على أننا لعنى هنا علم المعانى الذي يدرس الصياغة وخصائصها ويبين عدلولاتها ، أما علم المعانى بهذا المفهوم الآخر الذي يعنى النظر في محتها وخطئها فذلك بعيد قطعاً عن مفهوم علم البيان بل وعن مفهوم علم المعانى بهذا المعنى الذي حدده المتأخرون ويخطروا غيه إلى كلامه كما رأينا ، وبهدذا يصبح لعلم المعانى مفهوماً مفايراً لمفهوم علم البيان ، ولهذا ساغ له كثرة إطلاق مصطلح على المعانى والبيان مع خلطه بين مباحثهما أحياناً.

والفصاحة ترادف البلاغة ولا نجد لها مفهوماً يخالف مفهوم البلاغة فهى عنده وصف المهمنى يقول فى قوله وتعالى ولسكم فى القصاص حياة ، كلام قصيح لما فيه من الغرابة وهو أن القصاص قتل وتفويت الحياة وقد جعل مكانا وظرفا الحيساة فقوله كلام فصيح معناه كلام بليغ وكلام حسن ، فإذا خرجت الفصاحة فى كلامه عن هذا المدلول ، أعنى وصف الكلام بالبلاغة والحسن إلى وصف المفرد تبه إلى هذا كا نجده فى قوله تعالى : « ولا يجرمنكم شقاقى أن يصيبكم مشل ما أصاب قوم نوح ، أى لا يكسيكم شقاقى إصابة العذاب، وقرأ ابن كثير بعنم الياء من أجرعته ذبياً إذا جعائمه جارماً له أى كاسباً منقول من جرم المعتدى إلى معفول أجرعته ذبياً إذا جعائمه جارماً له أى كاسباً منقول من جرم المعتدى إلى معفول

for the second s

<sup>(</sup>۱) الكتاف ج ٤ ص ٨

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج ٢ مر ١٥٥٠ .

<sup>(</sup>۳) الكفاف ج 1 من ۱۰ .

واحد والقراءتان مستويتان في المعنى لا تفاوت بينهما إلا أن المشهورة أقعم لفظاً كما أن كسبته مالا أفصح من اكسبته والمراد بالفصاحـــة أنه على أنسئة الفصحاء من العرب المواوق بعربيتهم أدور وهم له أكثر استعالا (١).

وبهذا تتلاقى مفاهيم الفصاحة والبلاغة والنظم وحلم المعانى وحلم البيان مع مراعاة ما أشراء إليه . ثم أن الزمخشرى الذى درس النظم فى كتب من سبقه واستوحبه بلوتمثله من كتابة عبد الفاهر وأثراه وأضاف إليه لم يكن ينغل الفرق الواضح بين علم النظم وعلم الأهراب فهو يقول أن النحوى وإن كان أنحى من سيبويه لا يصل إلى غرائب الندكت ومستودعات الاسرار فى كتاب الله إلا إذا سيبويه لا يصل إلى غرائب الندكت ومستودعات الاسرار فى كتاب الله إلا إذا برع فى هلين مختصين بالقرآن وهما هلم المعانى وعلم البيان (٧) وهدا قول قاطع بالفرق بين علم النحو وعلم المعانى وإن كان نحو سيبويه الذى مازجته كثير من فنون البلاغة ، وقد كارب فى تطبيقاته لمعارفه النحوية والبلاغية حريصاً هلى منز العلمين .

فقد تنخلف القاعدة النحوية المستقلة ولا تنهض باعراب القرآن لآن بعض وجوه الإعراب الجائزة قد تؤدى إلى إفساد النظم ، والنظم هو هيزة هذا الكلام المعجز وهو هاد يقود النحو ويرشده ويحدد له وجها عن الإعراب دون وجه بيقول في قوله تعالى ، إذ أوحينا إلى أمك ما يوحى أن اقذفيه في التابوت فاقذقيه في التابوت فاقذقيه في البيم بالساحل بأخذه عدولي وعدوله، والضائر كلها داجعة إلى موسى ورجوع بعضها إليه وبعضها إلى التابوت فيه هجنة لما يؤدى إليه من تنافر النظم فان قلت المقذوف في البحر هو التابوت وكذلك الماقي إلى الساحل قلت ما صرك لو قلمت المقذوف والملقى هو موسى في جوف التابوت حتى لا تغرق التناثر فيتنافر عليك النظم الذي هو أم إعجاز القرآن والقانون الذي وقع عليه التحدي ومراعاته أم ما يجب على المفسر (٣) ،

و يرفض أقوال أنمة النحو في إعراب الفرآن لانها لاتراعي اتساق نظمه يغول

In the second of the

<sup>(</sup>١) السكتاف جه س ٢٣٩ - ٣٣٠

<sup>(</sup>٢) السكفات المقدمة جا من ك

<sup>(+)</sup> الكفاف جـ ٣ س ١٩٩٩

قى قوله تعالى وقيله يارب أن هؤلاء قوم لا يؤمنون دوقيله ، قرى بالحركات الثلاث وذكر فى النصب عن الاخفش أنه حله على أم يحسبون ألا نسمع سرهم وتجواهم وقيله وهنه وقال قيله وحطفه الزجاج على محل الساعة كما تقول حجبت من ضرب زيد وعمراً. وحل الجر على لفظ الساحة والرفع على الابتداء والحبر مابعده وجوز عطفه على علم الساعة على تقدير حذف المصناف ومعناه عنده علم الساعة وعلم قيله . والذى قالوه ليس بقوى فى المعنى مع وقوع الفصل بين المعطوف وعلم قيله يمالا يحسناعتراضاً ومع تنافر النظم وأقوى من ذلك وأوجه أن يكون الجر والنصب على اضار حرف القسم وحذفه والرفع على قولهم ايمن الله وأمانة الله ويمين الله ولعمرك ، ويكون قوله أن هؤلاء قوم لا يؤمنون جواب القسم (1) .

وقد تجد النظم في كلامه يقرب من الإعراب حتى تعسبهما مترادفين و إذا دفقت النظر بدأ لك وجه الفرق بينهما يقول في قوله تعالى وابتلوا البتامي حتى إذا بلنوا النكاح فان آنستم منهم رشدا فادفعوا إليم أموالهم ولا تأكلوها إسرافاً وبداراً أن يكبروا، فان قلت كيف نظم هذا الكلام قلت ما بعد حتى إلى فادفعوا إليهم أموالهم جعل غاية للابتلاء وهي حتى التي تقع بعدها الجل كالتي في قوله :

فا زالت الفتلي تمج دماؤها بدجلة حي ماء دجلة أشكل

والجلة الواقعة بعدها جلة شرطية لآن إذاً متصنعة معنى الشرط وفعلالشرط بلغوا النكاح وقوله، فإن آنستم منهم رشداً فادفعوا إليهم أموالهم، جلة من شرط وجزاء واقعة جوابا للشرط الآول الذي هو وإذا بلغوا النكاح، فكأنه قبل وابتلوا التيامي إلى وقت بلوههم فاستحقاقهم دفع أموالهم إليهم بشرط إيناس الرشد (٧) .

وكانه يقصد بنظمه إحرابه ، ولسكن الذي تراه أن هنا فرقاً بين النظم والإحراب وكانه يقصد بنظمه إحرابه ، ولسكن الذي تراه أن هنا فرقاً بين النظم والإحراب وأن قوله كيف نظمه يراد به السؤال عن استقامة معنى الكلام ووضوح المراد عنه ، فاذا كان الجواب هو إحراب النص فلان الإعراب هو الذي يكشف لنا

<sup>(</sup>۱) الكتاب، ي من ۲۱۱ - ۳۱۳

<sup>(</sup>١) المكتاب ما من ٣٩٥

ونجد هدا التقارب بين النظم والإعراب في قوله في آية وقل أرايتم إن كان من هند الله وكفرتم به وشهد شاهد من بني إسرائيل على مثله فآمن واستكبرتم به فإن قلت أخبرني من نظم هذا المكلام لاقف على معناه من جهة النظم ؟ قلت الواو الاولى عاطفة لمسكفرتم على فعل الشرط كا عطفته ثم في قوله تعالى وقل أرايتم إن كان من عند الله ثم كفرتم به ، . وكذلك الواو الاخرى عاطفة لاستكبرتم على شهد شاهد وأما الواوف وشهد شاهد فقد عطفت جملة قوله شهد شاهد من بني إسرائيل على مثله فآمن واستكبرتم على جملة قوله كان من عند الله وكفرتم ونظيره قولك على مثله فآمن واستكبرتم على جملة قوله كان من عند الله وكفرتم ونظيره قولك من احسنت إليك وأسات وأقبلت عليك وأهرضت عنى لم نتفق في أنك أخذت ضميمتين فعطفتهما على مثلهما (۱) .

فالنظم هذا مدخل لفهم المعنى لآنه يكشف عن نسق المعانى ويحدد أجواءها ويربط جلة بحملة ثم يربط الجلتين أو الجل بما قبلها وهذا غير عطف الجل بمعنها على بعض دون نظر إلى هذا الترابط القائم بين كل اثنين منها ، وهذا النسق من الكلام لا يدوك أثره إلا مرهف الحس يقظ النفس لماح النظر .

ومن السهل أن يتصور الباحث أن النظم هنا معناه الإعراب لآنه لمسا سأله عن نظم هذا الكلام أجاب باعرابه فكأن السؤال كا قلنا في النصر السابق سؤال عن الإعراب وعن بيان المعطوف والمعطوف عليه وهذا شأن النحوء والواقع أن بيان النظم هذا كشف عن معنى الإعراب لاعن الإعراب وبحث حما وواء التحو من نسق المعانى و ترابطها .

والزعشرى قد يلتى على النص نظرة يتناول فيها إحرابه ونظرة يستخرج منها مدلولاته وإشاراته، والنظرة الاولى نظرة علم الإحراب أو يقتعنيها علم الإعراب والثانية نظرة علم البيان، يقول في قوله تعالى، قل لو أنتم تملكون خزائن وحة ربى إذا لامسكتم خشية الانفاق، لو حقها أن تدخل على الافعال دون الاسماء قلايد

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٤ من ٢٧٧

من فعل بعدها فى لو أنتم تمليكون و تقديره لو تمليكون فأضمر تملك أضياراً على شريطة التفسير وأبدل من العنمير المتصل الذى هو الواو ضمير منفصل وهو المتم لسقوط ما يتصل به من اللفظ فأنتم فاعل الفعل المضمر وتمليكون تفسيره وهذا هو الوجه الذى يقتضيه علم الإهراب ، فأما ما يقتضيه علم البيان فهو إن أنتم تملكون فيه دلالة على الاختصاص وأن الناس ، هم المختصون بالشح المتبالغ ، ونحوه قول حاتم :

لو ذات سوار الطمتنى. وقول الملتمس ولو غير أخوالى أرادوا الهيصتى. وذلك لأن الفعل الاول لمساسقط لاجل المفسر برز الكلام في صورة المبتدأ والحبر(١).

فعلم الإعراب يبين جريان الآسلوب على طريقة القوم ومطابقته لقواعد النحو، قان من قواعده المقررة أن أدوات الشرط لاتدخل على الآسماء والظاهر في الآية يخالف هذه القاهدة فلزم تقدير فعل، وعليه يقترضون أن أصل التعبير كان كذا ثم صار إلى ما أشار إليه الزيخشرى وهذا تذتهى مهمة علم الإعراب

وجذا تتمنح لنا الفواصل بين علم الإعراب وعلم البيان. وقد أشار العلوى إلى هذا الفرق بقوله فإن النجوى وصاحب علم المعانى وإن اشتركا فى تعلقهما بالالفاظ المركبة لمكن نظر أحدهما مخالف لنظر الآخر فالنحوى ينظر فى التركيب من أجل تحصيل الإعراب كال الفائدة وصاحب علم المعانى ينظر فى دلالته الحاصة وهو ما يحصل عند التركيب من بلاغة المعانى و بلوغها أقمى المراتب(٢).

أما علم اللغة فن الواضح أن مقهومه وموضوعه لا يلتبسان بمقهوم علمالماتى

<sup>(</sup>١) للكناك ٢٠ ص ١٩٠٠

<sup>(</sup>٧) الطرازج ١ من ١٧

ولا بمومنوعه حتى يتمناوله حديثنا في هذا الفصل الذي نحاول فيه تحديد مفياهم عنتلفة وبيان مابينها من صلات والكنني رأيت الزعشري يشير إلى ضرورةمعوفة هذا الملم والبصر به قبل التصدى لمعرفة بلاغة القول ونظمه ، وأنه إذا لم تتحدد معانى المفردات تحديداً واضحاً فإنك لا تستطيع أن تستشرف مواطن الحسن والبلاغة ، وكأن الرمخشرى يوجب على البلاغي أن يستوعب هـذه اللغة وأن يحيط خبراً بأوضاعها . وهــذا يذكرنا بحديث المتأخرين في مقدمة البلاغة حيينا يقولون إن علم اللغة يحترز به من الغرابة وأن علم الصرف يحترق به عن مخالفة القياس وأن علم النحو يحترز به عن ضعف التأليف فجعلوا هذه العلوم من لوازم عام البلاغة كذلك الزمخشرى منا يعنع على اللغة هذا الموضع . يقول الزمخشرى في قوله تعالى دالله يستهزىء بهم ويمدم في طغيانهم يعمهون، من مدالجيش وأحده إذا زاده والحق به ما يقويه ويكثره وكذلك مد الدواة وأمدها زادها ما يصلحها ومددت السراج والآرض إذا استصلحتهما بالزيت والسماد ومده الشيطان فمالغى وأمده إذا وصلهبالوساوسحتي يتلاحقنيه ويزداد أنهماكا فيه . فإنقلت لمزحمت آنه من المدد دون المد في العمر والإملاء والإمهال قلت كفاك دليلا على أنه من المدد درن المد قراءة ابن كثير وابن محيصن . ويمدم ، وقراءة نافع وإخوانهم يمدونهم على أن الذي يمعني أميله إنما هو مد له مع اللام كأملي له . . . فإن قلت فاحلهم على تفسير المد في الطغيان بالإمهال وموضوع اللغة كا ذكرت لا يطاوع عليه ؟ قلت استجرهم إلى ذلك خوف الافدام أن يسندوا إلى الله ما أسندوا إلى الشيطان ولمكن المعنى الصحيح ما طابقه اللفظ وشهد بصحته وإلاكان مته بمتزلة الآروى من النعام ومن حق مفسر كناب الله الباهر وكلامه المعجز أن يتعاهد فى مداهبه بقاء النظم على حسنه والبلاغة على كالما وما وقع بهالتحدى سليماً من القادح، فإذا لم يتعاهد أوصاع اللغه فهو من تعاهد النظم والبلاغة على مراحل (١١) .

وبهذا يكون قد بينسا مفهوم علم النظم وعلم المعانى وعلم البياق ومومنوع دراستهم ثم مسلتهم بعلم الإعراب وعلم اللغة •

<sup>(</sup>۱) الكثان ج ۱ مر ۱۰ - ۲۰

: • • •

\* ,

.

\*

 $\frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} - \frac{1}{2} + \frac{1}{2} - \frac{1}{2} + \frac{1$ 

t a di se di

## *الغمث لائالث* النظر في المفردات

ملاءمة الكلبة لسياقها من حيث مادتها

ملاءمة المكلمة اسيافها من حيث هيئتها :

- (١) الجم والإفراد .
- (ب) صيغ الالهمسال .
- (-) أبنية الشنقات .

#### أدوات الربط :

- (۱) ثم والوة.
- (ب) قسد ورب .
- (به) حروف الجر ،
- (د) إن وإذا .

#### الثمريف ء

- (1) التعريف باللام .
- (ب) التمريف بأنم الموصول ،
- (-) التعريف باسم الإشارة .
  - (د) التعريف بالإضافة .

#### التنكيد :

w' **k** 

• 1

14, 18, 20

(-) -

· j

Las Roman Lington

64 \$ \$ \$ \$ \$ \$

## الغييلالثالث

#### النظر في المفردات

وقف الزمنصرى حسكتهراً عند مفردات النص الفرآبى يتأمل وقع كلماته وملاءمتها فحسياق . والنظر فى مفردات النص الآدب من أوجب ما يجب على مفسره ودارسه لآنها مفتاح النص وزمام مافيه من دفيق المعافى وخنى الإشارات. وكلما أحسن الدارس هذه الوقفات واستشف من المفردات كل ما تعطيه وتلوح به من معنى ووحى ورمز كان أفسدر على الاندماج والمهاركة وجددًا يصل بفسه بنفس منشئه ويحلق فى آفافه ويتابع خطراته ويملك تجربته كاملة . وحينا يصل المفسر إلى هدده الدرجة فقد وصل إلى ما ينبغى أن يصل إليه .

لقد رأيت الزمخشرى في هذا الصدد ترائاً ضخماً ومفيداً. وقد طالو نظرى و تأمل لهذه الوقفات فوجدت بعضاً منها بهتم بمادة السكامة أى بمعناها المفاد من مادتها . وبعضاً منها بهتم بهيئة السكامة أى بمعناها المفاد من هيئتها . وبعضاً مثها يهتم بحروف المعانى وأدوات الربط . وبعضا منها يهتم بما يفيده تعريفها بأى توح من أنواح التعريف . وبعضاً منها يهتم بمانى تشكيرها .

وسوف أهرض لكل نوع من هذه الآنواع . وليس كل همى أن أقول أن الرمخشرى نظر إلى السكلة المفردة من حيث مادتها وهيئتها وأن أذكر هذه الآبواع ومثلا لها من كلامه وإنما كل همى أن أصور من خلال هذا كله حسه الدقيق بمفردات النصوص وعنايته بدراسة هذا النوع الهام الذي أهمله اليلاغيون بعده وأن أسع صورة دقيقة لبلاغته كا يصورها تفسيره وأن أبين إلى أى مدى أحاطت دراسته البلاغيسة بكل أجزاء النص الآدني متقبعة له من هفوده إلى جلته أحاطت دراسته البلاغيسة بكل أجزاء النص الآدني متقبعة له من هفوده إلى جلته أم إلى جله .

أما دراسته لمسادة السكلمة وملاءمتها لسياقيا فقد اجتهد الوعصرى في ويط مداول السكامة بسياقها حتى تسكون ملائمة له على أحسن وجه من وجود الملائمة يقول فى قوله تعالى «من خشى الرحن بالغيب، فإن قلت كيف قرن بالحشيه اسمه الدال على سعة الرحمة ؟ قلت للشناء البليغ على الحاشي وهو خشيته مع علمه أنه الواسع الرحمة كما أثنى عليه بأنه خاش مع أن المخشى منه غائب و محوه والذين يؤتون ما أتوا وقاربهم و جلة فوصفهم بالوجل مع كثرة الطاعات (١) .

فيكلة الرحن لا تتلام في الظاهر مع المشية وإنما يكون التلاؤم ظاهراً لو على من حتى الجيار آو القهار ولكن الزمخسرى يدرك وراء هذا التباهدالظاهرى تقارباً خيا ملائماً أشد الملاءمة وأحسنها ومثل همذا ما يذكره في قوله تعالى : ويا أيها الإنسان ما غرك بربك الكريم، يقول فإن قلت ما معنى قوله ما غرك بربك الكريم وكيف طابق الوصف بالكرم إنكار الاغترار به وإنما يغتر بالكريم كما يروى عن على رضى الله عنه أنه صاح بغلام له كرات فلم يلبه فنظر فالله عوابد وأعتقه وقالوا من كرم الرجل سوء أدب فلما به ؟ قلت معناه النه عن الإنسان الاينتر بتكرم الله عليه حيث خلقه حياً لينقعه ويتفضل عليه بذلك حتى يطمع بعد ما مكنه وكلفه قمصى وكفر النعمة المتفضل بها أن يتفصل عليه بالثواب وطرح العقاب اخترارا بالتفضل الاول فإنه منكر خارج عن حد المسكنة ولهذا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لما تلاهاغره جهله (١٠).

وقد يعمدالقرآن إلى إثبات المنى بنى صده ويقف الرعشرى عند هذا اللون اليكشف أن الفظ إشاراته الحفية الى هى جزء من المنى القائم به فحكامة فاسد الاتوشى فقط معنى غير صالح ، ونحن وإن كنا نفسر الفساد بعدم الصلاح والصلاح بعثتم النساد قبدًا هو تفسير منا لظاهر المنى الذي لا يكون وحده مراداً فى النسق الفي المني الذي لا يكون وحده مراداً فى النسق الفي المني المناد إنه عمل غير صالح ، فإن قلت فيلا قبل إنه عمل غير صالح ، فإن قلت فيلا قبل إنه عمل فاسد الناك له المناد الى عنه صفتهم بكلة الذي الى يشتبقي معبالفظ المنى وآذن بذلك إنه إنما أنجى من أهله لمداحهم لا الانهم أهلك وأثار بك وإن هذا لما النفى عنه الصلاح لم الفعه أبو تلك كقوله وكانتا تحت

و الكفال و المرابع

عبدين من عبادنا صالحين فخانتهما فلم يغنينا عنهما من الله شيئاً ، (٠) .

ولهذا الرمز الحنى يصف القرآن الكريم يوم القيامة بأنه عسيد ، ثم يصفه بأنه غير يسير على الكافرين يقول تعالى: وفإذا نقر فى الناقور فذلك يومئذ يوم عسير على السكافرين غير يسير ، والزمخشرى يعلق على هذا بقوله فإن قلت فما فاقده قوله غير يسهر وعسير منن عنه ؟ قلت لما قال على السكافرين فقصر العسر عليهم قالى غير يسير ليؤذن بأنه لا يكون عليهم كا يكون على المؤمنين يسيرا هيئا ليجمع بين وهيد السكافرين وزيادة غيظهم وبشارة المؤمنين وتسليمهم . ويجوز أن يواد وهيد السكافرين وزيادة غيظهم وبشارة المؤمنين وتسليمهم . ويجوز أن يواد

ويقف الزمخشرى هند استمال الفرآن لكلمة , عوج ، فقد دل بنفيها على إلمبات الاستقامة للقرآن في قوله تمالى ,قرآنا هربيا غير ذي عوج، ويقاون بين هذا المعنى و بين قولنا مستقيا أو غير معوج ويستخرج من تعبير القرآن فأتد تين الأولى ننى أن يسكون فيه هوج قط والثانية أن لفظ هوج مختص بالمسانى دون الأعيان(٢) .

ويقول القرآن في موضع آخر الحدلة الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجا قيماً ، فيجمع بين اني العوج وإثبات الاستقامة ويقول الزمخشرى فإن قلت ما فائدة الجمع بين اني العوج وإثبات الاستقامة وفي أحدهما غني عن الآخرة قلت ما فائدته التأكيد فرب مستقيم مشهود له بالاستقامة ولا ينعلو من أدتى عوج عند السبر والتصفح (1) .

فإذا ما نقل القرآن استعمال السكلة من المعانى التي هي مختصة بها إلى الأحيان الجتبد الزمخشري في بيان ملاء متها لسيافها و لماذا آثر ها القرآن على غيرها . يقول في قوله تعالى: و ويسألونك عن الجبال فقل ينسفها ربي لسفاً فيذرها قاعاً صفصفاً في قوله تعالى: و ويسألونك عن الجبال فقل ينسفها ربي العوج والعوج فقالوا العوج لاثرى فيها عوجا ولا أمنا ، فإن قلت قد فرقوا بين العوج والعوج فقالوا العوج

· Commence of the commence of

<sup>(</sup>۱) الكفاف ج ٢ مد ٣١٢

<sup>(</sup>٢) الكثاف ج ا ص ١٧٥

<sup>(</sup>٣) يتظر الكفاف ج 4 من ٩٧

<sup>(1)</sup> الكفاف ج ٧ ص ٨١٠

بالسكسر في المعافر والعوج بالفتح في الأحيان والأرض عين فكيف صح فيها المسكسور العين ؟ قلت اختيار هذا اللفظ له موقع حسن بديع في وصف الأرض بالاستواء والملاسة و بني الاعوجاج عنها على أبلغ ما يكون وذلك أنك لوعمدت إلى قطعة أرض فسويتها وبالغم في التسوية على عينك وعيون البصراء من الفلاحة واتفقتم على أنه لم يبق فيها حوج قط ثم استطاعت رأى المهدس فيها وأمرته أن يعرض استواءها على المقاييس الهندسية لعثر فيها على عوج في غير موضع لا يدرك ذلك بحاسة البصر ولكن بالقياس الهندسي فنني الله عز وجل موضع لا يدرك ذلك بحاسة البصر ولكن بالقياس الهندسي فنني الله عز وجل خلك العوج الذي دق ولطف عن الإدراك ، اللهم إلا بالمقياس الذي يعرف ماحبالتقد و والهندسة وذلك الاعوجاج لما لم يدرك إلا بالمقياس دون الإحساس الحق بالمعاني فقيل عوج بالمكسر (١) .

والسكلة الواحدة لها إيحاءان مختلفان حسب سياقها فقد هر القرآن الكريم بكلة \_ سيق \_ في جانب المكافرين بوسوقهم إلى جهنم زمرا وفي جانب المؤمنين وسوقهم إلى الجنة زمرا . ويقف الزمخشرى عند هذا الله فل هذين المقامين المتباينين ليشير إلى إيحائه هنا وإيحائه هناك فيقول فإن قلت كيف جبر عن الدهاب بالمفريقين جميعاً بلفظ السوق ؟ قلت المراد بسوق أهل النار طردهم إليها بالحوان والعنف كا يفعل بالاسارى والحارجين على السلطان إذا سيقوا إلى حبس بالحوان والعراد بسوق أهل الجنة سوق مراكبم الانه لا يذهب بهم إلاراكبين وحثها إسراعا بهم إلى دار الكرامة والرضوان كما يفعل بن يشرف ويكرم من الموافدين على بعض الملوك فشتان ما بين السوقين (٢) .

والزمخشرى يجتهدكما قلنا في توضيح ما في اللفظ القرآني من تلويحات يبيث الحذرو الإشفاق بها في قلوب المؤهنين حتى تستقيم نفوه بهم على الجادة، واللفظ القرآني عنى جذه الايحامات لانه كتاب تهذيب و نقويم وطريقته في التهذيب والتقويم هي النفاذ إلى النفس الإنسانية و قيادتها من داخلها و إقامتها قيمة على نفسها وطريقة التلويح والإيحاء طريقة لا تخطىء في النفاذ إلى النفس وإيقاظها والتأثير فيها .

A CONTRACT OF THE SECOND SECON

<sup>(</sup>١) الكناف ٥٠ س

<sup>(</sup>٢) الكفاف م 4 من 114

يقول الزمخشرى في قوله تعالى ووهمى آدم ربه فنوى. بهذا الإطلاق والتصريح وحيث لم يقل وزل آدم وأخطأ وما أشبه ذلك بما يعبر به هن الزلات والفرطات فيه لطف بالمسكلفين ومزجرة بليفة وموعظه كافة وكأنه قبل لهم انظروا واحتبروا كيف نعيت على الني المعصوم حبيب الله الذى لا يجوز عليه إلا اقتراف الصغيرة فير المنفرة زلته بهذه العلظة وبهذا اللفظ الشنيع فلا تتهاونوا بما يفرط منكم من السيئات والصفائر فعنلا أن يجسروا على التورط في الكبائر(١).

ومن هذا تعليل القرآن عقاب السكافرين بما هو أعم من السبب الحقيق لحفا العقاب فالذين استكبروا عن آيات الله لا يدخلون الجنة لعناده ، والقرآن لايعلل حرمانهم من الجنة بهذه العلة الحقيقية وإنما يقول ، إن الذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها لا تفتح لهم أبواب السهاء ولا يدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سم الحياط وكذلك نجزى المجرمين ، فيعلل هذا المخلود في النار بالإجرام موالإجرام عام يشمل التسكيار وغير ذلك من الذنوب والزعشرى يفصح عن سرالعدول إلى لفظ الإجرام وكيف يلوح لهم بهذا اللفظ فقد قال «نجزى المجرمين ، لمؤذن أن الإجرام هوالسبب الموصل إلى العقاب وأن كل من أجرم هوقب وقد كروه فقائى ، وكذلك نجزى الظالمين ، لآن كل بحرم ظالم انفسه (۲) »

ويقول فى قوله تعالى , فى قلوبهم مرض فزادهم القمرضا ولهم هذاب ألم بما كانوا يكذبون، والمراد بكذبهم قولهم آمنا بالله وباليوم الآخر وفيه رمز إلى قبح السكذب وسماجته ، وتخييل أن العذاب الآليم لاحق بهم من أجل كذبهم ، وتحوه قوله المالى وبماخطيشاتهم أغرقوا فأدخلوا نارا، والقوم كفرة وإنماخصت الخطيشات استعظاما لها وتنفيرا عن ارتكابها (٢) ،

و يومنح هذا المعنى فى آية اوح ويقول وكفى به مزجرة لمرتدكب المتعاليا فإن كفر قوم اوح كان واحدة منخطيثاتهم، وإن كانت كبراهن وقدتعيت عليهم سائر خطيثاتهم كا نعىعليهم كفرهم ولم يفرق بيئه وبينهن فى استبيحاب العذاب الثلا

 $(Y_{i,j}, \dots, Y_{i,j}) = (Y_{i,j}, \dots, Y_{i,j})$ 

<sup>(</sup>١) الشكاف - ٣ - س ٧٤

<sup>(</sup>٧) الكشاف م ٢ من ٨٨

<sup>(</sup>٣) الكتاف م ١ من ١٦ – ٤٧

يتكل المسلم الحاطىء على إسلامه و يعلم أن معه ما يستوجب به العذاب و إن خلا من الحفطيئة الكبرى(٢) .

وقد يذكر القرآن الكريم الآنبياء المشهورين بلفظ العبد الذي يشمل المناس جيعا برهم وفاجرهم ، ويلمح الزيخشري المعنى الآدني وراء هذا الإطلاق ويبين مراد القرآن به وأنه تأصيل صفة البشرية والعبودية في هؤلاء المختارين وأنهم لم يرتقوا إلى درجاتهم إلا بصالح الآعمال يقول في قوله تعالى وضرب الله مثلا قلدين كفروا امرأة نوح وأمرأة لوط كاننا تحت عبدين من هبادنا صالحين ، فإن قلت مافائدة قوله من عبادنا ؟ فلت لما كان مبنى التمثيل على وجود الصلاح في الإنسان كائنا من كانوأنه وحده الذي يبلغ به الفوز وينال ماعند الله، قال عبدين من عبادنا ما يكونا إلا كسائر عبادنا من غير تفاوت بينهما وبينهم إلا بالصلاح وحده إظهاراً وإبائة لان عبداً عن العباد لا يرجح عنده إلا بالصلاح وحده إظهاراً وإبائة لان عبداً عن العباد لا يرجح عنده إلا بالصلاح وحده إظهاراً وإبائة لان عبداً عن العباد لا يرجح عنده إلا بالصلاح لاغير وأن ما سواه نما يرجح به الناس بسبب الرجحان (٢) . .

ويقف الرخشرى عند كلة وطبن، في قوله تعالى وفإن طبن لسكم عن شيء منه نفسا فسكلوه هنيئًا، ويبين تصويرها لنفوس هؤلاء النسوة وما ينبني أن يحتاط به الازواج عندقبول الموهوب من تحلتهن فيقول وفي الآية دليل على منيق المسلك في ذلك ووجوب الاحتياط حيث بني الشرط على طبيب النفس فقيل وفإن طبن، ولم يقل فإن وهبن وسمحن أعلاما بأن المراعي هو تجافي نفسها عن الموهوب طبية وقيل وفإن طبن لكم عن شيء، ولم يقل فإن طبن لكم عنها بعثا لهن على تقليل الموهوب الموهوب

ويستوحي معانى الاحتقار والازدراء من كلة أدبر الذي وصف بها القرآن فرعون في قوله تعالى مثم أدبر يسمى،(١) . ويكشف،ما تلوح به كلة دذراً بمن تعميل

, i ;

wing.

<sup>(</sup>١) الكتاف حاص ٢٩٥

<sup>(</sup>٧) المكناف م إ من ١٥٨

<sup>(</sup>٣) المكفاف دا من ٢٦٧

<sup>(</sup>٥) يظر المكفاف دة عن ٥٥٠

المشركين وغفلتم في قوله تعالى ورجعلوا لله عا ذرأ من الحرث والانعام تصيباً ( ) ويشير إلى ما في كلة أخ من معانى المحبة والمودة التي تحبب العفو إلى تنس وألى الدم في قوله تعالى وفن عنى له من أخيه شيء ( ) ويشير إلى ما في لفظ المحوطوم من الاستخفاف والاستبانة في قوله تعالى وسفسمه على المرطوم ( ) وفي كلة بارتكم في نداء موسى عليه السلام لبنى إسرائيل في قوله تعالى وفتو بوا إلى بارتم معنى التقريع واللوم الانهم تركوا عبادة البارى أى الذى خلق الحلق بريا من التفاوت معنى البقرة وهي مثل في البلاده ( ) )

والزعشرى يشير إلى الفروق بين دلالات الالفاظ المتقاربة ويبين في ضوء هذه النفرقة الدقيقة سر اختيار كل كلة في موضعها .

يقول فى قوله تعالى , الحد ته الذى خلن السعوات والأرض وجعل الظلمات والنور ثم الذين كفروا برجم يعدلون ، والفرق بين الحلق والجعل أن الحلق فيه معنى التقدير . . . وفى الجعل معنى التصبير كإنشاء شىء من شىء أو تصبير شىء شيئاً أو نقله من مكان إلى مكان ، ومن ذلك ، وجعل منها زوجها ، ، ووجعل الظلمات والنور ، لأن الظلمات من الآجر ام المتكائفة والنور من التار، ووجعلناكم أزواجاً ، ، أجعل الآلهة إلها واحداً (٥) ، .

وقد تبدل كلمة مكان أخرى فى آية مشابهة ويلحظ الزعشرى هذا ويناقشه ويبعث المقامين ويشرح أسلوب الآيتين وكيف اقتضى كل مقام من المقامين هذه الكلمة بعينها وله فى هذا كلام جيد يقول فى قوله تعالى دقال وبى يعلمالقولى السيام والارمن وهو السميع العلم،

فإن قلت ملا قبل يملم السر لقوله وأسروا النجوى ؟ قلت القول عام يصدل السر والجهر فكان أكد في بيان الاطلاع السر والجهر فكان أكد في بيان الاطلاع

The same of the sa

<sup>(</sup>١) ينظر الكفاف م ٢ من ٩٣

<sup>(</sup>٢) ينظر الكفاف ه. من ١٦٧

<sup>(</sup>٧) الكفاف ما من ١٧٧

<sup>(1)</sup> ينظر الكفاف ج ٧ ص٠٠٠

<sup>(</sup>م) الكفاف مدار مواد الشورين

على نجواهم من أن يقول يعلم سرهم كما أن قوله يعلم الدر آكد من أن يقول يعلم سرهم هم بين ذلك بأنه السميع العلم لذاته فدكبف تخفى عليه خافية . فإن قلم غلم بين ذلك بأنه السميع العلم قان في قوله تعالى دقل أنزله الذي يعلم السر في السموات والآرض ، ؟ قلت ليس بواجب أن يحى ، بالآكد في كل موضع ولحن يحى ، بالوكيدة تارة وبالآكد أخرى كما يحى ، بالحسن في موضع وبالآحسن في غيره ليفتن المكلام افتنانا وتجدع الغاية ومادونهما ، حل أن أسلوب تلك الآية خلاف أسلوب هذه من قبل أنه قدم همنا أنهم أسروا النجوي فكأنه أراد أن يقول إن ربي يعلم ما أسروه فوضع القول موضع ذلك المبالغة ، فكأنه أراد أن يقول إن ربي يعلم ما أسروه فوضع القول موضع ذلك المبالغة ، فكام الغيوب عالم الغيوب عرب عالم الغيوب عالم الغيوب

وفى هذا المنص يتضح رأيه فى تفاوت بلاغة القرآن بين البليغ والأبلغ ، والحسن والاحسن ، ليجمع الغاية ومادونها كما يقول ، وفيه نزعة اعتزالية لا تتعرض لها لاننا منصرفون إلى تمجميص البحت البلاغى فى هما المكتاب أما أن الصفات عين الدات كما يقول أو غيرها كما يقول أهل السنة وكما رد بذلك أما النير فى قوة جدل فذلك أمر لاتريد أن نزحم بحثنا به .

والومخشرى يعتمد فى تفسير الدكامة على خبرته اللغوية وإحاطته بمغردات هذه اللغة ومعانيها وعلى فقه الاساليب وإدراك المقامات التي تجرى فيها الدكامة وتسكون فيهما همروفة مشهورة ، ثم على ذوقه الذى يقبل ويرفض ، وله فى هذا السكلمة العليا .

يقول في قوله تعالى دفن عنى له من أخيه شيء . فإن قلت هلا فسرت هني بقرك حتى يكون شيء في معنى المفعول به ؟ قلت لآن عنى الشيء بمعنى تركه ليس يثبت ولمكن إعفاءه ومنه قوله عليه الصلاة والسلام وأهفوا للحي . فإن قلت فقد ثلبت قولهم عفا أثره إذا محاه وأزاله فبلا جملتم معناء فن عبى له من أخيه شيء ؟ قلت عبارة قلقة في مكانهما والعفو في باب الجنايات عبارة متداولة

<sup>(</sup>١) الكفاف هـ ٣ من ٨١، وينظر العباب الخفاجي هـ ٢ من ١٣٥٠-

مشهورة في الـكتاب والسنة واستعال الناس فلا يعدل عنها إلى أخرى قلقة نابية من مكانها (١) .

وقد يشير في تفسير السكلمة إلى مدلولها الحسى ويربط بين هذا المدلول وبين المراد منها ، وحسه في هذا دقيق بالغ ، يقول في قوله تعالى ومذبذبين بين ذلك ، ومعنى مذبذبين ذبذبهم الشيطان والهوى بين الايمان والسكفر فهم مرددون بينهما متحيرون ، وحقيقة المذبذب الذي يذب عن كلا الجانبين أي يزاد ويدفع قلايقر في جانب واحد كا قيل قلان يرمى به الرحوان ، إلا إن الذبذبة فيها تسكواو ليس في الذب كأن المعنى كلما مال إلى جانب ذب عنه (٢) .

وقد يقتبع الومخشرى الكلة في معجم القرآن السكويم ويحدد ولالتها في صوره هذا التقبع ويرفض أن يكون المراد منها معنى آخر وإن أقرته اللغة ، وهذا لفت قديم إلى وجوب النظر في ألفاظ القرآن في ضوء معجمه واستمالات الفاظه و لسكن هذا اللفت القديم ظل غائماً ، ولو قدر لدراسقنا الآدبية أن تلتفت إلى هذه الطريقة لسكان لدينا الآن ثراث أكثر خصوبة في هذا الجال . ويقول الزمخشرى في قوله تعالى والزاني لا ينكح إلا زائية أو مشركة والوانية لاينكما إلا زان أو مشركة والوانية لاينكما احدهما أن هذه السكلمة أينما وردت في القرآن لم ثرد إلا في معنى العقد . والثانى أساد المعنى وآداؤه إلى قولك الزاني لا يزنى إلا بزائية والزانية لا يزقى ما إلا زان (٢) .

والزمخشرى قد يخطئه حس المكلمة فيسوى بين لفظين في المعنى والحس الراشد قد لا يعلم ألى هذه التسوية ، يقول في قوله تعالى : و إن تمسسكم حسنة لسوم وإن تصبكم سيئة يفرحوا بها ، فإن قلت كيف وصفت الملسئة بالمس واحداً والسيئة بالإمسابة ؟ قلت المس مستعاد لمعنى الإمسابة في كان المعنى واحداً

<sup>(1)</sup> الكفائد ج 1 من 194 (1) الكفائد ج 1 من 194 (۲) الكفائد ج 1 من 194

<sup>(</sup>۳) الكفاك چ لا شي ۱۹۳ ه

آلا ترى إلى قوله و إن تصبك حسئة تسوءهم وإن تصبك مصيبة . . . ها أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك . . . إذا مسه الشرجووها وإذا ممه الحير منوعا (١) .

وهو حينا يسوق هذه الآيات الى ذكرت فيها الإصابة مع الحسنة ومع السيئة وذكر فيها المس مع الشرلم يبحث الفرق بين سياق هذه الآيات وسياق الآية الى يتحدث فيها . إذ أنها تحذر المسلمين من الاطمئنان إلى المكافرين وأخذ الصنى والخليل منهم ، هم تصور ما تنطوى عليه صدورهم من المكراهية والبغضاء وتمتب على المسلمين غفلتهم وحبهم لحؤلاء الذين لا يحبونهم ، هم رحمت صورتهم وهم في خاوتهم يعضون الآنامل من الغيظ ، فسكان المقتضى والمحال كما صورها القرآن أن يكون مس الحسنة وهو أقل قدر من الخير ينال المسلمين ، مسيئًا لهم أبلغ إساءة ، وأن تكون إصابة السيئة و تمكنها من المؤمنين أمرًا سارًا لهم ، فالمس لايساوى الإصابة .

ولو رجعنا إلى الاصل اللغوى لوجدنا المس أقبل من الإصابة فالمس هو اللمس و ومن مجازاه مس العذاب ومس الخير ، قال في القاموس مسيئة بالسكسر أمسه مساً ومسيساً ومسيسى كخليفي ومسسته كنصرته وربما قيل مسته بحذف سين أي لمسته (٧).

وقال الزهنتري في الآساس مسه حساً ومسيساً وماسة بماسة ومساساً وهما يتعاسان . . . ومن المجاز مسه السكبر والمرض ومسه العذاب (٣) ، أما الإصابة فانها ترجع إلى إصابة الرمية آي رمى فأصاب ومنه إصابة للطر الآرض وهذا أبلغ من المس واللس .

وقد كثر استعمال المس في القرآن للاصابة الحقيقة كقوله تعالى دولتن مستهم فقحة من هذاب دبك ، وكمقوله تعالى ولا تركشوا إلى الدين ظلموا فتمسيكم

<sup>(</sup>۱) الكفاك چه من۱۱۸

<sup>(</sup>۱) اللوس م ۲ س ۲۰۱

١٠٠ - ١١٨ الأساس ١١٠٨ - ١٠٠

to the second of the second of

الناره ، وقوله، إن بمسلكم قرح فقه مسالقوم قرح مثله، وقوله «وإذا مسه الشير فذو دعاء عريض ۽ وقوله ور إذا مس الناس ضر دعوا رہم منيبين إليه ۽ وقوله و وإذا مسكم الضر فإلبه تجأرون ، ، وقوله و وإذا مس الإنسان الضر دعاتا لجنبه أو قاعداً أو قائماً. ،وقوله وفاذا مسه الشر كان يؤوساً. ، وقوله ووإذا مسه الشر فيئوس قنوط ، وقوله ، إن الانسان خلق هلوعاً إذا مسه الشر جزوعاً وإذا مسه الحتير منوعاء ، وخير ذلك من الآيات التي يهدينًا فيها التأمل البصير إلى أن المس فيها أقل من الإصابة . على أننا تجد بعض الآيات يستعمل فيها المس مع العداب الآليم والعذاب العظيم كقوله تعالى حكاية هن أهل أنظاكية ومخاطبتهم لرسل عيس عليه السلام ، , وقالوا إنا تعايرنا بـكم اأن لم تنتهوا لنرجمنكم وليمسنكم مثا عداب أليم ، ، وكـقوله تعالى في آية الإفك , لولا كـتاب من الله سبق لمسكم فيما أخذتم عذاب عظيم، ، وقوله تعالى دوالذن كـذبوا بآياتنا بمسهم العذاب بما كانوا يفسقون ، ، وقوله تعالى ، وأمم سنعتم ثم يمسهم منا عذاب أليم، ، ويمكن أن يقال أن سياق هذه الآيات ومقام التهديد والوعيد فيها يكسب المس معتى أفوى وأبلغ ، وذلك بخلاف آية آل حران الى نناقش الزعشري فيها فإن سياقها يساعد على الذي قلناه .

وقد تنبه ابن المنير إلى هذا وقال يمكن أن يقال المس أقل تمكنا من الإصابة وكمانه أقل درجانها ، فعكان العكلام والله أعلم أن تصبكم الحسنة أدنى إصابة تسؤهم ويحسدوكم عايها وإن تمكنت الإصابة منكم وانتهى الامر فيها إلى الحد الذي ير في الشامت عنده فهم لا يرثون لسكم ولا ينفسكون عن حسدهم(١) .

وبما نرى الزعشري فيه قد أخطأه حس المفرد وسوى بين المفردات وأغفل ما فيها من إشارات قوله في قوله تعالى وقال فاخرج منها فائك رجيم وإن عليك اللمئة إلى يوم الدين قال رق فأنظرنى إلى يوم يبعثون قال فاتك من المتظرين إلى يوم الوقت المعلوم قال الزعنشرى ويوم الدين ويوم ييعثون ويوم الموقت المعلوم في معنى واحد ولسكن خولف بين العبــــاوات سلوكا بالسكلام طريقة اليالنة(١) .

<sup>(</sup>١) ماشية ابن للنير هامش السكشاف م ١ ص ٢١٩٠ 

<sup>(</sup>٧) الكتاك مه مرده ع

وقد نلحظ فروقا بين المحلمات الشلاث المصافة إلى اليوم فان يوم الدين يشير إلى ما يلاقيه إبليس من الجزاء على معصيته وتمرده ، وهذه الإشارة لا تجدها في المحلمتين الاخير تين وإنما نراها في كلة الدين ، ويوم يبعثون يشير إلى طلب أقصى المدة فابليس يطلب الانظار إلى يوم البعث لا إلى يوم تقوم الساعة ، ويوم الرقت المعلوم فيه نبرة تهديد لا تخطئها الاذن أى إلى يوم الوقت الذي تعرف ما قيه من العذاب والاخذ الشديد . فإذا كانت المحلمات الثلاث تشترك في المدلول العام فإر في معنى واحد كا يقول الزمخشرى .

### نظرات في هيئة الـكلمة :

## (أ) الجمع والإفراد:

وفى نظرات الزمخشرى للمكلمة المفردة يبصر السر البلاغى لإفراد المكلمة وجمها جمع قلة أو جمع كشرة ويساعده على لمح ما فى هذه الهيئات من وحى وإشارات حس أدنى وذوق بصير .

يقول الزمخشرى في قوله تعالى دولو أن ما في آلارض من شجرة أقلام . . فإن قلت لم قيل من شجرة على التوحيد دون اسم الجنس الذي هو شجر ؟ قلت أديد تفصيل الشجر وتقصيها شجرة شجرة حتى لا يبتى من جنس الشجر ولا واحدة إلا بريت أفلاما (١)

ويقول في قوله تعالى دإنما وليسكم الله ورسوله والذين آمنوا ، فان قلت قد ذكرت جماعة فهلا قبل إنما أولياؤكم ؟ قلت أصل الكلام إنما وليسكم الله فجملت الولاية لله على طريق الأصالة ثم نظم في سلك إثبانها له إثبانها لرسول الله صلى الله عليه وسلم والمؤمنين على سبيل التبع ، ولو قبل إنما أولياؤكم الله عدسوله والدين آمنوا لم يكن في الكلام أصل و تبع (٧) .

ويلحظ الرمخشري أن الكلمة الواحدة تقع مفردة مرة وجماً مرة في سياق

of the television of the

<sup>(</sup>۱) الكلاف حامس ١٩٩١

<sup>(</sup>١١) الكفال ما مرهده

واحد وآيات متحدة في أافرض عم يجتهد في بيان ملاءمة صيغة الأقراد الموقعة الخاص بها . العامل بها .

يقول قوله تعالى وقد أقاح ، المؤمنون آلذين هم فى صلاتهم خاشعون و والذين هم عن اللغو معرضون ، والذين هم الزكاة فاعلون، والذين هم لفروجهم حافظون، إلا على أزواجهم ، أو ما ملسكت أيمانهم ، فأنهم غير ملومين ، فن ابتغى ووالد ذلك فأو لئك هم العادرن ، والذين هم لاماناتهم وعهدهم راهون ، والذين هم على صلواتهم بحافظون ، يقول الزمخشرى وأيضاً فقدو حدت بهنى الصلاة لولا ليفاد المشبوع في بهلس الصلاة أي صلاة كانب ، وجمعت آخراً لتفاد المحافظة طي القدادها وهي العبلوات الحس والوثر والسنن المرتبة مع كل صلاة وصلاة الجمعة والعيدين والجنازة والاستسقاء (۱) .

وكذَّلك يفسر الأفراد وألجمع في المقام الواحد بما خير من أخلاق الناس وعرف من أحوالهم وعاداتهم .

يقول فى قوله تعالى , فما لنا من شافعين ، ولا صديق حميم ، فإن قلت لم جمع الشافعين ووحد الصديق ؟ قلت لسكترة الشفعاء فى العادة وقلة الصديق ، ألا ترى أن الرجل إذا امتحن بارهاق ظالم نهضت جماعة وافرة من أهل بلده الصفاحته ، وهذه له وحسبة ، وإن لم يسبق له بأكثرهم معرفة ، وأما الصديق وهو الصاحق فى ودادك الذى يهمه ما أهمك فاعز من بيض الانوق وعن بعض الحسكاء أنه مشال عن الصديق فقيل اسم لا معنى له (٢) .

واين المنهر وإن كان له ذوق في فهم الآساليب يتعجب من هذه الوقفة ويبتى عجبه على أن كلمة صديق تدل على الجمع كما تدل على المفرد ، ولكنه لم يدوك ما لفت الزمخشرى وأيان عنه في دفة وهو الحلاف بين السكلمتين من تاحية الجمع ما لفت الزمخشرى كانت كل واحدة دالة على الجمع م وتلحظ في كلام أبن المنير ووح الجدل الفقهي الذي لا يستسيغ هذه اللسات الفنية ، كما تلحظ فيه كلمات

<sup>(</sup>۱) السكفال ۳ من ۱۴۰

<sup>(</sup>٢) السكفال - ٣ من ١٥٤

النمائية تدل على موقفه المتعصب ، يقول ابن المنير معلقا على كلام الزمخشرى السابق والعجيب أن الصديق يقع على الواحد وعلى الجمع فما الدليل على إدادة الافراد ؟ ثم لو كان المراد الآفراد للكان أهم لأنه في سياق النبي فينني الواحد وما زاد عليه إلى مالانهاية له (۱) . ولاينهض هذا معقوته اعتراضاً على الزمخشرى لان الصديق وإن كانت تطلق على الجمع فأن السؤال لماذا خالف القرآل بين المكلمة بن وعد إلى الجمع في شافه بن والإفراد في صديق وإن كان مدلولهما واحسدا ؟

وقد يلحظ الزمخشرى فى صيغة الجمع لمسة أخلافية لا يدركها إلا من له بصيرة فى ذرق الاسلوب يقول فى قوله تعالى ، إن الذين يشادونك من وراء الحجرات أكثرهم لا يعقلون ، -

ومناداتهم من وراثها يحتمل أنهم قد تفرقوا على الحجرات متطلبين إبه قناداه بعض من وراء هذه و بعض من وراء تلك وأنهم قدأتوا حجرة فنادوه من ورائها وأنهم نادوه من وراء الحجرة التي كان فيها ، ولكنها جمعت إجلالا لرسول الله مثلى الله عليه وسلم ولمكان حرمته (٢) .

فالوعشرى يدرك الفرق بين أن يكون التعبير أن الذين يناهونك من وراء حجرة بذا حجر تك أو من وراء الحجرة وبين ما جاء عليه القرآن ، وأن فى كلمة حجرة بهذا النص وهذا التحديد معنى يكره القرآن أن يواجه به محمد صاوات الله عليه إجلالا لحرمته فيأتى بصيغة الجمع ليفهم هذا التنصيص ضمن مدلولها حتى لا يتجه إليه الفسكر منفردا ، وإنما يكتنى باللمسة الخفيفة والإشارة التي هي كالوحي في هذا المقام . ولهذا الممنى يقول الرمخشري معلقا على هذه الآية ومتعجبا مما تتصمنه من هناصر البلاغة وإحجاز الفن . فورود الآية على النمط الذي وردت عليه فيه مالا هناصر البلاغة وإحجاز الفن . فورود الآية على النمط الذي وردت عليه فيه مالا هني على الناظر من بينات إكبار عمل رسول الله صلى الله عليه وسلم وإجلاله ، منهم المسجل على الصائحين بالسفه والجهل لما أقدموا عليه ، هومنها الفظر الحجرات وإيقاعها كناية عن موضع خلوته ومقيله مع يعطن ومئها الفظر الحجرات وإيقاعها كناية عن موضع خلوته ومقيله مع يعطن

La Company

<sup>(</sup>١) ماهية ابن المنه على هامش المرجع السابق .

<sup>746 6-</sup> WILL (1)

لسائه ، ومنها المرور على لفظها بالاقتصار على القدر الذي تجين به ما استنكر عليم (۱) ، ·

وصيغة الجمع قد تشعر بمعانى النعظم والاجلال حيما يوضع ما الجماعة الواحد.
وقد أشار النحاة إلى هذا المعنى فى الضائر وقالوا إن ضير جمع المسكلين المتصل أو المنفصل قد يأتى الممتكلم المعظم نفسه ، والزمخشرى ينقل هذا من ضائر الجمع إلى صيغ الجمع فيقول في قوله تعالى : ولقد نادانا نوح فلنعم الجيبون ، والجمع دليل العظمة والمعنى إنا أجبناه أحسن الإجابة وأوصلها إلى مراده وبغيته من نصرته على أعدائه والانتقام منهم بأبلغ ما يكون (٧) .

وقد يأتى القرآن السكريم بحمع الفلة مكان جمع السكثرة ليشير بهدأ إلى معنى وقد يعكس هذا فيأتى بحمع السكثرة مكان جسع الفلة ، والومنعشرى يقف في هذه المقامات عاولا كشف هذه الإشارات والإفصاح عن الشكتة البلاغية وهو في هذا قد يصيب وقد يخطى.

فن ذلك وهو فيه مصيب قوله تمالى , ولقد نصركم الله يبدر وأنتم أذلة ، قال والآذلة جمع قلة والإذلاء جمع السكثرة ، وجاء بجمع القلة ليدل على أنهم على ذلتهم كانوا قليلا وذلتهم ما كان بهم من ضعف الحال وقلة السلاح والمساك المركوب (٣) .

ومنه ما قاله فى قوله تعالى دربنا هب لنا من أزواجنا وذوياتنا فرة أحيث، قال وإنما قيل أعين دون حيون لانه أراد أعين المتقين وهى قليلة بالإشافة إلى حيون خيرهم قال تعالى دوقليل من حيادى الشكود (٤)،

<sup>(</sup>١) المن الرجع

<sup>(</sup>٢) الكفاف جه س٢٧

<sup>(</sup>٧) الكفاف جاء ص١٩٦٦

<sup>(1)</sup> الكفاف جلا مراجعة

فإذا وقف الرعشرى حند آية و والمطلقات يتربصن بألفسهن للائة قروء وهي كلة قروء وهي جمع كثرة مستعملة في موطن جمع القسلة أغفل عاده الاسرار الى تنطوى عليها الدكامة القرآ بية وحل الامر على الانساع وما كان للوعشرى وهو الاديب المسندوى أن يهمل لمحة اللفظ أو يغفل حنها . فإنه من منالطة ألحس آن نقول أن القرآن يستعمل كلة مكان كلمة من باب الانساع والمعنى واحد . وقد سبق أن ذكر الرعشرى مثل هذا في قوله تعالى ديوم الدين، ويوم يبعثون ، ديوم الوقت المعلوم ، وقد سبق أن دفضناه وحاولنا أن نفهم بعض الفروى في الدكامات الشلاث ، وهذا يقول الرعشرى . فإن قلت لمساجاء بعض الفروى في الدكامات الشلاث ، وهذا يقول الرعشرى . فإن قلت لمساجاء المميز على جمع الدكارة دون القسلة التي هي الإقراء ؟ قلت يتسعون في ذلك فيستعملون كل واحد من الجعمين مكان الآخر لاشتراكهما في الجعمة آلا ترى الى قوله بأنفسهن وما هي إلا نفوس كثيرة وليل القروء كانت أكثر استعمالا فنزلة المهمل فيكون مثل قولهم ثلاثة شوع (١).

ونرى أن جمع الكثرة في قروء يشير إلى وجوب الاحتياط في استيفاء مدة المعة حتى لا تتعجل المرأة المطلقة حدتها ، وقد أشار إلى هذا بعض النحاة . أما إنهم يتسعون في هذا ويستعملون جمع السكثرة مكان جمع القلة فيذا يصح تعليلا في كلام النساس على أننا لا بمسدم تلك الإشارات الفنية في صياغات أكلام الموهوبين وقد تسكون هذه الإشارات دون وهي منهم وإنما هو أثر الموهبة الفنية والحس المغوى ، أما في كلام اقه فإننا نرفض مثل هذا التعليل ، وايس هذا الرفض مبنياً على حماس ديني وإنما هو النظر والتذوق ، أما قوله فيا ساقه شاهداً على الانساع ألا ترى إلى أوله بأنفسهن وما هي إلا نفوس كثيرة فقسد شاهداً على المناز السكنة البلاغية وذلك الانفس وهي جمع قلة أخفل الرعشري ، فيه أيضاً السكنة البلاغية وذلك الان الانفس وهي جمع قلة استعملت هنا مكان جمع السكثرة المشير إلى معني التقليل والتهويين من شان هؤلاء المنسوة، فالآية السكرية تحدد هذة المرأة المطلقة وتوسى بكال هذه العدة وتعامها المنسوة، فالآية السكرية تحدد هذة المرأة المطلقة وتوسى بكال هذه العدة وتعامها

1:5 4 /2 / 4 / 4

<sup>(</sup>١) الكفاف وا عن ٢٠١٠ (١)

غاية التمام وأسلوبها فيه تشديد على المطلغة في هذا الموقف وفيه لذعات. فمكانمة يتربصن تشير إلى أنها تعالج أمر نفسها الطاعة إلى الزواج ، وكلمة بأنفسهن فيه تهييج لهن ولاع بتوق تفوسهن إلى الرجل . وكان لذع الاسلوب أنكى حينما قال دولا يحل لمن أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن، وكانه يشير إلى أن بعضهن يفعلن هذا ، وقوله وإن كن يؤمن بالله واليوم الآخر، شرط فيه فسوة. وفي هذا السياق العام اطمئن إلى أن اختيار جمع القلة عنا في كلمة الانفس فيه إشاوة إلى التقليل والتهوين لتتلاءم هذه المتصوصية وتتجاوب مع هذا السياق م

# (ب) المعانى البلافية لصيغ الافعال:

والرُّعَشَرَى يُلحظ ما في صيغة المعتارع من المعانى الآدبية ويشير ألى قدوتها على النصوير وإحضار الحدث ، وكأنما تراه العين وتسمعه الآدن .

يقول في قوله تعالى . إنا سخرنا الجبال معه يسبحن بالعشى والإشراق ، ويسبحن في معنى مسبحات على الحال ، فإن قلت هال من فرق بين يسبحن ومسبحات ؟ قلت نعم وما اختير يسبحن على مسبحات إلا لذلك وهوالدلالة على حدوث التسبيح من الجبال شيئاً بعد شيء وحالا بعد حال ، وكأن السامع عاضر تلك الحال يسمها تسبح ، ومثله قول الاحثى :

إلى منوء ثار فى يفاع تمرق وفي قال عرقه لم نيكان تثنيثا(1)

وقد تأثر الرمخشرى في هذا بالإمام حبث القداهر الذي يَذَكُر القوق بين الإخبار بالفعل والإخبار بالاسم ويقول إنه فرق لطيف تمس الحاجة في علم البلاغة إليه ثم يعلق على بيت الاحتى المذكور في كلام الزمخشرى بقوله: معلوم أنه لو قيل إلى منوء نار متحرقة لنباعته العلبع وأنسكرته النفس ٢١) .

ومثل حله المقادنة بين صيغة المعنادع وصيغة اسم الفاعل تسكوو في ثوله

<sup>(</sup>١) الكفات ولا سرام ولا

<sup>(</sup>۲) ينظر دلائل الإنجاز س١١٤ – ١١٦

تعالى . أو لم يروا إلى العاير فوقهم صداقات ويقبعن ، يقول الرمخشرى فإن قات لم قبل ويقبض ولم يقل قابضات ؟ قلت لآن الاصدل فى الطبيران هو صف الاجتمعة لآن الطبيران في الحواء كالسباحة فى الماء والاصل في السباحة مدالاطراف وبسطها وأما القبض فطارى. حلى الهسط للاستظهار به على التحرك فجى، بما هو ظارى. خير أصل بلفظ الفعل على مهنى أنهن صافات ويعكون منهن القبض تارة كا يكون من السابح (١) .

فالفعل يفيد التجدد والحدوث والاسم يفيدالنبوت والاستعرار، ولأ معنى الإحضار الصورة هنا لان ذلك يكون فى حكاية الحال الماضية وما هنا ليس كذلك لان الناس برون الطير فوقهم صافات ويقبضن فى كل زمان، فالآية وصف صادق ودقيق الطير فى حال طيرانه ، وقد يقع المضارع مكان الماضى فيقارن الزمخشرى بين الصيفتين ويبين دلالة المضارع وقيمتها فى الاسلوب .

يقول في قوله تعالى و والله الذي أرسل الرياح فتثير سحابا فسقناه ، فان قلت لم جاء فتثير على المصارع دون ما قبله وما بعده ؟ قلت ليحكى الحال التي تقع فيها إثارة الرياح السحاب وتستحضر تلك الصورة البديعية الدالة على القدرة الربائية وهكذا يفعلون بفعل فيه نوع تمييز وخصوصية بحال تستغرب أو تهم المخاطب أو شهر ذلك كا قال تأبط شرآ .

بأنى قد لقيت النول تهوى بسبب كالمحيفة مسمسان فاضربها بلا دهش خرت صريعاً اليدين والبران

لانه تعمد أن يصور لقومه الحالة التي تشجع فيهما برصه على صرب النسول كأنه يبصرهم إياها ويطلعهم عي كنبها مصاهدة التعجب من جرأته على كل هول وقياته عند كل شدة(١)

ED STATE STATE OF THE

William Commence

<sup>(</sup>۱) التكفاف جاء في ١٦٥

<sup>(</sup>٧) الكفائد ج٠ مالالا

ومثل علما يذكره في قوله تعالى مخاطباً بنى إسرائيل ومنكراً طيهم بحسارتهم على أنبيائه طيهم السلام . أضكاً با عامكم رسول بعا لا تهدوى أنفسكم استكبرهم ففريقاً كذبتم وفريقاً تقتلون ، قال الزمخشرى فإن قلمه علا قبل وفريقاً قتلتم ؟ قلت هو على وجعين إن تراد الحال الماضية لأن الامر فغليع فاريد استحضاره فى النفوس و تصويره فى القلوب و إن يراد . . (١)

وقد يقع المعنارع موقع الماض ولا يكون المحرض منه استحضار الصورة، وإنما يشير إلى أن هذا الحدث مستمر ، وهنا فرق بين معنى الاستمرار في الفعل المضارع ومعنى الاستمرار في صيغة الاسم ، يقول في قوله تعالى واهلوا أن فيكم رسول الله لو يطيعكم في كثير من الآمر لعنتم ، فأن قلت فلم قيل يطيعكم دون أطاحكم ؟ قالت الدلالة على أنه كان في إدادتهم استموارهما على عايستصوبون وأنه كاما عن لهم رأى في أمر كان معمولا عليه بدليل قوله في كثير من الآمر ، كقولك فلان يقرى العنيف ويحمى الحريم تريد أنه بما اعتاده ووجد منه (٧) .

ومثل هذا المنى للفعل المضارع الواقع موقع الماض ما ذكره فى قوله تعالى وأن الدين كفروا يصدون عن سبيل الله ، قال يقال فلان يحسن إلى الفقراء ويتمش المعتطهدين لا يراد حال ولا استقبال وإنما يراد استمراو وجود الحال منه والنشة فى جميع أزمنته وأوقاته ؛ ومنه قوله تعالى و يصدون عن مسبيل الله ،

ويلمط الشهاب فرقا بين الاستمرار التجددى الذي يفهم من آية فريطيمكم والاستمرار في قوله يصدون، لأن استمرارالصد غير متجدد، فلا تتخلف فترات انقطاع للحدث بل هومستمر دائم . والاستمرار في الأولى تتخلف فترات انقطاع

<sup>(1)</sup> الكفاف ج اس ۱۹۹

<sup>(</sup>٧) الكفائد جه مر٧٨٧

<sup>(</sup>۲) الكفاف چه س١٩٩١

بداليسل قوله كلما عن طم . قال البيضاوي في آية ويصدون مقتبساً عن كلام الزمخشري أو طخصاً له و لا يريد به حالا ولا استقبالا وإنها يريد به استعرائ الصدود منهم كقوطم قلان يعطى ويمنع و اذاك حسن عطفه على الماضى ، قال الشهاب جمل الفعل المصادع دالا على الدوام كقولهم قلان يحسن إلى الفقراء إق المراد به استمرار وجود الاحسان كما في الكشاف. وهذا خير الاستمراز الشهددي وغير دلالة الإسمية الحبرية قملا على النبوت لتصريحه به في قوله فا استسكانوا الرجم وها يتعتر عون (۱)

وتشكر هذه الدلالة في صيغة المضارع وتشكر إشاراته إليها في قوله تعالى كذلك وحي إليك ولم يقل أوحي ليدلجلي أن الوحي من عادته وفي قوله تعالى و ألم تمر أن الله أنزل من السماء ها، فتصبح الآرض مخضرة ، حيث قال فتصبح ولم يفلي فأصبحت ليصهر إلى أن خضرتها كبتي و تتجدد زماناً بعد زمان كقو لك أنعم على فلان فاروح وأغدوا في مهمه ولو قلت فرحت وغدوت لم يكن شيئاً (٧) .

وقد يختلف نوع الفعل في الآية الواحدة والمقام الواحد ويلفتنا الزمخشرى إلى السر وواء هذا الاختلاف ويشير إلى لمحته الدالة.

يقول في قوله تعالى و قال إنى أشهد الله و اشهدوا أنى برى ها تشركون ، قان قلت علا قبل إن أشهد الله وأشهدكم ؟ قلت لآن إشهاد الله على البراءة من الشرك إشهاد صحيح عابت في معنى تثبيت التوحيد وشد مصافده ؛ وأما إشهادهم فسا هو الا تهاون بدينهم و دلالة على قلة المبالاة بهم فسب، فعدل بهم عن لفظ الآول لاختلاف ما بينهما وجي ، به على لفظ الآمر بالشهادة كما تقول لمن يبس الثرى بينه وبينك أشهد على أنى لا أحيك (٣) .

Section 1985

<sup>(</sup>۱) خاهية العمواب المفاجى ج ٦ ص ١٩١ وينظر كلام البر<u>ة اوعد في نفس الصفحة على .</u> المامش .

<sup>(</sup>۲) ينظر المكتاف جه ١٦٧٠٠ ، جه ١٧٠٠

<sup>(</sup>٣) السكواف جاء نيره ١٧

والر مخسرى نظرات في صيغ الأفعال الماهية يدير فيها إلى المعانى البلاغية الى تفيدها هذه الصيغ في مفاماتها المختلفة . فالقرآن الكريم يختار صيغة في مقاماتها المختلفة . فالقرآن الكريم يختار صيغة في سيوق صيغة أفعل في قوله تعالى ، وإن كنتم في ريب بما نولنا على هبدنا فأتوا بسووة من مثلة، لأن المراد النزول على سبيل الندرج والتنجيم : وهو من مجازه لمكان التحدى ، وذلك أنهم كانوا يقولون لو كان هذا من هند الله مخالفاً لما يكون من هند الناس لم ينزل هكذا نهو ما سورة بعد سورة وآيات غب آيات على حسب النوازل وكفاء الحوادث وعلى سنن ما ترى عليه أهل الحطابة والصعر من وجود ما يوجد منهم مفرقاً حيناً فيناً وشيئاً فصيئاً حسب ما يعن لهم من الآحوال المتجددة والحاجات السائحة لا يلق الناظم ديوان شعره دفعة ولا يرمى الشائر بمحدوع خطبه أورسائله ضربة فاز أنزله الله لا نزل عليه القرآن جله واحدة ، مفقيل إن بمحدوع خطبه أورسائله ضربة فاز الولا نزل عليه القرآن جله واحدة ، مفقيل إن ارتبتم في هذه الذي وقع إنزاله هكذا على مهل وتدرج فهاتوا أنتم نوبة واحده من ارتبتم في هذه الذي وقع إنزاله هكذا على مهل وتدرج فهاتوا أنتم نوبة واحده من الوبة واحدة المن الوبة واحده من الوبة واحده الوبة واحده من الوبة واحده الوبة واحده الفران الوبة واحده الوبة واحده الوبة واحده الوبة واحده الوبة واحده الوبة واحده الوبة وبة واحده الوبة واحده الوبة واحدة الوبة واحده الوبة واحده الوبة وبة واحده الوبة واحده الوبة واحده الوبة واحده الوبة واحده الوبة وبة واحده الوبة واحده الوبة واحده الوبة واحده الوبة واحدة الوبة وبة واحده الوبة والوبة والوبة والوبة والوبة والوبة والوبة والوبة و

ويفرق بين دلالة فعل وافتعل ويشير إلى ما فيها من معانى الاهتهام والاعتمال ولهسدا تقيع مع الاحداث التي تنجذب إليها النفوس وتمكون موضع تعلقها واهتهامها يقول في فوله تعالى ولها ما كسبت وعليها ما اكتسبت . فان قلت لم خص الحنبر بالمكسب والشر بالاكتساب ا قلت في الاكتساب اعتمال فلما كان الشويما تشتهيه النفس وهي منجذبة إليه وأمارة به كانت في تعصيله أعمل وأجد لجعلت لذلك مكلسبه فيه ولما لم تمكن كذلك في باب الخير وصفته بعا وأجد لجعلت لذلك مكلسبه فيه ولما لم تمكن كذلك في باب الخير وصفته بعا وأجد لجعلت لذلك مكلسبه فيه ولما لم تمكن كذلك في باب الخير وصفته بعا

وقد يشير إلى أهمية اصيفة الكلمة وإسابتها لمؤلمها وأثرها في نفسه عن هير أن يشرح هذه الأهمية ولا أن يوضح هذه الإسابة ، وهسلما لون من دراسة البلاغة الي يعتبد فيها على حسه ثم لا يعلل. ، وإذا كانت عمن عادته أن

<sup>(</sup>١) المكفات يا ١٣٠

<sup>(</sup>٧) الكفات جو ص ١٠٤

يشرح عناصر الجودة وأسس البلاغة فلا ضير أن يتركنا الانفسنا ألى بعضها وحسبه أن يشير إلى ما يحد .

يقول في قوله تعالى وأطلع الغيب أم اتخذ هند الرحمن عهدا ، من قولهم أطلع الحبل إذا ارتق إلى أعلاه وأطلع الثنية قال جرير . لاقيت مطلع الحيال وهورا . ويقولون مَرَّ مطلعا لذلك الآمر عاليا له ، مالكا له ؛ ولاختيار هذه الكلمة شأن (١) .

وبناء الماضى المجهول له مواقع أدبية يلمحها الزعشرى ويشير إليها وربطها بالموقف الذي تصوره الآية ويكشف عن أهميتها في المعنى، فالسحرة لما وأوا آية موسى عليه السلام واستيقنوها بعد ما سحروا أحين الناس واسترهبوهم بادروا بالانقياد والسبعود لله سبحانه. والقرآن يصور هذه المفاجأة العقليمة وهذه السرعة الفائقة في الانتياد والاستسلام في هذا الموقف الذي تمثل فيه الصراع بين حق موسى وباطل فرعون واجتمع الناس فيهم لعلهم يتبعون السحرة إن كانوا هم الغالبيق، يقول سبحانه وفوقع الحق وبطل ما كانوا يعملون فغلبوا منالك والقلبوا صاغرين وألق السحرة ساجدين، والزعشرى يعلق على هذا بكاءة موجزة تكشف عن هذا الموقف العجيب ويستوحى حركة بناء الفعل الماضى المجهول ويقول وألق السحرة خروا سجدا كأنما ألقام ملق لشدة خروره، وقيل لم يتمالكوا مما وأوا فكما تهم غيروا سجدا كأنما ألقام ملق لشدة خروره، وقيل لم يتمالكوا مما وأوا فكما تهم ألقوا (٢) . ويستوحى هذا البناء في قوله تعالى دوقيل ياأرض أبلمي ما والقوم الطالمين،

يقول ويمى، أخباره على الغمل المبنى للمغمول للدلالة على الجلالة والسكيرياء وأن تلك الآمور العظام لا تسكون إلا بغمل فاعل قادر وتسكون مكون قاهر وأن قاطها قاهل واحد لايشارك في أفعاله ، فلا يذهب الوهم إلى أن يقول غيره بالوجن أبلمي ماءك وياسماء أقلمي ولا أن يقمني ذلك الآمر الهائل غيره ولا أن تستوى السفينة على منن الجودي وتستقر عليه إلا يتسويته وإقراره (٢٢).

, we

<sup>(</sup>۱) اليكمان ج٢ س٠٧

<sup>(</sup>۱) المكتاب و مرا ۱۱

<sup>(</sup>۲) السكالية ١٠١٧ ص١٤٢

وهناك نظر آخر لصيغة الماض لا يتعاقى بيناتها المعادم ولا المحبول ولا يجيئها على أفعل أو فعل أو افتعل وإنما يتناول هذه الصيغة من حيث وقوعها هوقع المعنادع وهو غير نماظر في هذا إلى كون هذا الاستعمال حقيقة أو بجازا وإنما هو ناظر إلى ما يفيده هذا الاستعمال من المعالى وما يوحى به من الإيحادات التى تحد النص بمزيد من الاسرار والإشارات فيزداد بذلك خصوبة ونماء يقول في قوله تعالى وأن يثقفوكم يكونوا لسكم أعداء ويبسطوا إليكم أيديهم وأاسنتهم بالمسوء وودوا لو اسكفرون. فإن قلت كيف أورد جواب الشرط معنارها مثله مم قال وودوا بلفظ الماض ؟ قلت الماض وإن كان يجرى في باب الشرط بجرى المعنارع في علم الإعراب فإن فيه اسكتة كأنه قبل وودوا قبل كل شيء كفركم وارتداد كم . يعنى أنهم يريدون أن يلحقوا بكم مضار الدانيا والدين جيعاً من وارتداد كم . يعنى أنهم يريدون أن يلحقوا بكم مضار الدانيا والدين جيعاً من قتل الانفس وتمزيق الاعراض ورد كم كفاراً . وردكم كفاراً أسبق المضار طنده ، وأولها لعلمهم أن الدين أعز عليكم من أرواحكم لانكم بذالون لهادونه والعدو أه شيء عنده أن يقصد أعز شيء عند صاحبه (١) .

وقد يقع الماضى موقع المصارع لآن الحدث محقق الوقوع ثم يلمح الوعشرى ما فى هذا التعبير من الدلالة على هلو شأن الخبر. يقول فى قوله تعالى و إنا فتحتا لك فتحا مبينا، هو فتح مكة وقد ازلت مرجع رسول الله صلى الله عليه وسلم عن مكة عام الحديبية عدة له بالفتح وجى، به على لفظ الماضى على عادة وب المعزة سبحانه فى إخباره لانها فى تحققها وتيقنها بمنزلة السكائنة الموجودة ، وفى ذلك من الفخامة والدلالة على علو شأن الخبر ما لا يخنى (١) .

## المالى البلاغية ل أبئية الشنقات :

ويقف الوعشرى حند أبنية المشتقات ويبين سر إيثار بنا. على يثا. ، وقيمته ف المعنى . وما يوسى به فاللقام . وهوكفيره من اللغويين والنحاء يرى أن زيادة المبنى دليل على زيادة المعنى ، وإن هذا الارتباط بهن المبنى والمعنى أمر تقره الفطرة اللغوية .

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٤ س ٢٠٥٠

<sup>(</sup>٢) الكفال و ٥ س ١٩٩٧ - ١٩٩٧

يُقُولُ فَى قَوْلُهُ تَمَالَى وَالرَّحْنُ الرَّحِيمِ ، وقَىالرَّحْنُ مِنْ الْمُبَالَّمَةُ مَا لَكِسُ فَى الرَّحِيم ولذلك قالوا رحمن الدنيا والآخرة ورحيم الدنيا : ويقولون إن أأزيادة في البُّمَّاء لزيادة المعنى. وقال الرجاج في الفصبان الممثل، غضباً . وعا طَأَن عِلَى الذُّنُّ من حلج العرب أنهم يسمون مركبا من مراكبهم بالشقدف وهو مركب خفيف ليس في عقل محامل المراق ففلت في طريق الطَّائف لرجل منهم ما اسم هذا الْعُرَمُلُ ؟ أردت المحمل المراق فقال أليس ذاكُ اسمه الشقدف ؟ قلت بل فَقَالَ هــُذَا أَسْمُهُ الشقنداف قراد في بناء الآسم لزيادة المسمى (١) .

وكلة الشقنداف التي رواها عن المرنى ليست من كلامتهم كا قال صاحب القاموس (3).

ويبين الفرق بين كلة مرضعة ومرضع وأن في مرضعة خصوصية في المُعني لها أثرها في سياق الآية و فرمنها، فيقول في قوله تعالى. يوم ترؤنها تذهَّل كل مُرْضَمَّة هما أرضعت . . فإن قلت لم قبل مرضعة دون مرضع ؟ قلت المرضعة الثَّى في حال الإرضاع ملقمة تمديها للصبي والمرضع الق شأنها أن ترضع وإن لم تباشر الإرضاع في حال وصفها ، فقيل مرضعة ليدل على أن ذلك الهول إذا فوجئت به عليه وقد ألقمت الرضيع الديها نزعته من فيه لما يلحقها من الدهشة . (٣)

ويلح ما في كلمة مطهرة وَبِناتها للفعول من المعني فيقول في قولة تُعالَىٰ وَظَيْمُ فيها أزواج مطهرة، فإن قلت علا قيل طاهرة ؟ قلت في مطهّرة عجامة الصفتهُن المستثن في طاهرة وهي الإشعار بأن مظهّرًا طهرهن وليس ذلك إلا لله عزُّ وجال (٤) ﴿

وقديمبر القرآن عن الحدث باسم الفاعل في موضع وبالم اللفيول ف الموضع آخر ، وألز مخشرى يشير إلى الفرق بين الموحدمين وكيف اقتعنى كل يعفهما صيفة معينة . يقول في قوله عمالي و وهل المولود له رؤة بن، و فإن قليم لم قيل الموالون

A Property of the second

The second secon

<sup>(</sup>۱) اللكمان ج ۱ س ه

<sup>(</sup>۱) المقاموس الحبيط ب ۳ ص ۱۲۰ معليمة دار المأمون

<sup>(</sup>۲) الكفاف م د س ۱۱۷ ،

<sup>(4)</sup> الكتاب م س ١٨.

له درن الوالد؟ قلت ليعلم أن الولدات إنما ولدن لهم ، لأن الأولاد الآباد ، و ولذلك ينسبون إليهم لا إلى الأمهات وأنشد للمأمون بن الرشهد :

فإنما أمهات الناس أرهية مستودعات وللآباء أينساء

فيكان طبيم أن يرزؤوهن ويكسوهن إذا أرضمن ولدهم كالإظآر ألا ترى أنه ذكره باسم الوالد حيث لم يكن هبذا المعنى وهو قوله تعالى و واخشوا يوماً لا يجزي والد عن ولده، (١) .

ويوازن بين دلالة الفعل ودلالة اسم المفعول ليبين أن إسم المفعول أكثر توكيدا المعنى وإثباتاً له وتقريراً ، ويدعو إلى الموازئة والنظر في الصورتين والرجوع إلى النفس لتعرف الفرق وتلس المغزى ، وتلك أتجمح الوسائل لفقه اللغة وذوق التراكيب .

يقول في قوله تعالى دذلك يوم بجموع له الناس . فإن قلت الاى فائدة أو تر المه المفعول على فعله ؟ قلت لما في اسم المفعول من دلالة على ثبات معنى الجمع اليوم وأنه لا يد من أن يكون ميعادا مضروبا لجمع الناس له وأنه الموصوف بذلك صفة لازمة ، وهو أثبت أيضاً لإثبات الجمع إلى الناس وأنهم لا ينفكون منه وتطيره قول المتهدد إنك لمنهوب ما لك بحروب قومك فيه من تمكن الوصف وثباته ماليس في الفعل ، وإن شدت فو ازن بينه و بين قوله تعالى ، يوم يجمع كم ليوم الجمع تعشر على صحة ما قلت لك (٢) .

وأفعل التفصيل لا يدل على أن الشيء أفعل فى نفسه وإنما هو أفعل بالنسبة لوقعه على النفس أو بالنسبة إلى تلقيه ، يقول فى قوله تعالى وليكفر الله عنهم أسوأ الذى عملوا ويجزيهم أجرهم بأحسن الذى كانوا يعملون ، وأما التقصيلي فايذات بأن الشيء الذي يفرط منهم من الصفائر والذلات المسكفرة هو عصدهم الأسوأ الاستعظامهم المصية ، والحسن الذي يعملون هو عند ألله الاحسن لحسن

. .

<sup>(</sup>۱) الكفائد به ۱ س۲۱۲ .

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج ١ هو ٢٣٤٠

إخلاصهم فيه ، فلذلك ذكر سيتهم بالاسوأ وحسنهم بالاحسن (١٠ .

ويلم الرعشرى معنى الماين والرخاوة فى الكلمات المؤنثة كا يلم معنى الصلابة والقوة فى الكلمات المذكرة .

يقول فى قوله تعالى وهل هن كاشفات ضره، فإن قات لم قيل كاشفات و بمسكات على التأنيث بعد قوله و يخوفونك بالذين من دوله، ؟ قلت أنثهن وكن إنانا وهن اللات والعزى ومناة الثالثة قال تعالى و أفرأيتم اللاة والعزى ومناة الثالثة الآخرى ألسكم الذكر وله الآبئى ، ليضعفها ويعجزها زيادة تضعيف وتعجيزها طالبهم به من كفف الضر وإمساك الرحمة ، لآن الآنوالة من باب المين والرخاوة كما أن الذكورة من باب المين والرخاوة كما أن الذكورة من باب المعرى ومناة أضعف من باب المدة والعرى ومناة أضعف من باب المدة والعرى ومناة أضعف عما تدعون لهن وأعجز وفيه تهمكم أيضاً (٧) ،

ويشير إلى مثل هذا المعنى فى التأنيث فى قوله تعالى وقاما رأى الشمس بازخة قال هذا ربى هذا أكبر ، يقول فإن قلت ماوجه التذكير فى قوله وهذا ربى ، والإشارة للشمس ؟ قلت جعل المبتدأ مثل الحبر لكونهما حبارة عن شى واحد كقولهم ما جاءت حاجتك ومن كانت أمك ولم تكن فتنتهم إلا إن قالوا ، وكان اختيار هذه الطريقة واجباً لصيانة الرب عن شبهة التأنيث ألا تراهم قالوا فى صفة الله علام ولم يقولوا علامة وإن كان العلامة أبلغ احترازاً من علامة التانيث (٢) .

#### أعوات الربط :

سوف نمرض هنا ملاحظاته الآدبية في دلالة ثم والوفاء وحتى من حروف المطف ودلالة إن وإذا وكاما مر أدوات الشرط ودلالة قد وربما وبعض حروف الجر .

أما ثم فإمنا حينا متابع تحليله لمواقعها فى السكتاب العزيز يتعنج لنا أصلاب يرجع بمعانى ثم غالبا إليهما . الآول الاستبعاد . وذلك يكون إذا كان عابعد ثم أمراً مستبعد الوقوع بالنسبة لما قبلها أو بعبارة أخرى إذا كان ما قبل ثم من

<sup>(</sup>۱) المكلمان ج ٤ س١٩٩٠

<sup>(</sup>٧) المكفال و د ش ١٠٠

<sup>(</sup>١٠) الكفاف ج در ٢٧

A Carry Survey

الاحداث والافعال مهيئاً لعدم حسول ما بعدها . وذلك مثل قوله تعالى . ومن أظلم عن ذكر بآيات ربه ثم احرض عنها ، فإن الإعراض عن آيات الله مستبعد الوقوع بالنسبة للتذكير بها . يقول الومخشرى . ثم فى قوله ثم أعرض عنها للاستبعاد والمعنى أن الإعراض عن مثل آيات الله فى وضوحها و إنارتها و إرشادها إلى سوا . السبيل والفوز بالسعادة العظمى بعد التذكير بها مستبعد فى العقل والعدل كما تقول لعاحبك وجعدت مثل تلك الفرصة ثم لم تنتهزها استبعادا لنركه الانتهاز ، وهنه ثم فى بيت الحاسمة .

لايكشف النا. إلا ابن الحرة برى غرات الموت ثم يزودها استبعد أرب يزور غرات الموت بعد أن رآما واستيقتها وأطلع على هديما (۱) .

وقد تكرر هذا فى قوله تعالى ديعرفون نعمة الله ثم يتكرونها، يقول فيها فإن قلت ما ممنى ثم ؟ قلت الدلالة على أن إنسكارهم أمر مستبعد بعد حصول المعرفة لان حق من هرف النعمة أن يعترف لا أن ينكر (١)

ومثله ما يذكره في قوله تعالى ووإذا أخذنا ميثاقـكم لا تسفكون دماءكم ولا تخرجون أنفسكم من دياركم ثم أقررتم وأنتم تشهيدون فم أنتم هؤلاء تقتلون أنفسكم ، (٣) .

التاتى: بيان البعد بين الآمرين وهذا غير الاستبعاد إذ المراد أن الآمرين من بعنس واحد ولكن ما بعد ثم أعلى مرتبة في هذا الجنس وأبلغ بما قبلها، فليس بين الآمرين منافاة كا في الاستبعاد وإنما بينهما تفاوت وهما من جنس واحد . ومن ذلك ماذكره في قوله تعالى وخلفكم من نفس واحدة ثم جعل منها زوجها و فقد قال فإن قلت ما وجه قوله ثم جعل منها زوجها وما يعطيه من معنى التراخي ؟ فلت قال فإن قلت ما وجه آلايات التي عددها دالا على وحدانيته وقدرته ي تضعيب هدا هما آيتان من جملة الآيات التي عددها دالا على وحدانيته وقدرته ي تضعيب هذا المفاتى الفائت الحصر من نفس آدم ، وخلق حواء من قصيراء و إلا أي أحدها

34,

17 7.

<sup>(</sup>١) السكفال ج ٢ص١٠٤

<sup>(</sup>٢) السكفات ج لامو ١٨٨

<sup>(</sup>٧) ينظر السكفاف ج ٩ س ٩٩٩ ٠

جعلها الله عادة مستمرة ، والانترى لم تيمريها العادة ولم تفلق أنش غير حواء هن قصيرى رجل فسائم على قصيرى رجل فسكانت أدخل في كونهما آية وأجلب لمجب الساسع فعطفها بثم على الآية الاولى الدلالة على مباينتها لها فعنلا ومزية وتراخيها عنها فيما يرتبسع إلى زيادة كونها آية فهو من التراخي في الحال والمنزلة لا من التراخي في الوجود(١١).

ومثله ماذكره في قوله تعالى . ولو أنزلناه ملىكا لقطى الآمر فم لايتظرون. فقد قال ومعنى فم : بعد ما بين الآمرين قضاء الآمر وعدم الانظار ، جعل عدم الانظار أشد من قضاء الامر لآن مفاجأة الشدة أشد من نفس الشدة (٢) .

أما الفاء فإن أحسن مواقعها ما تدل فيه على المفاجأة . ولقد لحظ الزمخشرى هذا وغال في قوله تعالى وفقد كذبوا بما تقولون. . هذه المفاجأة بالاحتجاج والإلزام حسنة رائعة وخاصة إذا انضم إليها الالتفات وحذف القول ونحوها قوله تبنالى ويا أهل الكتاب قدجاء كم رسولنا يبين لكم على فترة من الرسل أن تقولوا ما جاء نا من بشير ولا نذير فقد جاءكم بشير ونذير ، وقول القائل :

غالوا خراسان أمضى ما يراد بنا ثم القفول فقد جثنا خراسانا(٣)

ويكرر هذا الكلام في هذه الفاء ويعنيف إليه تعليلا تحوياً بين فيه حقيقتها يقول في قوله تعالى و لقدد لبشتم في كتاب الله إلى يوم البعث فهذا يوم البعث وفإن قلت ما هذه الفاء وما حقيقتها قات هي التي في قوله فقد جشنا خراسانا وحقيقتها إنها جواب شرط يدل عليه الكلام كأنه قال إن صح ما قلتم من أن خراسان أقصى ما يراد بنا فقد جئنا خراسانا وآن لنا أن نخلص وكذلك إن كنتم منكرين البعث عليها يوم البعث أي فقد تبين بطلان قولكم (٤).

وقوله هي التي في قوله فقد جثنا خراسانا إجالة على ماذكره في الآية السابقة. إلا أنه لما سكت هناك هن بيان حقيقتها النجوية همد هنا إليه .

وقد أشار عبد القاهر إلى هذه الفله وحسن موقعها وذكر هذا البيت، يولكن. عبد القاهر كان يبسط فبكرة عامة تبكون هذه الفاء إحدى صورها الملزاية. وهلف

<sup>(</sup>۱) السكفاف ج 4 ص ۸۸ .

<sup>(</sup>١) الكهاك و ٢ س ٥٠

<sup>(</sup>١) السكتاك ج ٣ س ٢١١

<sup>(</sup>ع) المسكمال ج ٣ س ١٨٤١

<sup>1990 -</sup> Argania Kanadari

and the state of the second of

الفكرة تعنى أن معانى النحو الاتحسن فى كل موضع تقع فيه وإنما تحسن حيث تحييب موقعها الاشكل بها ، وإن هذه المعانى كالاصباغ يتهدى صانعها إلى مقاديرها وكيفية مزجها و تنحير مواضعها ، لهذا يكون افش أحجب من نقش وصورة أغرب من صورة ، وهلى هذا الاساس تنظر فى الشعر لتعرف مدى إصابة الشاهر فى استخدام معانى النحو، فن الشعراء من تقع الإصابة فى معانيه كالاصباغ المتفرقة تتلاحق وينضم بعضها إلى بعض حتى تكثر فى العين، والحكم على هذا الشاهر بالإصابة والحذق ينبغى أن تتابع عدة أبيات حتى تحمع هذه المحاسن وتملا العين مثها ، ومن الشعراء من تفاجئك عبقريته الفنية فترى الحسن بهجم عليك دفعة ويأتيك منه ما يمسلا العين غرابة فتعرف من البيت الواحد مكان الرجل هن الفضل .

ثم يقول و ثم إلك تحتاج إلى أن تستقرى. عدة قصائد بل أن تقلى ديوانا من الشعر حتى تجمع منه عدة أبيات ، وذلك ما كان مثل قول الأول وتمثل به أبو بكر الصديق رضوان الله عليه حين أناه كتاب خالد بالفتح في هزيمة الأعاجم .

تمنانا ليلقانا بقرم السرايا عنان الأمهم السرايا فقد الانبتنا فلقيت حربا حوانا تمنع الشيخ الشرايا

انظر إلى موضع الفاء في قوله فقد لافيتنا فرأيت حرباً . ومثل قول العياس ابن الاحنف :

قالوا خراسان أقصى ما يراد بنا مم القفول فقد جثنا عراسانا انظر إلى موضع الفاء وعم قبلها (١) .

فهذه الآبيات إذن من الآبيات العالية التى تتجلى فيها موهبة الصياغة وتبوغ العبقرية والتي إذا الشدتها وصعت فيها اليد على ثمه فقلت هذا ، وما كان كذلك فهو شعر الشاعر والسكلام الفاخر والنمط الشريف .

ولسكن عبد القاهر بعد هذا السكلام العميق في دراسة الشعر وتمييز منازله لم يود في بيان الصفة التي هي سر الجودة على أن قال انظر إلى موضع الفاء . وقد تسكفيه هذه الإشارة لانه يمثل لما يذكر ، ولانه صاحب حس حميق تسكني معه

<sup>(</sup>١) دلائل الاحياز ص١٦،٦١٠

المسعة ، ولأن المتقهمين للا حب في زمانه قد تأفتهم هـذه اللفتة إلى ما في النص من الحسن .

وقد طال أخذى من عبد القاهر لائن أردت أن أبين في وضوح صفيع الوعشرى في هذه الجزئيات، مقترنا بصفيع الإهام حبد الفاهر ، وقد لاحظنا أنه يبسط في هذه الجزئيات الهامة إشارات عبدالقاهر ويفسرها ويقربها من الأذواق، هم هو يسمقها ويشبتها في الحقل البلاغي حينا يثربها بالتطبيق على نصوص مختلفة . ولو نظرنا إلى تفسيره لإشارات عبد القاهر الغامضة لمواقع هذه الغاء لوجدناه يتبت قويا مشرقا بين تفسيرات المحدثين . فقد قال الاستاذ محد نايل معلقاً على كلام الجرجاني إن الغاء التي تحدث عنها عبد القاهر في الابيات السابقة أغنت غناء حل كثيرة دلت عليها ببراعة وأوحت بها في روعة إن فاء ابن الاحنف تعاوى وراءها التبرم بالماطلة وأخلاف الوعد في أن تكون خراسان آخر الرحلة ونهاية المتاهب يعودون بعدها إلى ديارهم ومع هذا التبرم ترقب و تطلع واستنجاز كل هذا والكثر منه نهضت به الفاء رمزاً إليه و دليلا عليه (۱) .

وجزء هام من هذا السكلام الطبيب بينه الزيخشرى في بيان حقيقة الفاء حينها أشار إلى أنها جواب شرط مقدد فهو تطوى وراءها كلاما ثم إن المفاجأة بالاحتجاح التي ذكرها الزيخشرى هي سر الجال والحلابة في هذه الفاءات كلها ولذلك نرى أن كلام الزيخشري يتميز بالإصابة والتعميم وأن كلام الاستاذ نايل قد انحصر في فاء ابن الاحنف وأنه لا ينطبق على غيرها وإن أصاب في تفسيرها كل الإصابة.

وقد : دالة على التوقع وإذا دخلت على المصارع كانت بمعنى ربما فوافقتها في المخروج إلى معنى التكثير . يقول في قوله تعالى وألا إن لله ما في السموات والارض ، قد يعلم ما أنتم عليه أدخل قد ليؤكد عليه بما هم عليه من المخالفة عن الدين والنفاق ومرجع توكيد العلم إلى توكيد الوهيد ، وذلك أن قد إذا دخلت على المعنارع كانت بمعنى التكثير في نحو قوله .

<sup>﴿﴿)</sup> تَظْرِيهُ النَّالِاتِاتِ بِينِ هِهِ النَّاهِرِ وَالنَّقِدَالَوْبِي الْحَدِيثِ الْاِسْتَادُ عُمْدَ نَايِلٌ مِنْ ٥٠ – ١٠

فان تمس مهجور الفناء قربما أقام به بعد الوفود وقود : وتحو قول زهير :

أخو الله لا تهلك الخر ماله ولكنه قد علمك المال نائله و تتكرو هذه الفكرة في قوله تعالى , قد نعلم أنه ليحزنك الذين يقولون... يقول قد في قد نعام بمنى ربما الذي يجىء لزيادة الفعل وكثرته كقوله :

أخو ثقة لا تهلك الخر ماله ولكنه قد يهلك المال نائله(١) ويشرح معنى التقليل فى ربما إذا كانت مستعملة فى مقام التسكثير كما فى توله تعالى ، ربما يود الذين كفروا لو كانوا مؤمنين . .

يقول في هذه الآية فان قلت فما معنى التفليل ؟ قلت هو وارد على مذهب المرب في قولهم لعلك ستندم على فعلك وربما ندم الإنسان على ماقعل ولايشكون في تندمه ولا يقصدون تقليله ولسكنهم أرادوا لو كان الندم مشكوكا فيه أو كان قليلا لحق عليك الانفعل هذا الفعل لان العقلاء يتحرزون من التعرض الغم المغلنون كما يتحرزون من المتيقن ومن القليل منه كما من السكثير، وكذلك المعنى في الآية لو كانوا يو دون الإسلام مرة واحدة فبالحرى أن يسارعوا إليه فكيف وهم يو دونه في كل ساعة (٢).

وللزعشرى نظرات صائبة فى حروف الجر يوضح فها دلالاتها الآديية توضيح النافد المتذوق وقد يمتد بصره فيحيط بالكتاب كله ليستنبط خصوصيات لهذه الحروف ، وسوف تعرض صوراً من هذه النظرات وهذه الاستنباطات .

فن نظرانه الصائبة فى حروف الجسر قدوله فى قوله تعالى، وإنا أو إيا كم لعلى هدى أو فى مثلال مبين ، فإن قلت كيف خولف بين حرفى البحر الداخلين على الحق والعنلال . قلت لان صاحب الحق كأنه مستمل على فرس بعواد يركضه حيث شاء والعنال كأنه منغمس فى ظلام مرتبك فيه لا يدرى أين يتوجه (٣) .

ولا أحسب أحداً يستطيع أن يقول في همذين الحرفين كلاما أعلى من هذا

1.

2 4

<sup>(</sup>١) السكفاف ج ٢ مو١٩٠٠

<sup>(</sup>٧) السكلمان ج ٢ من ٤٤٤٤٤٤٠٠ .

<sup>(</sup>٢) السكفاف جه ص ١٩٥٩ -

الكلام. وقد طالت وقفته مع كلفة على حين تقع في موقع يمكن أن يكون غيرها مكانها فيه فن ذلك قوله في قوله تعالى ولتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليهم شهيداً وفيادته لهم لا عليهم . قلت لما كان الشهيد كالرقيب والمهيمن على المشهود له جيء بكلمة الاستعلاء ومنه قوله تعالى و والله على كل شيء شهيدي كفت أنت الرقيب عليهم وأنت على كل شيء شهيد يه (١) . ويقول في قوله تعالى و فتنادرا مصبحين أن أخدوا على حرثكم ، فان قبل أغدوا لل حرثكم وما معنى على . قلت لما كان الغدو إليه ليصر موه و يقطعوه كان غدوا عليه لا له كا تقول غدا عليه العدو (١) .

والفعل يعدى مرة باللام ومرة بعلى ويقف الزعشر ليعللهذا وليبين المطابقة يقول في قوله تعالى , وأهلك إلا من سبق عليه القول ، جى، بعلى مع سبق العناد كما جى، باللام مع سبق النافع قال الله تعالى , إن الذين سبقت لهم متا الحسنى، ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين ، ونحو قوله تعالى , لها ماكسبت وعليها اكتسبت، وقول عمر رضى الله عنه ليتما كانت كفافا لا على ولا لياً (٣).

ولام الجر يستشف منها الزعشرى معنى أدبياً خلاباً في قوله تعالى أكان الناس عجباً أن أوحينا إلى رجل منهم، يقول فإن قلت فما معنى اللام في قوله أكان الناس عجباً وعا هو الفرق بينه وبين قوالك أكان عند الناس عجباً ؟ قلت معناه أنهم جعلوه للم أصبوبة يتمجبون منها ولصبوه علماً لهم يوجهون نحوه استهزاءهم وانكاره وليس في عند الناس هذا المعنى(٤).

فَإِذَا كَانَ الفَعَلَ يَتَعَدَى مَرَةَ بِاللَّامِ وَمَرَةَ بِإِلَى فَإِنَ الرَّهَ خَشْرَى يَبِينَ دَلَالَةً كل في موضعه ، يقول في قوله تمالى ومن يسلم وجهه إلى الله وهو عسن، فإن قلت ماله

P Plant of the state of the state of

(i) their commercial

Be the second of the second of

<sup>(</sup>١) السكفاف ج ١ س ١٤٩٠٠

<sup>(</sup>١) الكتاف جه ص ١٧٢٠ .

<sup>(</sup>٣) السكتاك ج٣ ص ١٩٤

<sup>(1)</sup> الكمان ج ٧ ص ٢٠٧ .

عدى بإلى رقد عدى باللام فى قوله تعالى، بلى من أسلم وجهه لله ، ؟ قلت معناه مع اللام أنه جعل وجهه وهو ذاته سالماً لله أى خالصاً له ، ومعناه مع إلى أنه أسلم إليه نفسه كما يسلم المتاع إلى الرجل إذا دفع إليه(١) .

ويمتد نظره كا قلنا فيحيط بالكتاب كله فيدرك أن فعل المغفرة لايعدى بمن الا فى خطاب الكافرين ويعدى بدونها فى خطاب المؤمنين ليشمل كل خطاياهم يقول فى قوله تعالى ويدعوكم ليغفر لكم من ذنوبكم . . فإن قلت ما معنى التبعيض فى قوله من ذنوبكم؟ قلت ماعلمته جاء هكذا إلا فىخطاب الكافرين كفوله دواتقوه وأطيعون يغفر لكم من ذنوبكم من ياقو منا اجيبوا داعى الله وآمنوا به يغفر لكم من ذنوبكم ، وقال فى خطاب المؤمنين هل ادلكم على تجارة تنجيكم من عذاب أليم من ذنوبكم ، وقال فى خطاب المؤمنين هل ادلكم على تجارة تنجيكم من عذاب أليم إلى أن قال بغفر لكم ذنو بكم و فير ذلك عايقفك عليه الاستقراء وكان ذلك المنفرقة بين الحطا بين ، و الملا يسوى بين الفريقين فى الميماد ، (٢) .

وهذه الهنة إلى النظر فى القرآن كله والإحاطه به وتبين بميزات أسافيه ومثلها ما يلحظه فى فعل الإيمان وأنه يعدى باللام لغير الله تعالى . يقول فى قوله تعالى ويؤمن بالله ويؤمن للؤمنين، فإن قلته عدى فعل الإيمان بالباء إلى الله تعالى وإلى المؤمنين باللام ؟ قلت لانه قصد التصديق بالله الذى هو نقيض السكفر به فعدى بالباء وقصد السهاع من المؤمنين وأن يسلم لهم ما يقولونه ويصدقه لسكونهم صادة بن عنده فعدى باللام ، ألا ترى إلى قوله ، وما أنت بمؤمن لنا ولوكنا صادة بن ما ابها عن الباء ، ونحوه ، فا آمن لموسى إلا فرية من قومه ، أنوّ من لك وأتبعك الارذلون ، آمنتم له قبل أن آذن لسكم، (٢) م

ثم يةر ر هذه الفاهدة فى قوله تعالى آمنتم له قبل أن آذن لسكم، فيقول واللام مع الإيمان فى كتاب الله لغير الله تعالى كقوله ويؤمن بالله ويؤمن للؤمنين (2) . وأدانا الشرط أن وإذ يقرر الزمخشرى فيهما هذا المعنى المشهود وهو أن

9 1 2 1 2 3

1.5

<sup>(</sup>١) المكفاف ج ٢ ض ٢٩٤٠

<sup>(</sup>٧) الكفائد ج٢ ص ١٩٢٤٠

<sup>(</sup>٣) المكفاف جه س ٢٢٣٠

<sup>(1)</sup> الكتاب والعروا

وأن والمشكوك فيه ووإذا والمشرط المتيقين ويجهد الزعشرى ليبين على الدلالة وإصابتها للفرض والمقام ويفسر في ضوئها خصوصيات الكابات في التركيب يقول في قوله تعالى فإذا جاءتهم الحديثة قالوا لنا هذه وأن تصبيم سيئة يعليروا بموسى ومن معه وفإن قلت كيف فيل فإذا جاءتهم الحسنة باذا و تعريف الحسنة وأن تصبم سيئة بإن و تنكير السيئة ؟ قلت لان جنس الحسنة وقوحه كالواجب لمكثر ته والساحه أما السيئة فلا تقع إلا في الندرة ولا يقع إلا شيء منها و منة قول بعضهم قدهددت أيام الرخاء (۱).

وقد يرمز الذكر الحسكيم باستمال و إن ، إلى شي مما كانت تحقويه الحياة العربية من أخلاق وعادات في شيء من الموم والتعنيف ثم نجمد الزمخشرى يتنبه إلى هذا وينبهنا إليه وهو لم يتجاوز شرح المعني الأصلى للاداة ، يقول في قوله تعالى، ولا تكرهوا فتياتكم هلى البغاء إن أردن تحصنا ، فان قلت لم أقحم قوله أن أردنا تحصنا ؟ قلت لان الإكراه لا يتأتى إلا مع إرادة التحصن وأمر الطيعة المواتية للبغاء لا يسمى مكرها ولا آمره إكراها ، وكلة إن وإيثارها على كلة إذا إيذان بأن المساعيات كن يفعلن ذلك برغبة وطواهية منهن (٢) .

وفى صوء هذه الدلالة لأن و وإذا ، يرفض أقوال بعض المفسرين للآية كا فى قوله تعالى وإذا شئنا بدلنا أمثالهم تبديلاً. قال بدلنا أمثالهم فى شدة الآسر يعنى النشأة الآخرى وقيل معناه بدلنا غيرهم بمن يطبيع وحقه أن يجى وبإن لا بإذا كقوله و وإن تتولوا يستبدل قوما غيركم ، وأن يشأ يذهبكم ، (٣) ،

0 0 .

وفى صوء هذه الدلالة يعيب الشعر وينقد الشعراء يقول وللجهل ؛ وقسم إن وإذا يزيغ كثير من الحناصة عن الصواب فيغلطون ، ألا ترى إلى عبد الرحمن بن حسان كيف أخطأ بهما الموقع في قوله يخاطب بعض الولاة ، وقد سأله حاجة قلم يقضها هم شفع له فيها فقضاها .

فمت ولم تحمد وأدركت حاجتي عولى سواكم أجرها واصطناعها

The state of the s

۱۱۶ – ۱۱۴ س ۲۱۲ – ۱۱۱۶ .

<sup>(</sup>٧) السكفاف ج ٢ س١٨٩٠ ٠

<sup>(</sup>۴) الگهاف چه من ۵۰

رنفس أضاق الله بالخير باعها مصاما وإن همت بشر أطاعها

أبي لك كسب الجدرأى مقصرً إذا هي حثته على الحبير مرة فلو عكس لاصاب(١)

وقد تستعمل إن في الشرط المقطوع به رحينتذ تخرج عن دلالتها الآصلية والزعشرى يكشف سر هذا المروج و مغزاه . يقول في قوله تعالى وفإن لم تغطوا و ان تفعلوا ، فإن قات انتفاء إنيانهم بالسورة واجب فهلاجي. بإذا الذي الوجوب دون إن الذي الشك؟ قلت فيه وجهان أحدهما أن يساق القول معهم على حسب حسبانهم وطمعهم . . والثاني أن يتهكم بهم كا يقول الموصوف بالقوة الوالق من الفسه بالغلبة على من يقاويه إن غلبتك لم أبق عليك وهو يعلم أنه غالبه ويقيقنه (٢).

وظاهر أن الوجه الأول فيه بيان أن الأداة لم تخرج عن أستمالها الأصلى لانها جاءت على وفق ما يعتقدون . أما الوجه الثانى فإنه بيان قسر استعالها في غير موضعها لمعنى بلاغى هو التهكم بهم وبقدراتهم ،

وقد يكون في هذه العاريقة معنى تأكيد الشرط و تقريره فضلاعن أنه مقطوع به يقول في قوله تعالى . أفنضرب عنكم الذكر صفحا إن كنتم قوماً مسرفين عد فإن قلت كيف استقام معنى إن الشرطية وقد كانوا مسرفين على البت ؟ قلت هو من الشرط الذي ذكرت أنه يصدر عن المدل بصحة الآمر المتحقق لشوته كا يقول الآجير إن كنت عملت الى فوفى حقى وهو عالم بذلك ، ولكنه يخيل في يقول الآجير إن كنت عملت الى فوفى حقى وهو عالم بذلك ، ولكنه يخيل في كلامه أن تفريطك في الخروج عن الحق فعل من له شك في الاستحقاق مع وصوحه استجهالا له (٢) .

وقد كرو هذا المعنى فى قوله تعالى . إنا نطعع أن يغفر لنا وبنا خطاياتا الذي وقد كرو هذا المعنى فى قوله تعالى . إن أكنا بالسكسر وهو من الشرط الذي كنا أول المؤمنين ، حيث يقول وقرى . إن أكنا بالسكسر وهو من الشرط الذي وتفايره يجيء به المدل بأمره المتحقق لصحته وهم كانوا متحققين أنهم أول المؤمنين وتفايره قول المامل لمن يؤخر جعله إن كنت عملت الى فوفنى حقى . ومنه قوله تعالى د إن قول العامل لمن يؤخر جعله إن كنت عملت الى فوفنى حقى . ومنه قوله تعالى د إن

<sup>(</sup>١) ينية الايساح بر 1 س١٧٨ – ١٨٩

<sup>(</sup>٢) السكنان جا ش ٢٧٠

<sup>(</sup>٧) السكفاف ج 1 س ١٨٦٠

وقد تستعمل إن في الشرط المقطوع بعدمه و يبين الزيخشرى أيضاً سر استعالما و يصدر في تفسيره لموقعها عن أصل و احد كاكان في بيان استعالها في الشرط المقطوع به يقول في قوله تعالى و فإن آمنوا بمثل ما آمنم به فقد اهتدوا ، فقيل فان آمنوا بكلمة الشك على سبيل الفرض والتقدير أي فان حصلوا ديناً آخر مثل دينكم مساوياً له في الصحة والسداد فقد اهتدوا و فيه أن دينهم الذي هم عليه وكل دين سواه مغاير له غير بمائل لانه حق وهدى و ما سواه باطل و ضلال و نحوه قو لك الرجل الذي تشير عليه هذا هو الرأى الصواب فان كان عندك رأى أصوب منه فاهل به ، وقد علمت ألا أصسوب من رأيك ولكنك تويد تبكيت صاحبك و توقيفه على أن ما رأيت لا وأى و واه (٢) .

ويقول فى قوله تعمالى . ولا يزالون يقاتلونسكم حق يردوكم عن دينسكم إن استطاعوا ، إن استطاعوا استبعاد لاستطاعتهم كقول الرجل لعدوه إن ظفرت بى فلا تبق على ، وهو وائق بأنه لا يظفر به(٢) .

وواضح أن هذا البحث في ها تين الآدا تين قد انتقل إلى كتب المتأخرين ولم يزيدوا شيئاً ذا غناء .

### التمريف:

وله في التعريف بأل واسم الموصول واسم الإشارة والإضافة ملاحظات بلاغية يلمحها من دلالة هذه الطرق. وهذه الملاحظات البلاغية وأمثالها جزء هام في الدراسة البلاغية نعم قد يشوب هذا الدرس شيء من البحث النحوى ، ولكنا لا يوى شيراً في مذا لايتا إذا أردنا أن استشف ما وراء هذه الادوات من المصافى فإنه من الضروري أن نظرق هذه الاصول النحوية ولكن المتجاوزها لا تلفق عندها .

+ 3 1 \_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٢ مر٧٤٧.

<sup>(</sup>٣) الكفالية اس ١٤١

<sup>(</sup>ع) الكفال ج ا مروا ١٠

واللام كما يلاحظ الوعشرى تدل على العهد أو الجنس وتتكور هذه الدلالة في مواطن كثيرة يقول في أوله تعالى , وإذا قبل لهم آمنوا كما آمن النساس . واللام في النباس للمهد أي كا آمن وسول الله صلى الله عليه وسلم ومن معه ، أوهم ناس ممهو دون كميد الله بن سلام وأشياعه لانهم من جلهتهم ومن أبناء جفسهم أى كما آمن أصحابكم وإخوالكم أو للجنس أى كما آمن الكاملون في الإنسانية آو جمل المؤمنون كأنهم الناس على الحقيقة ومن عدام كالبهائم في فقد التمييز بين الحق والباطل(١) .

ثم أن لام الجنس لها مدلولات ولها أحكام وقد أغرق المتأخرون هذاالبحث في الدراسات الكلامية وهو جزء هام من مباحث أصول الفقه وحيبًا نشعم النظر في حذه الدراسة تتبين لنا أحميتها العلمية الدالة على حبقرية حولاء الناس وموحبتهم في التحليل والمناقشة والاستنتاج ولكننا وائقون من هدم جدوى هذه الدراسة في تربية الذوق وتحليـل النص ، وكان الزعشري رحه الله يلج النـاحية الفنية ولا يتغلغل فيما وراءها من أحكام .

فهذه اللام الداخلة على المفرد والداخلة على الجمع قد استغرقت جهدآ كبيراً من الدارسين وم يحاولون تحديد استنراق المفرد واستغراق الجمع ، والزيخشوى يمس هذا مساً أدبياً خفيفاً حينما يقول في قوله تمالي و وبشر الذين آمنوا وحملوا الصالحات ، .

والصالحات كل ما استقام من الإحمال بدليل العقلوالكتاب والسنة واللام للجنس فان قلت أى فرق بين لام الجنس داخلة على المفرد و بينها داخلة على الجمع؟ قلت إذا دخلت على المفرد كان صالحاً لأن يراد به الجنس إلى أن عاط يه وأن براد به بعضه إلى الواحد منه . وإذا دخلت على المجموع صلح أن يُواد يه جميع الجنس وأن يراد به بعضه لا إلى الواحد منه ، لأن وزائه في تثاول الجمية في الجلس وزان المقرد في تتساول الجلسية ، والجمعية في جسل الجنس لا في وجداله (۲) ،

Experience of the second

<sup>(</sup>٢) الكفائب، من ٧٩٠٠

وينافش هذا الموضوع في موطن آخر في قوله تعالى وكل آمن بالله و ملائكته من قال واقرأ البن عباس وكتابه بريد القرآن أو الجنس وعنه الكناب أكثر من الكتب فان قلت كيف يكون الواحد أكثر من الجمع ؟ قلت لانه إذا أريد بالواحد الجنس فان قلت كيف يكون الواحد أكثر من الجمع ؟ قلت لانه ثبىء فأما الجمع بالواحد الجنس والجنسية قائمة في وحدان الجنس كلما لم بخرج منه شيء فأما الجمع فلا يدخل تحته إلا ما فيه الجنسية من الجموع (١) .

ولست أرى فرقا بين هذن النصين فكلاهما يقرر أن الواحد إذا أريد به الجنس صح أن يراد به آحاده أى الافراد وأن الجمع إذا أريدبه الجنس صح أن يراد به آحاده أى الجمعية في جمل الجنس لا في وحدانه . ولهذا أرفض به آحاده أى الجمع يقرر أن الزيخشرى أورد هذا توجيها لسكلام ابن هباس وضى الله عنه ولم يقصد أنه مذهبه (۱) .

وذلك لاننا رأينا الرعشرى بذكر نفس الفكرة في موطن آخر ليس فيه كلام بن حباس وقد تردد بهاء الدين السبكي في نسبة هذا الكلام لابن عباس وقال ولي عبت أمكن تأويله على المعنى الثالث ويكون معنى كونه أكشر أن دلالته على الاستغراق أقوى كا سبق ولا يمتنع أن يقال مال زيد أكشر من مال حمر إذا كان مال زيد أجل وأبرك وإن استويا في الكملة (٢) ، ويقصد بالمعنى الثالث وها سبق قوله لا شك أن قولنا استغراق المفرد أشمل تارة يعنى به أن المفرد دل على فرد زائد لم يدل عليه الجمع، وتارة يعنى به أن جموع جزئيات المفرد أكشر عدداً من جموع جزئيات المهمع، وتارة يعنى به أن دلالة المفرد على الشمول أقوى عن دلالة المفرد على الشمول أله عن دلالة المفرد على الشمول أقوى عن دلالة المفرد على الشمول أله عن دلالة المفرد على الشمول أله عن دلالة المفرد على الشمول أله عن دلالة المورد على الشمول أله عن دلالة المفرد على الشمول أله عن دلالة المفرد على الشمول أله عن دلالة المؤرد على الشمول أله على دلالة المؤرد على المؤ

وحل كلام بنصاس على هذا المعنىالثالث بعيدلان كلة اكثرتدل بمادتها على السكترة ولانها في الكثرة ولانها في الكثرة ولانها في الكثرة ولانها في الكثرة والكثب غيرها في مال زيد وعروكما ذكر إذ يتأتى هنا . وتفسير كلام ابن عباس أحسن تفسير هو ماذكره الدعشرى وهو مذهبه بدليل ذكره كما قلنا في آية أخرى . وقد اعتمد ماذكره الدعشرى وهو مذهبه بدليل ذكره كما قلنا في آية أخرى . وقد اعتمد

And the second second

<sup>(</sup>۱) الكلاف جا من ۲۰۲ – ۲۰۹

<sup>(</sup>۱) الطول ينظر من ۸٦ - ١٠ المناول ينظر من ٨٦ - ١٠ المناول المن

<sup>(</sup>۴) شروح التاشيس ج ١ س ٢٥٠

على هذا فى تفسيره لقوله تعالى والملك على أرجائها، حيث يقول فإن قلت ما القرق بين قوله والملك وبين أن يقالى والملائكة ؟ قلت الملك أعم عن الملائكة ألا توى أن قولك ما من ملك إلا وهو شاهد أحم من قولك من الملائكة(١) . ولا فرق بين قوله والملك أحم من الملائكة وقول ابن حباس والسكتاب أكثر من السكتب.

نعم قد ذكر الزعشرى دلالة الجدع المعرف على كل واحد من الأفراد لامن الجموع كما فى قوله تعالى والله يحب المحسنين، قال الزعشرى يحوز أن تكون المجنس فيتناول كل عسن ويدخل تحته هؤلاء المذكورين(٢) . وقال يقال فلان يوكب المنيل ويلبس البرود و ماله إلا فرس واحد و برد فرد(٢) .

وقال سعد الدين إفادة الجمع المحلى باللام تعلق الحسكم بكل فرد عاهو مقرو في هم الآصول والنحو وكلامه في السكشاف أيضا «شحون به حيث قال في قوله تعالى دوالله يحب المجسنين، أنه جمع ليتناول كل محسن وفي قوله تعالى دو ما الله يويد ظلما العالمين، أنه نسكر ظلما وجمع العالمين على معنى ما يويد شيئاً من الظام الاحد من خلقه، وفي قوله تعالى دولا تكن للخائنين خصيما ،أى ولا تخاصم على خاتن قط وفي قوله تعالى رب العالمين أنه جمع ليشمل كل جنس ما سمى بالعالم يعنى لوأفرد لتوم أنه إشارة إلى هذا العالم المحسوس المشاهد لجمع ليفد الشمول والإحاطة (١٠).

وقال ان يعقوب قد نص الأنمة على أن الجمع المحلى يعم الحدكم فيه كل فرد وهو في ذلك أفوى من المفرد فإذا قبل إنى أحب المسلمين إلا زيدا فالمراد كل فرد لا كل جمع و إلاقبل فى الاستثناء إلاالجمع الفلان، وليست دلالته في ذلك أصف من قولنا إنى أحب المسلم، وقد صرح بذلك النحويون وأهل اللغة وصرح به أئمة النفسير في كل ما وقع في القرآن العزيز من هذا القبيل نحو، أعلم هيب السموات والارض ، وعلم آدم الاسماء كلها، ، و وإذ قلنا المعلائكة ، والله بحب المحسمين، وهير ذلك بما لا يتحصر (٠).

to the fact of the second

19. 11. 2. 34. 14

<sup>(</sup>١) نفس الرجع

<sup>(</sup>٧) السكتاف ج ٤ من ١٨٠

<sup>(</sup>٣) المكات و ١ ص ٣٩٠

<sup>(1)</sup> الكفاف حدو من ٢٤٠

<sup>(</sup>٥) المعاول من ٨٦

وابن يعقوب وإن لم يصرح بأن دلالة الجمع المحلى بأل على مفرداته مذهب الرعشرى وغيره فإن ذكر أثمة اللغة والنحو والتفسير وذكر الآيات الى ذكرها يدلنا على أنه فهم هذا من كلام الرعشرى كما فهمه من كلام فيره ، والعلامة سعد الدين يكرو هذه الفكرة ويشير إلى أنها مذهب الزعشرى وغهره فيقول علم ألما المحمع يفيد تعلق الحسكم بكل واحد من الافراد مثبتا كان أو منفيا عا قرره الاثمة وشهد به الاستعمال وصرح به صاحب المكشاف في غير موضع عا قرره الاثمة وشهد به الاستعمال وصرح به صاحب المكشاف في غير موضع الا وجه لرفض جميع ذلك بكلام صدر عن صاحب المفتاح (١) .

فقد ثبت من كل ما ذكر نا أن الزمخشرى يقرر دلالة الجمع المحلى باللام على كل فرد من أفراده بل وقد يطلق ويراد به فرد واحدكما ذكر فى البرود والخيل وثبت أيضا أن الائمة فهمو اهذا من كلامه وقرروه وثبت أيضا أن الائمة فهمو اهذا من كلامه وقرروه وثبت أيضا أن الزمخشرى ذكر فى آية الملك أن الجمع المحلى باللام مالح لآن يقناول جميع الجنس وأن يتناول بمعنه لا إلى الواحد منه وقد صرح بيذا في غير لبس وفى غير غموض ، وجذا نرى الزمخشرى وأبين مختلفين فى مسألة واحدة اللهم إلا إذا لجأنا إلى التأويل وحل كلامه على خلاف ظاهره وبما رجح به ماذهبنا إليه أن سعد الدين لما لحظ اختلاقا بين كلام الزمخشرى فى أكثر ترجح به ماذهبنا إليه أن سعد الدين لما لحظ اختلاقا بين كلام الزمخشرى فى أكثر ألايات وكلامه فى توجيه ما روى عن ابن هامس قال هذا المكلام مبنى على ما هو المعتبر هند البعض من أن الجمع المعرف باللام بمعنى كل جماعة أورده توجيها المكلام ابن عباس ولم يقصد أنه مذهبه بدليل أنه صرح بخلافه (٢) .

فالزمخشرى صرح بخلاف ما ذكره توجيها لمكلام ابن عباس وهذا صميح الما أنه ليس مذهبه فهذا ما لا توافق عليه كما فلمنا، وقد لاحظنا أن الزمخشرى ذكر هذه الفكرة قبل تعرضه لحديث ابن عباس إذا صح ما نتوهمه من أن الرمخشرى بدأ فى تفسير الفاتحة ثم ما يليها من السور فقد ذكر الفكرة أولا ووضعها فى سورة البقرة فى آية هم وذكر كلام ابن عباس فى السورة نفسها فى الدورة المبقرة فى آية هم وذكر كلام ابن عباس فى السورة نفسها فى الدورة المبقرة فى آية هم وذكر كلام ابن عباس فى السورة نفسها فى الدورة المبقرة فى آية هم وذكر كلام ابن عباس فى السورة نفسها فى آية هم وذكر كلام ابن المباس فى السورة المبتد معنى

<sup>(</sup>۱) شروح التانيس جا ص ۲۹

<sup>(</sup>۱) المفاول ص ۴۸

الدكال في الصفة يقول في قوله تعالى و إذا قبل لهم آمنواكما آمن الناس، أي كما آمن الناس، أي كما آمن الدكاملون في الإنسانية ، أو جعل المؤمنين كأنهم الناس على الحقيقة ومن عدام كالبهائم في فقد التمييز بين الحق والباطل (١).

وقال في أولنك هم السكافرون أي السكاملون(٢) في السكفروني قوله تعالى دوما أولئك بالمؤمنين ، أي بالسكاملين في الإيمان (٢) .

ويشير إلى معنيين هامين التعريف باللام لا تجد صعوبة في أن ترجع بكلامة فهما إلى كلام عبد القاهر الجرجاني وقد نبه بعضهم إلى ذلك ، يقول في قوله تعالى وأولئك هم المفلحون . والتعريف في المفلحون الدلالة على أن المتقين هم الناس الذين عنهم بلفك أنهم يفلحون في الآخرة ، كا إذا بلغك أن إلسانا قد تاب من أهل بلدك فاستخبرت من هو ؟ فقيل زيد التائب أي هو الذي الحبرت بتويته . أو على أنهم الذين إن حصلت صفة المفلحين وتحققوا ما هم وتصوروا بصورتهم المقيقية فهم هم لا يعدون تلك الحقيقة ، كا تقول لصاحبك هل عرفت الآسد وما جبل عليه من فرط الإفدام ؟ إن زيداً هو هو . والوجه الأول مأخوذ من كلام الإمام هبدالقاهر في حديثه عن الفرق بينزيد منطاق وزيد المنطلق حيث يقول. كلام الإمام هبدالقاهر في حديثه عن الفرق بينزيد منطاق وزيد المنطلق حيث يقول. إذا قلت زيد المنطلق أزلت عنه الشك إذا قلت زيد المنطلق أزلت عنه الشك وجعلته يقطع بأنه كان من زيد بعد أن كان يرى ذلك على سبيل الجواز (٤) .

فالتمريف بشير إلى أن السامع قد عرف الحدث وبلغه أمره إلا أنه شاك في الفاهل من هو فقيل له زيد المنطلق بتقديم الفاعل الذي يشك فيه والحسكم عليه بالحدث المعرف وكلام الزمخشرى لا يخرج عن هذا ، لأن المخاطب قد بلغه أمر بالحدث أى فلاح قوم والسكنه لا يعرف صاحب هذا الوصف فقيل له إن المتقيق الحدث أى فلاح قوم والسكنه لا يعرف صاحب هذا الوصف فقيل له إن المتقيق هم المفلحون أى الذي أشار إليه الومخشرى هم المفلحون أى الذي أشار إليه الومخشرى في تعريف المفلحون ما خوذ من قول عبد الفاهر ، واحلم أن النغير المصرف بالالف في تعريف المفلحون ما خوذ من قول عبد الفاهر ، واحلم أن النغير المصرف بالالف

rocks y green.

A Commence

ر (۱) الكفاف و ۱ س ۲۹

<sup>(</sup>٣) المكتاب ج ١ ص ٢٠١

<sup>(</sup>۲) السكفائي مد د من ١٩٤٤

<sup>(1)</sup> دلائل الإمواز ص ١٩٩٠

واللام معنى غير ما ذكرت لك وله مسلك ام دايق ولمحة كالحلس يكون المتأمل عنده كا يقال يعرف وينكر وذلك قولك هو البطل المحامى وهو المتق المرتجى وانت لا مقصد شيئا بما تقدم ... ولكنك تريد أن تقول لصاحبك هل سمعت بالبطل المحامى وهل حصلت معنى هذه الصفة وكيف ينبنى أن يكون الرجل حتى يستحق أن يقال ذلك له . وفيه فان كنت قبلته عاماً وتصورته حق تصوره فعليك صاحبك واشدد به يدك فهو طالنك وهنده بغيتك وطريقه كطريق قولك هل سمعت بالاسد وهل تعرف ما هو فان كنت تعرفه فزيد هو بعينه (۱) .

ولست في حاجة إلى توضيح ما بين السكلامين من صلة فان كلام الزمخشرى لا يزيد عن أن يسكون تلخيصا لهذا السكلام وقد تنبه إلى هذا السيد الشريف في حاشيته (۲).

على أن من المتآخرين من ذهب إلى أن كلام الزمخشرى يفيد دلالة ضمير الفصل على قصر المسند إليه واحتجوا لذلك بقوله فهم لا يعدون تلك الحقيقة وقد نقض سعد الدين هذا الفهم وبين صسلة هذا السكلام بسكلام هيد القاهر على ما ذكر نا(۲).

وصلة الموصول يجب أن تسكون معلومة عندالمخاطب لآنها معرفة ولا يعرف بالمجهول يقول في قوله تعالى دفائقو، النار التي وقودها الناس والحجارة، فإن قلت صلة الذي والتي يجب أن تسكون قصة معلومة للمخاطب فسكيف علم أو لئك أن تار الآخرة توقد بالناس والحجارة ؟ قلت لا يمثنع أن يتقدم لهم بذلك سماع من أهل السكتاب أو سمعوه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أو سمعوا قبل هذه الآية قوله تعالى في سورة والتحريم ناراً وقودها الناس والحجارة، (٥).

ويناقش الزمخشري أسرار النعبير باسم الموصول مناقشة ينصل بعضها بهله

Rain Company

<sup>(</sup>١) علائل الاعجاز من ١٢٠

 <sup>(</sup>۲) ماشية السيد المعريف على هامش السكفاف - ١ ص طرارا ، وحالفيته على المعاوله
 رد ١٤٠٠

 <sup>(</sup>٣) الطول من ١٤٠ و ينظى حاصية السيد أيضاً عامش الطاولو . . .

<sup>(4)</sup> الكداليج ١ ص ٧٧ .

القاهدة أى ضرورة سبق العلم بالعلة وله في هذه المنافشات نحات أدبية صافية يقول. في قوله تعالى وقل علم شهداء كم الذين يشهدون أن الله حرم هذا فان شهدو فلاتشهد معهم، ، فان قلت هلا قبل قل علم شهداء يشهدون أن الله حرم هذا ؟ ، فلت المراد أنهم يحضرون شهداء هم الذين علم أنهم يشهدون لهم وينصرون قولهم . . . وجيء بالذين للد لالة على أنهم شهدا . معروفون موسومون بالشهادة الهم وبنصرة مذهبهم والدليل عليه قوله تعالى وفان شهدوا فلاتشهد معهم ، ولو قبل علم شهدا . يشهدون الكان معناها ها تو أناسا يشهدون بتحريم ذلك ، فكان الظاهر طلب شهدا . بالحق وذلك اليس بالغرض ويناقضه قوله تعالى و فان شهدوا فلا تشهد معهم عردا .

وقد تسكون في جملة الصلة من المعانى ما يحرص المنسكلم على إبراؤها و توضيحها فيعدل إلى التمريف بالصلة دون غيرها . والزمخشرى ينبه إلى هذا في قوله تعالى ومن الذين قالوا إنا نصارى ، يقول فان قاعه فهلا قبل من النصاوى ! قلت لانهم سموا أنفسهم بذلك ادعاء لنصرة الله ومم الذين قالوا لعيسى تحن أنصار الله ثم اختلفوا بعدد اسطورية و يعقوبية و ملكانية أنصاراً الشيطان (٢) .

فالصلة منا تشير إلى ذم هؤلاء القوم بنقضهم ما الزموا به أنفسهم من تصرة دين الله لانهم هم الذين قالوا إنا نصارى .

ومن العناية با براز ما فى الصلة من المصانى لانها ذات قيمة فى سيأق السكلام والمراد منه ما ذكره فى فوله تعالى ولسكن اعبدوا الذى يتوظ كم ، يقول الوعشرى وإنما وصفه بالتوفى ليريهم أنه الحقيقى بأن يخاف ويثقى فيعبد دون ما لا يقدو على شى • (٣) .

ومن الموصولات ما ترجع روحته في التعبير إلى ما يسكنف دلالته من الغموض ، والوعشري يقف عند هذه الاسماء ويسجل ما وجده في نفسه من

3 W. J. J. E. M. J. C. St.

<sup>(</sup>١) السكفاف ج ٢ ص ٢٩٠٠

<sup>(</sup>٢) الكفاف ج ١ مر ١٩٩٩

<sup>(</sup>٣) الكهاك م ٢٠ س ٢٩٣٠ · ١

آثارها يقول في قوله تعالى,إذ يغثى السدرة ما يغشى. ما يغشى تعظيم وتسكثيرلما يغشاها فقد علم بهذه العبارة أن ما يغشاها من الحلائق الدالة على عظمة الله وجلاله أشياء لا يكتنبها النعت ولا يحيط بها الوصف(١) .

وهذا الغموض قد يلمح فيه الومخشرى معنيين متناقضين يقول في قوله تعالى ووالن ما في يمينك تلقف ما صنعوا ، وقوله ما في يمينك ولم يقل عصاك جائز أن يكون تصغيراً لها أي لا تبالي بكثرة حبالهم وعصيهم وألق العويد الفرد الصغير الجرم الذي في عينك فانه بقدرة الله يتلقفها على وحدته وكثرتها وصفره وعظمها . وجائزًا أن يكون تعظيما لها أى لاتحتفل بهذه الاجرام الكبيرة الكثيرة فإن في يمينك شيئا أعظم منها كلها وهذه على كـثرتها أقل شيء وأنزره عنده فألقه يتلقفها باذن الله و محقيا(٢) .

والعلامة ابن المنبر يصيب حينها يربط بين ماذكره الزمخشرى من ممني التصغير للعصا وبين مدهب ألعرب في سوق المعانى و تاكيدها وطريقهم في تحليلها و تفصيلها يقول والاصحاب البلاغة طريق في غلو المدح بتعظيم جيش هدو الممدوح ليلزم من ذلك تعظيم جيش الممدوح وقد قهره واستولىعليه فصفر الله أمرالعصا ليلزم مثه تصغير كيد السحرة الداحض بها في طرفة عين(٣) .

وقد يعدل القرآن الـكريم إلى كلمة ما دون من حين يتحدث عن العقلاء . والزمخشري يحاول كشف ما ورا. هذا العدول مبينا الدلالة الادبية الى توحى جًا معنىالوصفية في(ما) يقول في قوله تعالى دروالدوما ولده. فان قلت علا قيلومن ولد؟ قلت فيه ما في قوله والله أعلم بما وضعت أي بأي شيء وضعت يعني موضويطا مجيب الشأن (١) .

ويقولين فوادتما ليءواليهاء وما بناها والارض وماطحاها ونفس وماسواهاء

<sup>(</sup>١) الكثاف جاء ص ٣٧٩ .

<sup>(</sup>٢) الكفاف ه ٣ من ٥٨ .

<sup>(</sup>٣) حاشية ابن المنه على إماش الكفاف ح ٣ من ٥٥ .

<sup>(4)</sup> الكتاب مع مر ٢٠٢.

والوجه أن تمكون موصولة وإنما أوثرت على دمن بلارادة معنى الوصفية كأنه قبل والسماء والقادر العظيم الذى بناها ونفس والحسكيم الباهر الحسكة الذى نسواها وفى كلامهم سبحان ما سخركن لنا(١) .

واسم الإشارة قد يفيد أوكيد استحقاق المبتدأ للخبر وذلك إذا تقدمه تعديد صفات للمبتدأ كل صفة منها ترشحه لاستحقاق هذا الحبر . وهذا المعنى واضح فى كتب المتأخرين بل قد أخذ بلفظه ومعناه من كتاب الـكشاف .

يقول الزعنشرى فى قوله تعسالى وأولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون ، . وفى إسم الإشسارة الذى هو أولئك إيذان بأن ما يرد عقيبه فالمذكورون قبسله أهل لاكتسابه من أجسل الخصال التى هددت لهم كما قال حاتم ولله صعاوك ثم عدد خصالا فاضلة ثم عقب تعديدها بقوله :

فذلك أن يهلك فحسني ثناؤه وإن عاش لم يقعد ضعيفاً مذعا(٣)

وقد يرمز إسم الإشارة إلى تصوير الممانى حتى تسكون كأنها سرئية فيشير إليها وذلك في مواقف التأكيد والنقرير . يقول الزنخسرى في قوله تعالى وهدة فراق بيني وبينك به فإن قلت هذا إشارة إلى ماذا ؟ قلت قد تصور فراق بينهما عند حلول ميعاده على ما قال موسى عليه السلام و إن سألتك عن ثهر بعدها فلا تصاحبنى ، فأشار إليه وجعله مبتدأ وأخبر هنه كما تقول هدة أخوك فلا يكون هذا إشارة إلى فير الآخ(٣) .

فن دلالة إسم الإشارة على التعظيم قوله تعالى « إنما أمرت أن أحبد رب هذه البلدة ، يقول الزعنشرى وأشار إليا إشارة تعظيم وتقريب دالا على أنها

<sup>(</sup>١) السكتاف ج ٤ من ١٩٠٠

<sup>(</sup>٢) الكثاف ج ١ من ٣٤٠

<sup>(</sup>٣) السكفاف ج٢ ص ٧٨٠

موطن ثنيه ومهبط وسميه(١) ء

ومنه ما ذكر فى قوله تعالى ، فذلكن الذى لمتنفى فيه ، ولم تقل فهدا وهو حاضر وفعاً لمنزلته فى الحسن واستحقاق أن يحب ويفتتن به ، ووبئاً بجماله واسقيعاداً تحله(۴) .

ومن دلالة إسم الإشارة على التحقير والإهانة ما ذكره في قوله تعالى . ماذا أراد الله بهذا مثلا ، يقول استرذال واستحقار كما قالت عائشة رضى الله عنها في عبد الله بن عمرو بن العاص يا عجباً لابن عمرو هذا (٣) .

والإضافة قد تفيد تعظيم المضاف وتفخيمه كما فى قوله تعمالى و تلك آيات القرآن وكتاب مبين ، يقول الرمخشرى وإضافة الآيات إلى القرآن والكتاب المبين على سبيل التفخيم لها والتعظيم لأن المضاف إلى العظيم يعظم بالإضافة إليه(1).

وكما فى قوله تعالى و ناقة الله ، فإنها إنما أضيفت إلى إسم الله تعظيماً و تفخيماً الشاّنها وأنها جاءت من هنده اسكونه من غير فحل وطروقه آية من آياته(ه) .

وقد تفيد توبيخ المخاطب والاستهزاء به كما فى قوله تعالى ، ثم يوم القيامة يخزيهم ويقول أن شركائ ، يقول شركائى على الإضافة إلى نفسه حكاية لإضافتهم ليوبخهم بها على طريق الاستهزاء بهم(١) . ومثله قوله تعالى ، ويوم يقول نادوا شركائى الذين زهم ، يقول وإضافة الشركاء إليه على زهمهم توبيخاً لحم(٧) .

•

<sup>(</sup>١) المسكناف جا س٧٠٦

٠ (١) السكتاف م ٢ من ٢٦٠

<sup>(</sup>۴) الكشاف جا ميده

<sup>(</sup>٤) الكتافجة ص٣٧٣

<sup>(</sup>a) الكفاف ما ٢ ص ٩٠

<sup>(</sup>a) المكتاب ج ٢ س ٢٦٤

الكال من ١٨٠٠

فإن قات كيف قبل بولدها ؟ قلت لما نهيت المرأة هن المصارة أضيف إليها الولد استعطافاً لها عليه وأنه ليس بأجنب منها فن حقها أن تشفق عليه وكذلك الوالد(١).

ويقول فى قوله تعالى ، قال يا ابن أمى إن القوم استضعفونى . وقيل كان أخاه لابيه وأمه فإن صح فإتما أضافه إلى الام إشارة إلى أنهما من بطن واحدة وذلك ادعى إلى المعلف والرحمة وأعظم للحق الواجب ولانها كانت مؤمنة فاعتد بنسيها ولانها هى الى قاست فيه المخاوف والشدائد فذكره بحقها(٢٠) .

وقد تفيد الإضافة معنى الاستحقاق أى ما يستحقه المضاف إليه من معنى المضاف وما يستوجبه ، وهذا المعنى فى الإضافة له وقعه الآدبى وقيمته البلاغية . والزيخدرى ينبه إلى هذا فى قوله تعالى ، إذا زلزلت الآدس زلزالها يقول فإن قلت ما معنى زازالها بالإضافة ؟ قلت معناه زلزالها الذى تستوجبه فى الحكة ومشيئة الله وهو الزلزال الشديد الذى ليس بعده ، ونحوه قولك أكرم التق إكرامه ، وأهن الفاسق إهانته ، تريد ما يستوجبانه من الإكرام والإهانة أو زازالها كله وجميع ما هو ممكن (٢)

#### التنكير:

وفى بحثه لمفردات النص يقف عند كثير من النكرات لبحث سر تنكيرها وما أفاده من معنى أدبى وباستقصائنا لتقسيره ونتبعنا لكلإنه لستطبع أن نشيط منا المعانى الاساسية الى يدور حولها معانى الننكير كما يتصورها الزمخشرى أو كما يصورها تفسيره وسوف يتعنح لنا أنهذه المعانى وأمثلنها كانت مادة أساسية في بلاغة المتأخرين وأنهم اعتمدوا عليه في هذا الامر اعتاداً كبيراً م

فالتنكير قد يفيد معنى الإبهام والإبهام من عناصر الإثارة في النكلام . وقد كثر حديث الزمخشرى عن الإبهام وأثره في النفس . وقد أشبار إلى هـذا في تأملاته لمعانى الموصولات كما أشرنا . يقول الزمخشرى في قوله تعالى ، أولتك

<sup>(</sup>۱) الكتاف ما ۱۹۳۳

<sup>(</sup>٢) الكتاف م ٢ من ١٧٧

<sup>(</sup>٣) الكتاب ج ٣ مو ٩٢٤ وما بعدما

على هدى من وبهم، ، وهمكر هدى أيفيد ضرباً دبهماً لا يبلغ كنهه ولا يقادر قدره كأنه قبيل على أى همدى ،كما تقول لو أبصرت فلاناً لابصرت رجملا وقول البذلي :

قلا وأبي الطير المربة بالمنحى على عالد لقد وقعت على لحم(١)

ويلم هذا المنى ويصيب غاية الإصابة فى قوله تمالى . اقتلوا يوسف أو اطرحوه أرضاً ، يقول أرضاً منكورة بجبولة بعيدة عن العمران وهو معنى تشكيرها وإخلائها من الرصف . ولإبهامها من هذا الوجمه تصبب الظروف المبهمة (٢)

وعبارة الزمخشري هنا مصورة لنفوس الآخوة وهم يتآمرون وذلك بلمحه منق التنكير .

و كلة بعض كلة مهمة فى مدلواها ولهذا تجد لها وقعاً فى استعمالات القرآن وفى كلام الفحول والزمخشرى ينبه إلى هذا فى قوله تعالى ، فإن تولوا فاعلم إنما ويد الله أن يصديهم ببعض ذنوهم ، يعنى بذاب التولى عن حكم الله وإرادة خلافه فوضع ببعض ذنوهم موضع ذلك وأراد أن لهم ذاوباً جة كثيرة العدد وأن هذا الذنب مع عظمه بعضها ، وواحد منها أوهذا الابهام لتعظيم التولى واستسرافهم فى ارتكابه ، ونحو البعض فى هذا الكلام ما فى قول لبيد أو يرتبط بعض النفوس حامها أواد نفسه وإنما قصد تفخيم شانها بهذا الإبهام كأنه قال نميرة ونفساً أى نفس فكما أن التنكير يعطى معنى التكثير وهو معنى البعض فى خذلك إذا صرح بالمعض ثانا التنكير يعطى معنى التكثير وهو معنى البعض فى خذلك إذا صرح بالمعض ثانا التنكير يعطى معنى التكثير وهو معنى البعض فى خذلك إذا صرح بالمعض ثانا التنكير يعطى معنى التكثير وهو معنى البعض

ويتكرد هذا في قوله تعالى ۽ تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض عنهم عن كلم الله ورفع بعضهم درجات، , يقول والظاهو أنه أراد عمداً صلى الله عليه وسلم لانه هو اللفضل عليهم .

Ethin Charles Later State

for the work of the state of the state of

<sup>(</sup>١) الكفاف ١٥ من٣٥

<sup>(</sup>٧) الكاني ٢٠ س ٣٤٨

<sup>(</sup>٣) الكداف ما ١ من ١٩٨٨

وفى هذا الإبهام من تفخيم فعنله وإعلاء قدره ما لا يحنى لما فيه من الصهادة على أنه العلم الذى لا يشتبه والمتميز الذى لا يلتبس . ويقال للرجل من فعل هسلما فيقول أحدكم أو بعضكم يربد الذى تعورف واشتهر بنحوه من الافعال فيسكون أخم من التصريح وأنوه بصاحبه ، وسئل الحطيئة عن أشعر الناس قذكروا زهير والنابغة ثم قال ولو شسئت لذكرت الشالك أراد نفسه ولو قال ولو شئت لذكرت الفسى لم يفخم أمره(١) .

وقد يشير التنكير إلى النوعية أي إلى نوع من أنواع الاسم النكرة .

يقول فى قوله تعالى , وعلى أبصارهم غشارة، ومعنى التنكير أن على أبصادهم نوعا من الاغطية غير ما يتعارفه الناس وهو غطاء النعامى عن آيات الله ، ولهم من بين الآلام العظام نوع عظيم لا يعلم كنهه إلا الله(٣) ويتكرو ذكره الإفادة التنكير هذا المعنى في آيات كثيرة(٣) .

وقد يفيد التنكير معنى التعظيم أى وصف المدنى بأنه عظيم يقول في قوله تعالى وقالوا إن لنا لاجرا والتنكير التعظيم كقول العرب إن له لا بلا وأن له لغنيا يقصدون السكترة (٤) ، ويتكرر هذا في مواطن كثيرة (٥) .

وقد يفيد معنى التقليلكا في قول تعالى ، وتعيبا أذن واعية ، . يقول الزعشرى فإن قلت لما قيل أذن واعية على التوحيد والتنكير ؟ قلت للايذان بأن الوعاة فيهم قلة ، ولتوبيخ النساس بقلة من يعى منهم ، وللدلالة على أن الأذني الواحدة إذا وعت وحقلت عن الله فهى السواد الاعظم عند الله وأن ما سواها لا يسالى بهم بالة وإن ملاوا ما بين الخافة ين (٦) ،

ويذكر هذا في قوله تعالى دواحلل عقدة من لساق، وفي قوله تعالى دولتنظر

<sup>(</sup>١) السكتاك جاس٢٢٩

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج ١ ص ٤١ .

<sup>(</sup>٣) ينظر السكتاف ج ١ ص ٢٠،٦٤ ١٩١٠ ١٩٠ مي ١٩٠٠ - ٢٠٠

<sup>(</sup>٤) الكثاف ج ٣ ص ١٩٠ .

<sup>(</sup>٥) يتغلر السكتياف حام من ٧٤١ و ١٥٧ م دري و دي المنافقة ا

<sup>(</sup>٦) الكفاف م ١ ص ١٨١٠

نفس ما قدمت لغد ، و يبين أن تشكير المنقدة و تنكير النقس لغرض التقليل (١) .

وقد يفيد التنكير معنى النكثير ، والإعشرى يبين وجه هدده الدلالة وكيف يكون التنكير وهو في الاصل دال على الوحدة مفيداً لمنى التسكثير . يقول في قوله تعالى وعلمت نفس ما أحضرت ، فإن قلت كل نفس تعلم ما أحضرت كقوله نعالى وعلمت نفس ما علمت من خير محضراً ، لا نفس واحدة ، فما معنى قوله علمت ديوم تجد كل نفس ما علمت من خير محضراً ، لا نفس واحدة ، فما معنى قوله علمت نفس ؟ قلت هو من حكس كلامهم الذي يقصدون به الإفراط فيا يمكس عنه ومنه قوله عز وجل دريما يود الذين كفروا لو كانوا مسلمين ، ومعناه كم وأبلغ منه قول القائل وقد أثرك القرن مصفراً أنامله ، و تقول لبعض قواد المساكر كم عندك من القائل وقد أثرك القرن مصفراً أنامله ، و تقول لبعض قواد المساكر كم عندك من الفرسان فيقول وب فارس عندى، أو لا تعدم هندى فارسا، وعنده المقائب وقصده يذلك التمادي في تسكثير فرسانه و اسكنه أراد إظهار براءته من النزيد وأنه بمن يقلل كثير ما هنده فعنلا أن يتزيد فجاء بافظ التقليل ففهم منه معنى السكثرة على الصحة واليقين (٢) .

ويكرد هذا في قوله تعالى . أن تقول نفس يا حسرتا على ما فرطت في جنب انته، فيجوز أن يكون المراد بها بعض الانفس وهي نفس الكافر أو أن يراد بها نفس متميزة بلجاج في الكفر أو أن يراد التكثير كما قال الاعشى :

ورب بقيع لو هتفت بحوه أتانى كريم بنفض الرأس مفضيا وهو يربيد أفواجاً من الـكرام ينصرونه لاكريماً واحداً ، ونظيره وب بلد قطعت ووب بطل قارعت وقد اختاس الطعنة ولا يقصد إلا التكثير (٣) ،

وقد يفيد التنكير معنى قلة الالتفات وأن المنكر أمر تائه ينفل الناس هنه ولا يلتفتون إليه يقول فى قوله تعالى هل ندلسكم على رجل ينبسكم إذا مزقتم كل ممزق إنكم لمنى خلق جديد، يقول فإن قلت كان رسول الله على عشهورا علماً فى قريش وكان أنباء و بالبعث شائعاً عندهم فما معنى قوله « هل ندلسكم على رجل ينبشكم ، فنكري ها لهم وهر منوا عليهم الدلالة عليه كا يدل على جهول فى أمر جهول ، قلت فنكري ها لم وهر منوا عليهم الدلالة عليه كا يدل على جهول فى أمر جهول ، قلت

<sup>(</sup>١) ينظر الكهاف ج ٣ س ٤١ ، ه ٤ س ٤٠١ .

 <sup>(</sup>۲) الكثاف ج ٤ س ٢٦٥ - ٢٦٥ ،

<sup>(</sup>۳) الكفائب ج إلى ما ١٠٠٠ .

كائوا يقصدون بذلك الطنز والسخرية فأخرجوه غرج التحلي ببعض الآحاجيالتي يتحاجي بها للضحك والتلهي متجاهلين به وبأ دره (١) .

ولم تكن دراسة التنكير مقصورة على بيان المعانى البلاغية التى تفيهها النكلمة وإصابتها في النكرة في النص، وإنما كانت له وقفات يشير فيها إلى حسن السكلمة وإصابتها في موقعها . وقد رأينا إشاراته في هذا فيا قدمنا من التصوص وهن أحسنها ما قاله في قوله تعالى . وإنا على ذهاب به لقادرون ، يقول من أوقع التكرات وأحوها المفصل والمهني على وجه من وجود الذهاب وطريق من طرقه وفيه إيذان باقتداؤه وأنه لا يتغابى عليه شيء إذا أراده وهو أبلغ في الإيصاد من قوله دقل أرأيتم إنى أصبح ماؤكم غورا فن يأتسكم بماء معين، (٢) .

وقد ذهب أحد المشتغلين بالدراسات البلاغية من المعاصرين إلى وأى فى التنكيم. عالف فيه البلاغيين ، يقول صاحب هذا الرأى ·

وقفت طويلا هند الإمم النكرة أنبين ما قد يدل عليه التنكير من معنى ودرست ماذكر العلماء من معان قالوا إن هذا التنكير يفيدها ، ويدا لى من هدة النامل العلويل أن النكرة يراد بها واحد من أفراد الجنس ويؤتى بها عندما لايراد تعين هذا الفرد كقوله سبحانه ، وجاء رجل من أقصى المدينة يسعى ، وقال يأموسى إن الملا يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج إنى لك من الناصحين ، فليس المراد هنا تعيين الرجل ، ولكن يراد هنا أن يصل إلى موسى نبأ الإاتمار عليه بالقتل .

والنكرة بعدئذ تفيد معناها مطلقاً من كل قيد ، أما ما يذكره علماء البلاخة من حمان استفيدت من النسكرة فانها لم تقدما بطبيعتها وإنما استفادتها من المقام الذي وردت فيه ، فسكانما المقام هو الذي يصف النكرة ومحدد معناها (٣) .

ثم أخذ يسوق أمثلة ويشرحها في صوء فكرته هذه ، وقبل أن نتاقش أمثلته يلامنا أن نقف قليلا عندما ذهب إليه بما أثبتناه، فةولدانه يداله من التأمل الطويل إن النكرة يراديها واحد من أفراد الجنس ويؤتى بها عندما لايراد تعيين هذا الفرد

<sup>(</sup>١) الكتاك م ١ ص ٢٥٠٠

<sup>(</sup>٧) الكماك و٢٠ ص ١٤١٠

<sup>(</sup>الله عن بلاغة القرآن للأستاذ المرسوم أحد يدوى من ١٩٣٩ -

كلام ذكره النحاة والبلاغيون ولسكنهم ذكروا أيمنا أنها تدل على الجنس فهى صالحة عدد هم الدلالة على الجنس أو على واحد من أفراده كةولك جاء في رجل لا رجلان فهى هذا دالة لا رجلان فهى هذا دالة على الواحد وكقولك جاء في رجل لا امرأة فهى هذا دالة على الجنس وهو يفرق على الجنس وهو يفرق بين قولنا أجاء ك رجل وأرجل جاء ك وأن الأول يكون حين تريد أن تسأله هل كان بجيء من أحد من الرجال إليه والثاني يكون حين تريد أن تسأله عن جنس من خاده أوجل هو أم أمرأة وقد ذكر الفرق الدقيق بين دلالة النكرة على الجنس ودلالة المعرف بأل على الجنس فقال واعلم أنا لم نرد بما قلناه من أنه إنما حسن الابتداء بالنكرة في قولهم شر أهر ذا ناب لانه أريد به الجنس إن معني شر والشر سواء وإنها أردنا أن الغرض من السكلام أن نبين أن الذي أهر ذا الناب هو من جنس الشر لا مرجنس الخير ، كما أنا إذا قلنا في قولهم أرجل أناك أم أمرأة أن الدؤال عن الجنس لم نرد بذلك أنه بمنزلة أن يقال الرجل أم المرأة أناك؟ ولكنا النساء (١) .

فكأن التعريف يدل على هوم الجنس بخلاف النكرة فإنها لا تدل على هموم الجنس وإنما هي و لبيان جنس المذكور يقول عبد القاهر ، فالنكرة إذن هلى أصلها من كونها لواحد من الجنس إلا أن القصد منك لم يقع إلى كونه واحداً وإنما وقع إلى كونه من جنس الرجال وعكس هذا انك إذا قلت أرجل أتاك أم رجلان كان القصد منك إلى كونه واحداً دون رجلان فاعرف ذلك أصلاوهو أنه قد يكون في الفظ دليل على أمرين ثم يقع القصد إلى أحدهما دون الآخر فيصير ذلك الآخر بأن لم يدخل في دلالة اللفظ (٢) .

غالدى ذكره العلامة رحمه الله فيه إهمال لاحد جزئ دلالة السكرة أعنى دلالها على الجنس لا على فرد من أفراده .

وقد ذكر البلاغيون أيصاً أن النكرة لا تتجاوز مذا المعنى الاصلي في كل موضع تبكون فيه إلى معنى بلاغي وإنما ترى هذا في القليل دون السكثير .

<sup>﴿</sup> وَا عَلَاثُلُ الْإِمْمِالُ مِنْ وَهِ .

<sup>(</sup>۲) المرجع المنابق ، " "

وما ذكره الاستاذ المرحوم ينطبق على حال من أحوال استعبالالنكرة هون أن يشمل كل أحوال استعبالها كا قلنا . والآية التي ذكرها لا يراد فيها بالنكرة أكثر من هذا المعنى المشار إليه أى واحد من جنس الرجال ، وهذا الاستعبال لا يقف هنده البلاغيون ليقولوا شيئاً في معنى تنكيره، أما أن النكرة تفيد معناها مطلقاً من كل قيد في كل المقامات والاحوال فهذا مالانوافق الاستاذ المرحوم عليه وهو ما تأباه طبيعة الاساليب ويرفضه ذوقها .

وأما أن هذه الممانى لم تفدها النكرة بطبيعتها فإن البلاغيين لايقولون خلاف هذا لانها لوكانت تفيدها بطبيعتها ما تخلفت عنها ، ولسكنهم يقولون مع هذا إن هذه المعانى تكن فى النكرة والسياق هو الذى يخرجها ويكشفها ، والاعتباد على السياق وحده فى إفادة هــــذه المعانى كما ذهب الاستاذ إلغاء لقيمة أحوالى اللفظ وعلاقاتها بالسياق ، ومن الواضح أن السياق لهخطرة فى السكشف عن خصائص الالفاظ والتراكيب وأنه كما يحدد معنى التنكير ويصفه كذلك يحدد معنى التمريف ويصفة ويحدد المراد من الذكر والمراد من الحذف والمراد من التقديم والمراد من الاستفهام بل والمراد من التشبيه وأبواب المجاز فاذا وأى العلامة إلغاء دلالة التعريف وباقى المخصوصيات البلاغية .

ويذكر المرحوم فيما ذكر من الآدلة قوله تعالىفاذنوا يحرب منالله ووسوله ويقول فكلمة حرب منكرة لا ثدل على أكثر من حقيقتها وإذا كان ثمة تعظيم لهذه الحرب فنشؤه وصفها بأنها من الله ووسوله وأن حربا يثيرها الله جديرة أن تبعث في النفس أشد ألوان الفزع والرحب(١) .

وإذا كانت كلة حرب لا تدل على أكثر من حقيقتها وأن التعظيم غير مفاد من التنكير وإنما هو مفاد من السياق ووصفها بأنها من الله ووسوله فيل يبق هذا المعنى إذا زال التنكير وبتى السياق والوصف أعنى هل يفيد قولنا فأذنوا بحرب الله أو بالحرب من الله ورسوله ما تفيده الآية ولم يحدث أكثر من دّهاب التنكير؟. ويقول الاستاذ دل المقام على تعظيم الاسم المنكر في قوله تعالى دوجاء السحرة ويقول الاستاذ دل المقام على تعظيم الاسم المنكر في قوله تعالى دوجاء السحرة فرعون قالوا إن لنا لاجراً إن كنا نحن الغالبين، ذلك إنهم يطلبون مكافأة على عمل فرعون قالوا إن لنا لاجراً إن كنا نحن الغالبين، ذلك إنهم يطلبون مكافأة على عمل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق س ١٧٩

منهم يقومون به هو إبطال دهوة موسى والإبقاء على دين ظرهون أولا يكون ثواب ذلك حظيا يناسبه ؟ فهلا يرى الاستاذ أن المقام سالح للدلالة على التعظيم في ذهب التنكير الذي لا يدل إلا على مطلق معناه ؟

والراقع أن البلاغيين كانوا في هذا المقام أكثر فهما وأنفذ إدراكا لحصائص التنكير بما ظن بهم الاستاذ ،وكان كشفهم عن مغزى التنكير ووجهه يقوم في النالب على الموازنة بين أسلوب التنكير وبين ما يمكن أن يكون عليه الكلام بعد ذهاب خصوصية التنكير وبقاء السياق ثم يلحظون ذهاب معنى كبير من الكلمة بذهاب التنكير ، والسياق باق والمقام هو ومن ذلك في تفسير المكشاف تلك الموازنة بين القراءة المشهورة وقراءة أبى في قوله تعالى دو لتجدنهم أحرص الناس على حياة، يقول الزعشرى والدلك كانت القراءة بها أى بكلمة حياة منكرة أوقع من قراءة أبى على المنافي يفيد حياة عنصوصة أى حياة متطاولة (١) .

rain de nome de la company de

7 3 m 3 4 m

<sup>(</sup>۱) يظر الكفاف د ١ س ١٧٥

# الفضيلاليرابع

# البحث في نظم الجمــــلة

| الوصف         | التعجب        | التقديم   |
|---------------|---------------|-----------|
| المذف         | الكلام المنصف | الاستفهام |
| الذكر         | النسفى        | الأمسر    |
| التركيد       | القمسر        | النبى     |
| النظر ف المتى | المعلف        | النداء    |
|               | البدل         | القسم     |

F. e Brown and Comment indicate in the 

## الفصيرالابع

### البحث في نظم الجملة

أريد في هذا الفصل أن أدرس ما ذكره الوعشرى في نظم الجلة بما يتصل بلاغتها وحسنها سواء كان هذا معالجة لإعراب أو تفسيراً لتركيب أو يمثآ في أسرار نظم، لذلك سوف أنظم في هذا الفصل حديثه في التقديم والتأخير، وحديثه في الاستفهام. وصورالذي وصور التوكيد ودواعيه بالنسبة للمتكلم والمخاطب، وأساليب الآمر، والنهى، والقسم، والقصر، والنداء، ومواطن الحسف والدكر، وأسرار الآهراب البلاغية، في الصفات، والبدل، والبيان، وما سماه القول المنصف، والدلالات الجانبية للجملة، والنظر في المعتى والتذوق الآدى لبناء الجلة.

ومن الخير أن لشير إلى أن دراسة الجملة قد استنفدت جهداً كبيراً من علماء النحو والبلاغة وقدامتزجت الدراسات النحوية بسائل بلاغية كما قامت الدراسات البلاغية في كثير من الحمالات على دراسات نحوية بصيرة واعية . لذلك كان منه الصعب على من يتصدى لدراسة الجملة دراسية أدبية بلاغية أن يفصل بحثه عن الدراسة الجملة بين المونين تحديداً كاملا وتاماً .

والوعشرى وهو نحوى بصير بالنحو وفنونه قامت دراسته البلاغية العملة هما أسس نحوية وسوف بتضح لنا هذا المزج الذكى بين الفكرة النحوية والروح المالية في دراسته المجملة .

### ونبدأ بدراسته للتقديم :

اتسعت نظرة الزعنشرى ف دراسة التقسديم غرجت من دائرة الحلة وشملت تقديم جلة على جلة و ترتيب الجل ، ولسكننى رأيت أن أمنم حلد التظرة المقسمة ف دراسة حذا المون إلى إخواتها من نظراته الاخرى التى جعلت لحا فصلا عاصاً بالبحث في الجمل. لذلك سأتناول في بحث النقديم هذا ما يتعلق بالجلة، وليس همى في عدد الدراسة أن استخلص القواعد والاحكام فإن هذا إفساد لهذا البحث وقتل لوحه الفئية ، وإنما همى أن أهرض روح البحث البلاغى ، أحنى روحه الادبية التى تعنى بالتعليق على كل صورة وتحليل كل مثال في ضوء سياقه تحليلا لا يغنى عنه غيره ولا يختصر في قاعدة لذلك سوف أذكر كثيراً من النصوص والشواهد حتى استطيع أن أضع الاعين على بلاغته ،

وبحث التقديم يصمله لونان :

، \_ التقديم بين جزئ الجملة .

4 \_ التقديم في المتعلقات .

والتقديم بين جزئ الجملة يشمل تقديم الحبر على المبتدأ سواء كان مفرداً أو جاراً وبجروراً أو ظرفا ، كا يشمل تقديم المبتدأ على الحبر سواء كان هنذا المنسر فعلا أو إسماً .

وقد يبدر إطلاق التقديم على هذا النوع غريباً لأن المبتدأ حينا يتقدم على خبره يكون قد وافق الأصل وما جاء على الأصل لا يسأل من علته ، والزمخشرى نفسه صاحب تلك العبارة المشهورة التى تقرر أنه إنما يقال مقدم ومؤخر للمزال لا للقار . وكانه بها يخالف عبد القاهر عنائفة صريحة لآن عبد القاهر قسم التقديم الى قسمين : قسم يكون فيه المقدم بافياً على حكم قبل التقديم كقولك زيداً في قسمين : قسم يزول حكمه ويصير له حكم آخر كان تعمد إلى هذا المثال فترفع زيداً على الابتداء وتعمل الفعل فى ضميره وتقول زيد ضربته، إلا أن الوغشرى الطاق التقديم على القاركا أطلقه على المزال ، وقد أحسن حينها خالف هذا التحديد العنبي المفريقة عبد القاهر لأن البلاغة تبحث أسرار وقوع السكايات فى مواقعها ما جاء الى طريقة عبد القاهر لأن البلاغة تبحث أسرار وقوع السكايات فى مواقعها ما جاء منها على الأصل وكان يمكن فيه المخالفة لأنها يمكن أن تقول لم جاء هذا الاسلوب على الأصل المعاش إليه الداوس المقشوق إلى معرفة أسرار اللغة ، ولمل الزعشرى حين أمر لا يظمئن إليه الداوس المقشوق إلى معرفة أسرار اللغة ، ولمل الزعشرى حين المراد عامو عائر عافري عالمي عافري عالمي عافري عا

أما تقديم الحتبر وهو جار وجرور فقد أبان الزعشرى عن الغرض منه قي مواطن متعددة فذكر دلالته على الاختصاص .

يقول فى قوله تعالى . ذلك حشر علينسا يسير ، تقديم الظرف يدل على الاختصاص ؛ يعنى لا يتيسر مثل ذلك الآمر العظيم إلا على القادر الذات الذى لا يشغله شأن عن شأن ، كا قال تعالى ماخلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحده (١).

ويقول فى قوله تعالى دإن إلينا إيابهم ثم إن علينا حسابهم.. فإن فلت مامعنى تقديم الظرف؟ قلت معناه التشديد فى الوحيد وأن إيابهم ليس إلا إلى الجياد المقتدر على الانتقام، وإن حسابهم ليس بواجب إلا عليه وهو الذى يحاسب على النقير والقطمير ومعنى الوجوب، الوجوب فى الحكة (٣).

ودلالة تقديم الحبر الظرف على الاختصاص يذكرها أيضاً في قوله تعالى وله الملك وله الحد، (٣) وفى قوله تهسال، وله غيب السموات والآرض، (٤) وفى مواطن أخرى كثيرة . ويؤكد هذا المعنى فى قوله تعالى ، وجوه يومئذ تأضرة إلى ربها ناظرة، ، ولاجل ضرورة دلالة التقديم هنا على الاختصاص أتجه إلى صرف النظر إلى معنى الانتظار والترقب لانه لو كان بمعنى الرؤية للزم عليه أن هذه الوجوه تنظر الموجوه لاننظر إلى ربها كا هو مقتضى التقديم ، والواقع إن هذه الوجوه تنظر يوم الفيامة إلى أشياء كثيرة لان أصحابها آمنون ، وهم نظارة ذلك اليوم (٥) ،

ويقول فى قوله تعالى , لا ربب فيه ، فإن قلت فهلا قدم النظرف على الربية كا قدم علىالغول فى قوله تعالى ,لافيها غولى ؟ قلت لأن القصد فى إيلاء الربب حرف النفى الربب هنه وإثبات أنه حق وصدق لا باطل وكذب كما كان المشركون يدعون ولو أولى الظرف لقصد إلى ما يبعد عن المراد، وهو أن كتاباً آخر فيه ديب لافيه كماقصد فى قوله ,لافيها غول، تفصيل خمر الجنة على الديها بأنها لاتفتال

2 1

۲۱۲ مر ۲۱۲ -

<sup>(</sup>٢) الكشاف م ٤ مو ١٩٥٠

<sup>·</sup> ٤٣٦ س ٤ ع س ٢٠١٤ ·

<sup>(</sup>ع) المكتاف م ٣ من ١٨٦٠ -

<sup>(</sup>ه) ينظر المكتاف د لا ص

العقول كما تغتالها هى كأنه قبل ليس فيها مانى غيرهامن هذا العيب والنقيصة (١) . وهذا السكلام صريح فى لزوم الاختصاص لحذا النوع من التقديم وإن كان مناك فرق بين هـذا المثال وبين ما سبقه لأن هنا التقديم فى الننى وهنـــاك

خان مرق بين في الإثبات ·

وقد رقض أبو حيان مذهب الزعشرى في دلالة التقديم على الاختصاص وناقشه في هذه الآية نفسها . وقال بعد مالحص كلامه فيها ( وقد انتقل الزعشرى من دعوى الاختصاص بتقديم المفعول إلى دعواه بتقديم الحبر ولا نعلم أحداً يقرق بين ليسنى الدار وجل وليس رجل في الدار وعلى ماذكر من أن خمر الجنة لا يفتال وقد وصفت العرب بذلك خمر الدنيا قال علقمة بن عبده :

تشبى الصداع ولا يؤذيك طالبها ولا يخالطها في الرأى تدويم (٧)

ولم يكن أبو حيان على حق حينها رفض كلام الزخشرى في هذه الآية وحينها ادعى القسوية بين قولنا ليس في الدار رجل وليس رجل في الدار وقوله لا نصل أحداً يفرق بين قولنا . . . اللح ليس كلاماً دقيقاً لآن أثمة هذا الفن قد فرقوا بين تقديم الشيء وتأخيره . وقد قال عبد القاهر إذا ثبت أن هناك معنى التقديم في مثال فيجب أن يثبت همذا المعنى التقديم في كل مثال . وإذا كنا قد رأينا أن كلام الزخشرى يدل صراحة على لزوم التقديم من هذا النوع للاختصاص فإن الزمخشيري يرى أن السياق له أثره الاكبر في تحديد هذه الدلالة، الملك تراه يسكت عن الاختصاص في سياق آخر لا يحد له فيه معنى . يقول في قوله تعالى دواعلموا أن فيكم رسول الله، فإن قلت ما فائدة تقديم خبر إن على إسمها ؟ قلت القصد إلى توبيخ بعض المؤمنين على ما استهجن الله منهم من استتباع رأى وسول الله يألية لمنهم من استتباع رأى وسول الله يألية المناه الفرض إليه (٣) .

غَايِّنَ مَعَنَى الاختصاص منا لا يُستقيم إلا بشيء من التأويل ولذلك لم تبكن

<sup>(</sup>١) الكتاف ما س ٢٧٠

<sup>(</sup>٧) البعر الخيط - ١ ص ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) الكفاف د ف ص ٢٨٧ .

عبارة الزمخشري مشمرة به واكنني ببيان أن الخسير هو المقصود الآهم، فوجب تقديمه . لذلك أميل حين أقرر رأيه في هذا الموضوع إلى القول بأنه يرى دلالة التقديم على الاختصاص غالباً وهذا هو رأى الجمهور الذي صاغه الحطيب في قوله والتخصيص لازم للنقديم غالبآ وقدقال العصام أنعبارة الحطيب هذهفيها حزازة لانه لا معنى الحكلمة اللزوم مادام الامر مبنياً على الغالب (١) .

والاختصاص فما أثبتناه من كلامه يعني قصر المسند إليه على المسند وهسقا هو المشهور في دلالة قولنا تميمي أنا ، وقد لحظ العلامة سعد الدين في شرحه المكشاف أن كلام الزعشري يشمر أحيانا أن التقدم يفيد قصر المستدعلي المستد إليه كافى قوله تعالى ملها ما كسبت، ووالم ماكسبتم، قال الزعشرى والمعنى أن أحداً لا ينفعه كسب غيره يشمر بأن في لها ماكسبت ولسكم ماكسبتم قصر المسند على المسند إليه في لما كسبها لاكسب غيرها ولسكم كسبكم لاكسب غيركم ، وهذا كما قيل في الحكم دينكم أي لا ديني ، ولى ديني ، أي لا دينكم ، وقال فيه أيضاً فى تقسير قوله تعالى «لنا أعمالنا ولكم أعمالكم، أى لنا أعمالنا لا أعمالكم وبالعكس أو لنا أعمالنا لا لبكم وبالمكس(٢) ، .

وقد رجع البلاغيون بهذا إلى السياق وقالوا : وذلك يتوقف على أن استفادة القصر بقسميه من نفسالتقديم لا من المقام يبين المقصودمنها كما في المشترك (٣).

وقد لحظ الزعشري أن يعض التراكيب يصير فيها المسند مسنداً إليه أو يعبارة أرضح يصير فيها ماحقه أن يكون مسنداً مسندا إليه، ثم يناقش التركيب ويبين سر هذا العدول .

يقول في قوله تعالى و إن خير من استأجرت القوى الآمين يم م

هذا كلام جامع لا يزاد عليه ... فإن قلت كيف جعل خير من استأجرت إسماً لآن والقوى الآمين خبراً ؟ قلت هو مثل قوله تـ

أسير تقيف عندم ف السلاسل ألا أن خير الناس حيا وها لمكا

<sup>(</sup>١). ينظر تقرير الإلبابي ٣٠٠ ش ٢٧

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (۲) تترير الانبابي ۾ ۲ ني ۱۳۹ رَّم ١٨ – البلاغة الترآلية )

في أن المناية هي سبب التقديم (١) .

وينظر الزيخشرى فى تركيب الجنلة فيرى أن حلها على وجه نحوى أولى من غيره لفائدة بلاغية فيمول عليه وإن كان خلاف المشهور بين النحاة تفضيلا للوجه ائتى هو أخصب معى وأو فر دلالة ، يقول فى قوله وأراغب أنت عن الحتى يا إبراهيم، لانه كان أهم عنده وهو عنده أعنى وفيه ضرب من التعجب والإنكار يا إبراهيم، لانه كان أهم عنده وهو عنده أعنى وفيه ضرب من التعجب والإنكار رغبته عن آلهته وأن آلهته ما ينبنى أن يرغب عنها أحد (٢). واحتبار واغب خبرا وأنت مبتدأ لا يرضى عنه ابن مالك وأبو البقاء وغيرهم لانه يترتب عليه إما الفصل بين العامل ومعموله (أى راغب وعن آلهتى) بأجنبى وهوالمبتدأ، وأما الخاجة إلى تقدير عامل وهو خلاف الأصل. وقد قالوا فى توجيه ما ذهب إليه الزعشرى إن المبتدأ ليس أجنبياً من كل وجه ولا سيا والمفصول ظرف متوسع فيه والمقدم فى نية التأخير ، والبليغ يلتفت لفت المنى بعد أن كان لما يرتكبه وجه مساغ ، وهذا الاسلوب قربب من ترجيح الاستحسان على القياس لقوة أثره، وأن زيادة الإنكار إنما تنشأ من تقديم الحبر كانه قيل أراغب أنت عنها لاطالب وأن شىء فتدبر (٣) .

وتوجيه النحاة لما ذهب إليه الزمخشرى إدراك الروح الآدبى التي تأثر بها توجيباته الإهرابية .

أما تقديم المسند إليه ، قان الكلام فيه يشمل تقديم الإسم على الفعل و تقديم الاسم على المستق ، أما تقديم الإسم على الفعل فقداشار إليه في مواطن كثيرة منها قوله تعالى. الله نزل أحسن الحديث، قال وأيقاع اسم الله مبتدأ و بناء نزل عليه فيه تفخيم لاحسن الحديث و تأكيد لاستناده إلى الله وأنه من عنده وأن مثله لا يحوز أن يصدر إلا عنه (٤) ،

والفقديم هنا لإيفيد الاختصاص فحسب وإنما يفيد تلك المعانبي التني أشار

<sup>(4)</sup> الكتاف و 4 ص 10 ·

<sup>(</sup>٤) الكتاف ج ٤ م . ٩٠ .

<sup>(</sup>۱۱) للكفاف جرم بن ۱۹۱۷ . . .

ر (١٩٣ م ١٩٣٠) باعية الشياب و ٦ م ١٩٣٠

إليها من النفخيم والتاكيد، ويقول في قوله و تعالى ومن أهل المدينة مودواً على النفاق لا تعليهم نحن نعلبهم ، أى يخفون عليك مع فطئتك وشهامتك وصدق فراستك لفرط تنوقهم في تحساش ما يشكك في أمرهم . ثم قال سيجانه . نحن نعلمهم ، أى لا يعلمهم إلا الله ولا يطلع علىسرهم غبره (١) . فالتقديم هنا دال على الاختصاص مفهوماً من النني والإثبات الصريحين في قوله لا تعلمهم نحن تعلمهم .

ويقول فى قوله تعالى و إنا نحن نزلنا عليك القرآن تنزيلا ، إنا نحق تسكريو الصنمير بمدايقاعه إسمآ لان تأكيد على تأكيد لمعنى اختصاص الله بالتنزيل ليقرد فى نفس رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه إذا كان هو المنزل لم يكن تنزيله على أى وجه نزل إلا حكمة وصوا بأكأنه ما نزل عليك الفرآن تنزيلا مفرقاً منجماً إلا أنا لا غيرى وقد عرفتنى حكما فاهلا لكل ما أفعله بدواعى الحكة (٣) .

وقد قال مثل ذلك في قوله تعالى هو وأنشأ كم من الأرمض(٣)، وفي قوله تعالى، والله يبسط الرزق(٤)، وفي قوله تعالى وهم ينشرون(٥) ، . وفي قوله تعالى وألم يعلموا أن الله هو يقبل التوبة ،(٦).

وإذا كان كلامه في هذه الآيات صريحاً في دلالة هذا النوع من التقديم على الاختصاص فلا شك أن السياق هذا أيضاً هو الذي حددهذه الدلالة وأن خصوصية المسادة في كل منها دالة على الاختصاص على أن الوغشري قد ذكر دلالة هذا النوع على الاختصاص في قوله تعالى ، قل لوانتم تمليكون ، بعد ماقدو ما يقتضية الإعراب والإسم في الحقيقة ليس مقدما على الفعل لانه فاعل فعل عدوف والكلام في الحقيقة لا تقديم فيه ، بقول الوغشري في هذا : لوحقها أن تدخل على الاقعال دون في الحقيقة لا تقديم فيه ، بقول الزغشري في هذا : لوحقها أن تدخل على الاقعال دون الاسماء فلابد من فعل بعدها في لو أنتم تمليكون ، وتقديره لو تمليكون تمليكون تمليكون المناصر فاضر تملك أن العنمير المتصل الذي هو الوالو ضمير منفصل وهو أنتم لسقوط ما يتصل به من اللفظ ، فأنتم فاهل القمل المنمر ضمير منفصل وهو أنتم لسقوط ما يتصل به من اللفظ ، فأنتم فاهل القمل المنمر

<sup>(</sup>١) الكفاف ج إ مر ٢٩

<sup>(1)</sup> الكتافع ومو 111

<sup>(</sup>١) السكفات ع ٢ س ٢٤٦

<sup>(1)</sup> الكفاف ج ١ س ٤٠

<sup>(</sup>۲) الیکمان ج ۲ س ۲۹۸

<sup>(</sup>م) السكفاف ج٣ سر ٨٦

وتملكون تفسيره ، وهذا هو الوجه الذي يقتضيه علم الإعراب ، فأما ما يقتضيه علم البيان فهو إن أنتم تملكون فيه دلالة على الاختصاص وأن الناس هم المختصون علم البيان فهو إن المتم تملكون فيه دلالة على الاختصاص وأن المتاس هم المختصون بالمشيح المتبالغ ، ونحوه قول حاتم لوذات سوار لطمتنى ، وقول المتلس لو غير أخوالى أرادوا نقيصتى ، وذلك لان الفعل الأول لما سقط لاجل المفسر برزالكلام في صورة المبتدأ والحمر (١) ،

وهدا الدكلام صريح في أن التركيب إذا كان في صورة المبتدأ والحبر أفاد الاختصاص مادام الحبر فعلاوإن كان تقدير الكلام يخالف هذه الصورة ، وهذه مغالاة من صاحبنا في هذه الدلالة لاننا ثرى أن هذا التركيب لايفيد الاختصاص عفالاة من صاحبنا في هذه الدلالة لاننا ثرى أن هذا النص لان التقديم هنا بين أنتم وتملكون فقتضي الاختصاص . أن يمكون اختصاص الناس بالملك ويكون المعنى لو لم يملك خزائن الله إلا أنتم لمكان كذا ، أما الشح المتبالغ ويكون المعنى لو لم يملك خزائن الله إلا أنتم لمكان كذا ، أما الشح المتبالغ من فذلك واقع في جواب لو وليس في جملة الاختصاص وقد تنبه إلى هذا و به إليه هذا في قوله وقد قبل عليه إنه وإن كان في صورة المبتدأ والحبر لمكنه إنما يفيد لو كان معنى كذلك ، حتى يقدر فيه التقديم والتأخير المفيد لما ذكر ، وهذا فاهل لو كان معنى كذلك ، حتى يقدر فيه التقديم والتأخير المفيد لما ذكر ، وهذا فاهل المعنوى يفيد بعيد ضمير تملكون المؤخر فهو في المهنى فاعل مقدم وتقديم الفاهل المعنوى يفيد بعيثه ضمير تملكون المؤخر فهو في المهنى فاعل مقدم وتقديم الفاهل المعنوى يفيد بعيثه ضمير تملكون المؤخر فهو في المهنى فاعل مقدم وتقديم الفاهل المعنوى يفيد بعيثه صمير تملكون المؤخر فهو في المهنى فاعل مقدم وتقديم الفاهل المعنوى يفيد بعيثه ضمير تملكون المؤخر فهو في المهنى فاعل مقدم وتقديم الفاهل المعنوى يفيد بعيثه ضمير تملكون المؤخر فهو في المهنى فاعل مقدم وتقديم الفاهل المعنوى يفيد

وهسدًا الجواب الذي ذكره الشهاب فيه اعتراف بالاعتراض وتسليم به وانحراف في الجواب لان كلام الزمخشري لا يفهم منه أن أنتم فاعل ضمير تملكون المؤخر . على أن الزمخشري يذهب في كشير من الصور إلى أن التقديم فيها يفيد النقوية والتوكيد ويسكت عن الاختصاص ، يقول في قوله تعالى دوالمطلقات يتربيعين بالنفسون ، وبناؤه على البتدأ بمازاده أيضاً فعنل تأكيد ، ولو قيل ويتربص المطلقات لم يكن بتلك الوكادة (٣) ويقول سعد الدين في شرحه المكشاف

<sup>(</sup>۱) الكداف - ۲

<sup>(</sup>٧) حالفية النباب ج ٦ س ١٦

<sup>(</sup>٣) الكفاي براس ١٠٠٠ ١٠٠٠

و تقديم المبتدأ على الحتر المشتق يتصح وأى الز وخسرى فى إفادته التخصيص من قوله فى آية وها أنت فلينا بعزيز ، حيث يقول أى لا تعز علينا ولا تكرم حتى نكرمك من القتل و لرفعك عن الرجم وإنما يعز علينا رهطك لانهم أهل ديننا لم يختاروك علينا ولم يتبعوك دوننا وقد دل إيلاء ضيره حرف النق على أن المكلام واقع فى الفاهل لافى الفعل كانه قيل وما أنت علينا بعزيز بل رهطك م الاعزة علينا ولذلك قال فىجوابهم وأرهطى أعز عليكم من الله، ولوقيل وما هزرت علينا لم يصح هذا الجواب (٢). وقد نص هنا على أهمية النفى فى إفادة هزرت علينا لم يصح هذا الجواب (٢). وقد نص هنا على أهمية النفى فى إفادة التركيب للاختصاص وكانه ناظر إلى كلام عبد القاهر فى هذا الموضوع وإذا كان هذا المركيب يفيد الاختصاص فاننا نلاحظ إفادته التقوى فقط آية أخرى حيث يقول فى فوله تعالى دوما هم مخارجين من النار، هم بمغزلته فى قولهم هم يفرشون اللبد كل طمرة فى دلالنه على قوة أمرهم فيا أسئد إليهم لا على يفرشون اللبد كل طمرة فى دلالنه على قوة أمرهم فيا أسئد إليهم لا على الاختصاص (٢)

وقد شهر به السبكي في هذه الآية ولم يكن على حق في كل ماقاله ، يقول السبكي أن ما ذكره الزمخشري في الهالي، وما هم بخارجين من النار، فيه دسيسة احتزالية لابه لو جعل الاختصاص لزمه تخصيص عدم الحروج من النار بالكفار فيلزم خروج اصحاب الكبائر كا هو مذهب أهل السنة ، والزمخشري أكثر الناس أخدًا بالاختصاص في مثله فإذا عارضه الاعتزال فزع منه (١) .

ولا نشكر أنااز مخشري يصرف دلالة هذا التركيب عن الاختصاص تشيعاً لعقيدته وإنما تنكر أنه من أكثر الناس أخذاً بالاختصاص في مثله فالزمخشري يصرف دلالة هذا التركيب عن الاختصاص في آية أخرى لاتمس الجانب الاعتزالي

<sup>(</sup>١) شمِح سعد الدين للسكتاف ودنة ٨١ عفلوط .

<sup>(</sup>۲) الكفاف ج ۲ ص ۳۴۱ .

<sup>(</sup>٧) السكتات بر ١ س ٩٩٩ .

<sup>(</sup>٤) ماشية المرابع ٩ س ٨٠٠٠

حيث يقول في قوله تعالى . ومن الناس من يقول آمنا بالله واليوم الآخو وما هم يؤمنين يا فإن قلت كيف طابق قوله وما هم بمؤمنين قولهم آمنا بالله والآول في يؤمنين يا فإن الفاعل ، والثاني في ذكر شأن الفاعل لاالفعل ؟ قلت القصد إلى إنكار ذكر شأن الفاعل الفعل بوفية من التوكيد ما ادعوه و نعيه فسلك في ذلك طريقا أدى إلى الفرض المطلوب وفية من التوكيد والمبالغة ماليس في غيره وهو إخراج ذواتهم من أن تركون طائفة من طوائف المؤمنين لما علم من حالهم المنافية لحال الداخلين في الإيمان وإذا شهد عليهم بانهم في أنفسهم على هذه الصفة فقد انطوى تحت الشهادة عليهم بذلك نفي ما انتحلوا إليانه لانفسهم على سبيل البت والقطع ونحوه قوله تعالى ديريدون أن يخرجوا من الشار وماهم بخارجين منها ، هو أبلغ من قولك يخرجون منها(١) . وقد لحظ الشهاب الحقاجي أن ربط الزمخشرى بين الصورتين يدل دلالة قاطعة على أن هذه الصورة لا تفيد الاختصاص ، ونسب هدذا أيضا إلى الفاضلين في شرح الكشاف ورد كثيرا من التفاسير الي ذهبت بكلام الزمخشرى مذهب في شرح الكشاف ورد كثيرا من التفاسير الي ذهبت بكلام الزمخشرى مذهب في شرح الكشاف ورد كثيرا من التفاسير الي ذهبت بكلام الزمخشرى مذهب

على أن وجه دلالة هذا التركيب على التأكيد قد استنفدت جهداً كبيراً من الشراح وأقحموها فى باب الكناية الإيمائية وكان قول الزمخشرى، وإذا شهد عليم بأنهم فى أنفسهم على هذه الصفة فقد العلوى إلى آخره موطنا خصبا للحديث فى دلالة اللازم والمازوم. وقد أفاض سعد الدين فى هذا الجال وذكر مسألة هو هشغوف بها وهى ننى التأكيدو تأكيد الننى وفى كل هذا ملاحظات ذهشية فذة ، إلا أننا لا نجد لها صلة بالبحث البلاغي (٢).

والمهم أن الزمخشرى لم يأخذ بالاختصاص فى هذه الآية مع هدم صلتها بالمور التحلة ولم يأخذ كذلك به فى قوله تعالى . وما انت طبيم بجبار، (٢) .

وفى قوله تعالى . وما أنت بنعمة ربك بكاهن ولا مجنون،(٣) . فلا وجه لما ذهب إليه السبكي رحمه الله .

\* ...

Francisco de la Companya de la

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ١ ص ٤٧ .

<sup>(</sup>٧) ينظر حاشية الشباب ج ٤ ص ٢٠٨ ،

<sup>(</sup>٣) ينظر الكشاف ج 4 من ٣٣١ .

زوا يظر السكوات ج و ص ۲۷۸ ،

والزمخشرى يلحظ أن موقع الكلمة قد يتغير في آيتين فيقدم المتأخر ثم يؤخر المتقدم ثم يقف ليتأمل ويستكشف السر وراء هذا العدول مستعينا بسياق الآية والفرض منها ومستعينا بخبرته بشئون النفس وأحوال النّاس. يقول في قوله تعالى والزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ولا تأخذ كا بهما رأفة في دين الله إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين الزاني لا ينكح إلا زانية أو مشركة ،

فإن قات كيف قدمت الرائية على الزانى أولا ثم قدره عليها ثانيها ؟ قلت سيقت تلك الآية لعقو بتهما على ما جنيها والمرأة هى المادة التي منها نشأت الجناية لآنها لو لم تطمع الرجل. ولم تومض له ولم تمكنه لم يطمح ولم يتمكن. قلما كانت أصلا وأولا فى ذلك بدى. بذكرها. وأما الثانية فسوقة لذكر النكاح والرجل أصل فيه لانه هو الراغب والحاطب ومنه يبدأ الطلب (١) ،

وأما التقديم في المتعلقات فإن الـكلام فيما ينقسم قسمين :

الأول تقديم المتعلقات على العامل. والثانى تقديم بعض المتعلقات على بعض والزمخشرى يبين فائدة تقديم المعمول على العامل ويشرح ما تتضمنه من معنى الاختصاص فى مواطن كثيرة منهما قوله فى آية , وعلامات وبالنجم هم يهتدون فإن قلت قوله وبالنجم هم يهتدون خرج عن سنن الخطاب مقدم فيه النجم مقحم فإن قلت قوله وبالنجم خصوصا هؤلاء خصوصا يهتدون فن المراد؟ قلت فيه أراد قريشا كان لهم اهتدا. بالنجوم فى مسايرهم. وكان لهم بذلك علم لم يكن لغيرهم . فكان الشكر أوجب عليهم والاعتبار الزم لهم فيصوا (٢) . .

ويقول في قوله تعالى ولولا إذ سمتموه، قلتم ما يكون لنا أن نتكام بهذا الله الله الله الله الله كافئه قلت فأى فائدة في تقديم الظروف حق أوقع فصلا ؟ قلت الفائدة فيه بيان أنه كافئه الله فأى فائدة في تقديم الظروف حق أوقع عن التكلم به قلما كان ذكر الوقت الواجب هابهم أن يتفادوا أول ما سموا بالإفك عن التكلم به قلما كان ذكر الوقت الواجب هابهم أن يتفادوا أول ما سموا بالإفك عن التكلم به قلما كان ذكر الوقت الواجب التقديم (١) ه

ويذكر دلالة هذا التقديم على الاختصاص في قولة تعالى وأنه على رجمه

<sup>(</sup>۱) الريمان ج ٣ س ١٩٨ - ١٩٨٠

<sup>(</sup>۲) السكماف ج ٢ ص ٢٦ له ١

<sup>(</sup>٧) ال عال ج. ٣ مد ١٧٧٠ -

لقاهر (۱). برقى قوله تمالى ، فهداهم اقتده ، (۲) وفى قوله تعالى ، ومما رؤةناهم يتفقون ، (۳) وفى قوله تعالى ، ثم الجحم صلوه ثم فى ساسلة ذرهها سبعون ذراعا فاسلمكون ، (۵) .

وليس الحصر عند محصوراً للحدث في الشيء دون كل ما هداه وإنما هو حصر له في شيء ، دون ما يظن إثباته له أي هو حصر إضاف لا حقيق ، هو حصر للحدث في الآهر وماهداه كغير الملتفت إليه ولذلك تراه يقول بالحصر في قوله تعالى دو أخرجنا منها حبا فنه يا كلون، وفي قوله تعالى دو الانعام خلقها لهم فيها دف ومنافع ومنها تأكلون، فالاكل عصور في الحب لانه هو الذي يتعاق به معظم الميشوية وم بالارتزاق منه صلاح الآنس، وإذا قل جاء القحط و وقع الضر وإذا فقد جاء الحلاك وتول البلاء (\*) والاكل عصور في الانعام ، لان الاكل منها هو الاصل الذي يعتمد عليه الناس في معايشهم ، وأما الاكل من غيرها من الدجاج والبط وصيد البر والبحر في كغير المعتد به وكالجاري بحرى التفكد (\*) . ويشير إلى أن القصر في المبر في المبار التي تأكون قصراً حقيقياً على معنى، أن طعمتكم منها لانكم تحرثون بالمبقر فالحب والنار التي تأكونها منها و تسكتسبون بإكراء الإبل و تبيعون نشاجها وألبانها وجلودها (\*) .

و يلحظ الرعشرى أن القرآن قد يخالف السنن العربي القصيح لسر بلاغي حين يقدم الظرف الذي هو لغو ، ويجتهد في بيان هذا السر، يقول في قوله تعالى و ولم يكن له كفوا أحد ، فإن قلت الكلام العربي القصيح أن يؤخر الظرف الذي هو لغو غير مستقر ولا يقدم، وقد نص سيبويه على ذلك في كتابه فا باله مقدماً في أفصح كلام وأحربه ؟ قلت هذا الكلام إنما سيق لنني المكافأة عن ذات الباري سبحانه، وهذا المعنى مصيه ومركزه هو هدا الظرف فكان لذلك أه شيء وأحقه بالتقديم وأحراه (أ).

وقد يقدم المتمال في آية و يؤخر في أخرى ، وفي هذا تظهر براعة الرعشري

<sup>(</sup>١) ينظر الكفاف - ٤ من ١٨٥

<sup>(</sup>٣) ينظر المكاهاف جرا من ٣٧ .

<sup>(</sup>٥) الكاناب م ١١ س ١١

<sup>(</sup>٧) الس المرجع .

<sup>(</sup>٢) ينظر المكثرات ح ٢ س ٣٤

<sup>(</sup>٤) ينظر المكشاف ج 3 س 4 8 .

<sup>(</sup>٦) الكفاف ج٢ س ٢٦٤

<sup>(</sup>٨) الكداف ج ٤ ص ١٠٥٠

في بيان ما يقتضية كل مقام، وكيف طابق كل بناء مقتضاه يقول في قوله تعالى ولتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً ، فإن قلت لم أخرت صلة الشهادة أولا وقدمت آخراً ؟ قلت لأن الفرض في الآول إثبات شهادتهم على الآمم، وفي الآخر اختصاصهم بكون الرسول شهيداً عليهم().

ويقول فى قوله تعالى دوهو الذى يبدأ الحلق ثم يعيده وهو أهون عليه ، فإن قلت لم أخرت الصلة فى قرله وهو أهون عليه وقدمت فى قوله هو على هين ؟ قلت هئاك قصد الاختصاص وهو محزه فقيل هو على هين وإن كان مستصعباً عندكم أن يولد بين هرم وعاقر ، وأما ههنا قلا معنى للاختصاص كيف والآمر مبئى على ما يعقلون من أن الإعادة أسهل من الابتداء فاو قدمت الصلة لتناير المعنى (\*) ،

وقد أصاب ابن المثير حين علق على هذا بقوله كلام نفيس يستحق أن يكتب بذوب التبر لا بالحبر (٢). وفى تقدير العامل المحذوف يشير فى بعض المواطن إلى وجوب تقديره متأخراً ليفيد معنى التخصيص يقول فى قوله تعالى وليحق الحق ويبطل الباطل ولو كره المجرمون، فإن قلت بم يتعلق ليحق الحق ؟ قلت بمحذوف تقديره ليحق الحق ويبطل الباطل فعل ذلك ما فعله إلا لهما وهو إثبات الإسلام وإظهاره وإبطال السكفر ومحقه ... وبجب أن يقدر المحذوف متأخراً حتى يغيد معنى الاختصاص فينطبق عليه المعنى (٤) ويذكر مثله فى قوله تعالى وبسم الله الرحن الرحيم (٥) . وقد يسكت عن دلالة تقديم المعمول على الاختصاص ويكتق بذكر الاحمية كا فى قوله وأفغير دين الله يبغون، يقول فيها وقدم المفعول الذي هو معنى الهمزة متوجه غير دين الله على فعله لانه أهم من حيث أن الإندكار الذي هو معنى الهمزة متوجه إلى المعبود بالباطل (١) .

وقد رفض أبو حيان دلالة تقديم المعمول على الاختصاص كما يقوق الزمخشرى واحتج بحجج واهية . يقول أبو حيان والتقديم على العامل عنده – يعنى الحشرى – يوجب الاختصاص وليس كما زعم ، قال سببويه وقد تكام على الزمخشرى – يوجب الاختصاص وليس كما زعم ، قال سببويه وقد تكام على

<sup>(</sup>۲) الكفاف ج ۴ م ۱۹۰

ود) الكفائدج لا مع وه ا

<sup>(1)</sup> الكافع ع 1 مو 191 /

<sup>(</sup>۱) الكفاف ج ا ص 29 ا

<sup>(</sup>٣) حاشية ابن المنير في المرسم السابق -

<sup>(</sup>ه) الكفاف ج ١ س ٢

ضربت زيداً مانصه وإذا قدمت الإسم فهو عربى جيدكا كان ذلك يعنى تأخيره عربياً جيداً وذلك قولك زيداً ضربت والاهتمام والعناية هنا فى التقديم والتأخير سواء مثله فى ضرب زيد عمراً وضرب زيداً عمرو(١) .

وعاد أبو حيان إلى مناقشة الزمخشرى في قوله تعالى إياك نعبدقال والزمخشرى يزعم أنه لا يقدم على العامل إلا التخصيص فكانه قال مانعبد إلا إياك وقد تقدم الرد عليه في تقديره باسم الله أتلو وذكرنا نص سيبويه هذاك فالتقديم عندنا إتما هو للاعتناء والاهتمام بالمفعول وسب أعرابي آخر فأعرض عنه وقال إياك أعنى فقال له وعنك أعرض فقدم الإهم(٢).

والحجة الق أقامها أبو حيان لرفض كلام الزمخشري حجة مرفوضة وذلك لابه لا يحتج برأى على رأى هلى أننا لا نرى في كلام سيبويه ما يعارض كلام الزمخشرى لآن سيبويه يثبت العناية والاحتمام لدلالة صورة التقديم وهذه العناية لا تمنى أن الصورة لا تفيد النخصيص لانه لامنافاة بينهما .ومن المقرر عندنا أن النكات لا تتزاجم ، وليس في كلام سيبويه ما يرفض دلالة الاختصاص كما أنه ليس في كلام الزمخشري ما برفض دلالة المناية والاهتمام . أما حكاية الاعرابي غايمتًا نفهم منها دلالة التخصيص. فقد قال لصاحبه لما رآه منصرفاً عنه رغم تعمده لمياه بالسب إياك أعنى أي لاأقصد نهذا الشتم سواك فكيف تعرض؟ وقول صاحبه له وعنك أعرض أى أعرض عنك خصوصاً وقول أبى حيان والتقديم عنده يوجب الاختصاص ليسكلاما دقيقا لان التقديم عنده يفيد الاختصاص ولا يوجبه والذلك تراه يسكت عن الاختصاص في بعض الآيات كما رأينا في آية وأفغير دين الله يبغون، وكاقال في قوله تمالي وأغير الله أتخذو لياً (٣) وفي قوله تعالى و أفغيرالله المروق أعبد بفإنه جعل التقديم في كل هذا اللاهمية وسكت عن دلالة الاختصاص لآن المراد إنكار أن يكون غير الله بمثابة أن يتخدولياً وأن يكون غير دين الله بِمَنَابِةِ أَن يَقْصِدُ ويَطِلْبِ وَأَنْ يَكُونَ غَيْرِ اللّهَ كَذَلِكُ أَهِلًا لَأَنْ يَعْبِدُ . وكان التقديم ليتوجه الإنكار إلى المقدم فيفيد ما ذكرنا ولنا دراسة في باب الاستفهام سوف عيين فيها تمدد دلالات التقديم في باب الاستفهام .

<sup>(</sup>٢) ناس الرجع ص ٢٠١

<sup>(</sup>١) البعر الخيط ج ١ ص ١

<sup>(</sup>٣) الكفاف ج ٢ س ٢

أما تقديم بعض المعمولات على بعض فإننا حين تتقبع مواقعها في الكشاف. المحظ أن ـــ الزمخشرى أدار حديثه فيها على أصول .

منها مراعاة أحوال النفس فى نسق الدكلام وترتيبه فالقرآن حسين بهيب بالنفس الإنسانية أن تعطى حق الله والناس إنما يواجبها بما يظن أنها تنصرف عنه ويورده فى النسق مقدماً على ما اطمأنت النفس إلى بذله يقول فى قوله تعالى دمن بعد وصية توصون بهسا أو دين به فإن قلت لم قدمت الوصية على الدين والدين مقدم عليها فى الشريعة ؟ قلت لما كانت الوصية مشبهة للميراث فى كوتها مأخوذة من غير عوض كان إخراجها بما يشق على الورثة ويتعاظمهم ولا تعليب أنفسهم بها كان آداؤها مظنة للتفريط بخلاف الدين فإن نفوسهم مطمئة إلى آدائه فلذلك قدمت على الدين بعثاً على وجوبها والمسارعة إلى إخراجها مع الدين والذلك خدمت على الدين بعثاً على وجوبها والمسارعة إلى إخراجها مع الدين والذلك عدمت على الدين بعثاً على وجوبها والمسارعة إلى إخراجها مع الدين والذلك عدمت على الدين الوجوب . (١)

وفى مقام دفع النفس إلى محاربة شهواتها وبجاهدة شرورها يقدم فى نهيه ما يمكن أن يكون سبباً للخطيئة ومؤدياً إليها ، يقول فىقوله تعالى وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ويحفظن فروجهن ، فإن قلت لم قسدم فض الابصار على حفظ الفروج ؟ قلت لان النظر بريد الزنى ورائد الفجور ، والبلوى فيه أشد واكثر (٧) .

وحيها يصف القرآن أهوال يوم القيامة وشغل كل أمرى بنفسه وفراؤه من أهله يقول سبحانه ويوم يفر المرء من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه عوفي هذا الترتيب يلحظ الزبخشري أحوال إحساس النفس بالهول وتدوجها في هذه الاحوال وفرارها من أصناف الأهل على وفق مراتب شعورها بالهول يقول وبدأ بالآخ مم بالابوين لانهما أقرب منه ثم بالصاحبة والبنين لانهم أقرب منه ثم بالصاحبة والبنين لانهم أقرب منه وأحيب كانه قال يفر من أخيسه بل من أبويه بل من صاحبته وبنيه (٢).

<sup>(</sup>١) الكفائ ج ١ س ٢٧٣

<sup>(</sup>١) الكفاك ج ٣ الم

<sup>(</sup>٢) الكفاف ج 4 س ١٩٠٠

و نجد ترتيباً يقرب من عكس هذا النرتيب في آية أخرى ، و نجد الزمخشرى يفسره تفسيراً وجدانياً ويبين مواقع الكايات على وفق منازلها في النفس يقول في قولدتعالى، قل تعالى أنه الذع أبناء ما وأبنا أنكم واساء ما وأساء كم وأنفسنا وأنفسكم، وخص الابناء والنساء لانهم أعز الاهل وألصقهم بالقلوب وربما فداهم الرجل بنفسه وحارب دونهم حتى يقتل ، ومن عم كانوا يسوقون مع أنفسهم الظمائن لتمنعهم من الهرب ويسمون الزادة منهم بأرواحهم حماة الحقائق وقدمهم في الذكر على الانفس ليفهه على لطف مكانهم وقرب منزلتهم وليؤذن بأنهم مقدمون على الانفس مفدون بها (١) .

ومنها تقديم الافعدل يقول في قوله تعالى ووإذا أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ابن مريم ، فإن قلت لم قدم وسول الله على نوح فن بعده؟ قلت هذا العطف لبيان فضيلة الآنبياء الذين هم مشاهير هم وذراريهم فلما كان محمد من قدمه زمانه فإن قلت فقد قدم عليهم لبيان أنه أفضلهم ، ولولا ذلك لقدم من قدمه زمانه فإن قلت فقد قدم عليه نوح عليه السلام في الآية وهي قوله تعالى وشرع لسكم من الدين ما وصى به نوحا والذي أوحينا إليك، ثم قدم علي فيره ؟ قلت مورد هذه الآية على طريقة خلاف طريقة تلك ، وذلك أن الله تعالى إنما أوردها لوصف دين الإسلام بالاصالة والاستقامة قي فسكانه قال شرع لسكم الدين الاصيل الذي بعث عليه نوح في العبد من المشاهير وبعث عليه من توسط بينها القديم وبعث عليه من توسط بينها من الشاهير (٢) .

ولاهتامه بتقديم الافعنل يبحث مر تأخيره في بعض الصور مبيئاً كيف عالف القرآن هذا الاصل الهام في التقديم ، يقول في قوله تعالى ، وما يعزب عن رباك من مثقبال ذرة في الارض ولا في السياء ، فإن قلت لم قدمت الارض على السياء بخلاف قرله تعالى سورة سبأ وعالم الغيب لا يعزب عنه مثقال ذرة في السعوات ولا في الارض ، ولكنه لما ذكر شهادته ولا في الارض ، ولكنه لما ذكر شهادته

<sup>(</sup>۱) النكفاف ج ١ س ٢٨٧ .

<sup>(</sup>٧) الكفاف جام من ١١٥.

على شئون أهل الارمض وأحوالهم وأعمالهم ووصل بذلك لا يعزب عنه لأمم ذلك أن قدم الارمض على السماء (١) .

ومنها أهمية المقدم بالنسبة للغرض المسوق له السكلام .

يقول في قوله تعالى , خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملا . .وقدم الموت على الحياة لأن أقوى الناس داعياً إلى العمل من نصب موته بين عيفيه . فقدم لانه فيما يرجع إلى الفرض المسوق له الآية أهم (٣) .

ومنه قوله تعالى ولسكم فيها جمال حين تريحون وحين تسرحون يقول فإن قلت لم قدمت الإراحة على النسريح؟ قلت لأن الجهال في الإراحة أظهر . إذا أقبلت ملاى البطون حافلة الضروع ثم آورت إلى الحظائر حاضرة لاهلها (٣) . وعلى هذا الاساس أى تقديم الاهم بالنسبة للغرض المسوق له السكلام يفسر جملتين اختلفتا في تركيب السكلات ويربط أهمية كل مقدم بسياقه يقول في قوله تعالى . لقد وعدا هذا نحن وآبائنا من قبل، فإن قات قدم في هذه الآية هذا هلى نحن وآباؤنا على هذا ؟ قلت التقديم دليل غين وآباؤنا على هذا ؟ قلت التقديم دليل على أن المقدم هو الفرض المعتمد بالذكر وأن السكلام إنما سيق لاجله، فني إحدى الآيتين دل على أن اتخاذ البعث هو الذي تعمد بالمكلام. وفي الاخرى على أن المقدم بذلك الصدد (٤) .

ومنها أى ومن الاصول الى اعتبرها الزمخشرى فى التقديم ودار حولها درسه به تقديم الادخل فى الوصف المسوق له اله كلام كا فى قوله تعالى و لتجدئ أشد الناس عداوة للذين آمنوا اليهود والذين أشركوا به يقولى الزمخشرى وصف الله شدة شكيمة اليهود وصعوبة إجابتهم إلى الحق ولين عربكة التصارى وسهولة أرعواتهم وميلهم إلى الإسلام، وجعل اليهود فرناء المشركين فى شدة العداوة الدومنين بل نه على تقدم قدمهم فيها بتقديمهم على الذين أشركوا ، وكذلك قعل فى قوله و لنجدنهم أحرص الناس على حياة ومن الذين أشركوا (٥)، فإنه لما كان فى قوله و لنجدنهم أحرص الناس على حياة ومن الذين أشركوا (٥)، فإنه لما كان

<sup>(</sup>١) الكمان: ج ٢ س ٢٧٨

<sup>(</sup>٢) الكفاف: ج ٤ ٢١١

<sup>(</sup>٣) الكفاف: ج ١ س ٢٩٤

<sup>(</sup>ع) الكفاف: ج٣ من ٢٩٩

<sup>(</sup>ه) الكفاف: ج ٩ مو ٩٠٠

اليهورد أدخل في رصف العداوة قدمهم القرآن وكذلك في الحرص على الحياة .
وهذها تقديم الآغرب في الوصف كما في قولد تعالى ووسخرنا مع داود الجبال
بيسبحن والطير ، يقول الزمخشرى فإن قلت لم قدمت الجبال على الطير ؟ قلت لآن
تسخيرها وتسبيحها أعجب وأدل على القدرة وأدخل في الإعجاز لآنها جماد
والطير حيوان إلا أنه غير ناطق (١) .

ومن تقديم الآغرب في الصفة ما أشار إليه في قوله تعالى . إن الذين آمنوا والذين هادوا والصابئون والنصاري من آمن منهم بالله واليوم الآخر ، . يقول الزمخشري فإن قلت ما التقديم والتأخير إلا لفائدة ، فما فائدة هذا التقديم ؟ قلت فائدته التغييه على أن الصائبين يتاب عليهم إن صح منهم الإيمان والعمل الصالح فا الظن بغيره وذلك أن الصابئين أبين هؤلا . \_ المعدودين ضلالا وأشدهم غيا وما سموا صابئين إلا لانهم صبئوا عن الاديان كلما أي خرجوا ، كما أن الشاعر وما سموا صابئين إلا لانهم صبئوا عن الاديان كلما أي خرجوا ، كما أن الشاعر قدم قوله وأنتم \_ يعني قوله :

وإلا فاعلموا أنا وألتم بغاة ما بقينا في شقاق

منبها على أن المخاطبين أو غل في الموصف بالبغاة من قومه حيث عاجل بهم قبل الحبر الذي هو البغاة لثلا يدخل قومه في البغى قبلهم مع كونهم أو غل فيسه منهم وأثبت قدما فإن قلت فلو قبل والصابئين وإياكم الكان التقديم حاصلا؟ قلت لو قبل هذا لم يكن من التقديم في شيء لانه لا إزالة فيه عن موضعه وإنما يقال مقدم ومؤخر للزال لا القار في مكانه (٢) . ومنها مراعاة ما ينبغي أن يكون عليه حال المؤمنين في الضراعة والتوسل .

يقول في قوله تعالى دربنا اغفرلنا ذاوبنا وإسرافنا في أمرنا واببت أقدامنا. والدعاء بالاستنفار منها مقدم على تشبيت الإقدام في مواطن الحرب والنصرة على العدد المسكون طلبهم إلى رجم عن زكاة وطهارة وخصوح وأقرب المه الاستجابة (٣).

<sup>(</sup>۱) السكتاك ج ۳ مي ۱۰۱

<sup>(</sup>١) السكفاف ج ١ من ١٩٥

<sup>(</sup>٣) الكفاف ج ١ ص ١٢٢

ومنها ما يؤديه التقديم في بعض العور من تقوية المنى وتوكيده. وهلك لمنصوصيه في المقدم كا في أوله تعالى وفلا تحسين الله مخلف وعده رسله به يقول الزمخشرى فإن قلت هلاقبيل مخلف رسله وعده ولم قدم المفعول الثاني على الأول؟ قلت قدم الوعد ليعلم أنه لا يخلف الوعد أصلاكة وله أن الله لا يخلف الميعاد ثم قال رسله ليؤذن أنه إذا لم يخلف وعده أحداً وليس من شأنه إخلاف المواعيد كيف يخلفه رسله الذين هم خيرته وصفوته (١).

وبعد هذه المحاولات الجادة والمثمرة التى بذلها الزمخشرى لكشف أسرار التقديم فى نطاق الجلة والتى حاول فيها أن يجد لكل صورة معنى يشير إليه التقديم نجد له موقفاً جزيئاً فى هذا الباب يخالف فيه الإمام عبد القاهر مخالفة واضحة. ذلك أنه يرى أن التقديم لا يجب أن يكون لمنى فى كل صورة وهذا قول جرىء وخصوصاً بالنسبة للجملة القرآنية التى أودعها الله من أسرار البلاغة ما أعجر الإنسان فى كل عصوره ، يقول الزمخشرى فى قوله تعالى ، تلك آيات القرآن وكناب مبين، فإن قلت ما الغرق بين هذا وبين قوله الرئمك آيات الكتاب وقرآن مبين، ا قلت لافرق بينهما إلا ما فى المعلوف عليه من التقدم والتأخر وخراك على ضربين ضرب جار بحرى التثنية لا يترجح فيه جانب على جانب وحرب فيه ترجح ، فالأول نحو قوله تعالى ، وقولوا حطة وادخلوا الباب سجداً ومنرب فيه ترجح ، فالأول نحو قوله تعالى ، شهدالله أنه لا إله إلا هو والملائكة ومنه ما نحن بصدده، والثانى نحو قوله تعالى ، شهدالله أنه لا إله إلا هو والملائكة وألوا العلم ، (٢) .

ومثل هذا ما قاله في المقارنة بين قوله تعالى ما يعزب عن وبك من مثقال ذرة في الآرض ولا في السيا. وقوله تعالى ما يعزب عنه مثقال دُوقَق الأرض عفإته رجع بعد ما ذكر وجها حسنا، أشرنا إليه سابقا. فقال على أن النطق بالواو حكه حكم النائمية (٣).

وقد روی فی تولد تعالی ، فن یعمسسل مثقال ذرة شیراً یره و من یعمل

<sup>(</sup>٧) السكفائل ع م ١٧٧

<sup>(</sup>١) الكفائدج ٢ س ١٤٠

<sup>(</sup>٧) الكاله ج ٧ س ٩٧٨

مثقًال قرة شرا يره و حكاية الاعرابي الذي أخر (خيراً يره) فقيل له قدمت وأخرت فقال :

خدًا بطن هرش أو قفاها فأنه كلا جانبي هرش ابن طريق ولم يعلق عليها. وقد نظرت في بيان وجه التقديم في هذه الآيات ولمكنف لم أهند إلى شيء أطمأن إليه في الترتيب بين المكتاب وقرآن مبين وإن كنت أثق أن هناك سرا محجبا لم يرنى الله إياه ولم أستطع أن أقول في آية وقولوا حطة أكثر من أن التقديم للاهبام فلم كان القول أهم قدم على الدخول أما آية الزازلة فإني أرى لها وجها ملخصه أن الآيات السابقة تصف أهوال هذا اليوم ، وهي أهوال تنخلع لها قاوب المؤمنين ، وقد بادر القرآن بذكر من يعمل مثقال ذرة خيراً بره لتطمأن القلوب المؤمنة وسط هذه المفرعات .

وقد حام العلامة الطبرى قديماً حول هذا الرأى الذى ذكره الزمخشرى وقال في جواب سؤال أورده في قوله تعالى : « إياك نعبد و إياك نستمين ، حيث إن النظر يقتضى تقديم طلب المعونة على العبادة لآن العبادة تسكون بهما قال الطبرى (لمما كان معلوما أن العبادة لا سبيل للعبد إليها إلا بمعونة من الله جدل تمناؤه وكان محالا أن يكون العبد عابداً إلا وهو على العبادة معمان وأن يكون معماناً طبها إلا وهو فاعل كان سواء تقديم ماقدم منها على صاحبه كاسواء قواك للرجل إذا قضى حاجتك فأحسن إليك في قضائها قضيت حاجتي فقدمت ذكر الإحسان ذكر قضاء حاجتك إذ قات أحسنت إلى فقضيت حاجتي فقدمت ذكر الإحسان فركر قضاء الحاجة ، لآنه لا يسكون قاضياً حاجتك إلا وهو إليك محسن ولا محسناً إلا وهو اليك محسن في عبادتك قاض ، فيكذلك سواء قول القائل اللهم إياك نعبد فأهنا على عبادتك وقوله اللهم أعنا على عبادتك فإنا إياك نعبد ().

وكان الطبرى وهو برى النقديم والتأخير هذا سوا. يحد شيئًا في نفسه بمنعه من التصريح بأن تقديم إحدى الجملة ين على الآخرى كتأخيرها عنها ولهذا مثل بالإحسان وقضاء الحاجة و بقول القائل اللهم إنا إياك تعبد . . إلى آخر لأن قداسة المنص القرآف لا تسمح للمسلم أن يقول أكثر من هذا .

<sup>(</sup>۱) تنسيم العاري م ١ س ٧٠

### الاستنهام:

وبالتتبع المستقصى لحديثه في الاستفهام نستطيع أن نقول أن البحث فيه يتفرع إلى فروع ثلاثة : الأول التقديم في الاستفهام أو بناء الجملة مع أدوات الاستفهام ، الثالث : دراسة الاستفهام ، الثالث : دراسة جواب الاستفهام وبيان موافقته أو مخالفته للسؤال وماوراء الخالفة من أسرار.

أما التقديم فى الاستفهام فإن الرمخشرى كغيره من البلاغيين يرى أن المستفهم عنه هو ما يل الهمزة . وحينها يدخل معنى جديد على حرف الاستفهام كالإنسكار أو التمجب فإن الذى يلى هذا الحرف هو المقصود بهذا المهنى الجديد .

يقول الزعشرى فى قول تعالى ومنهم من يستعمون إليك أفأنت تسمع الصم ولو كانوا لايعقلون ومنهم من ينظر إليك أفأنت تهدى العمى ولو كانوا لا يبصرون .

وقولد أفانت . . . أفانت . . . دلالة على أنه لا يقدد على إسماعهم وهدايتهم إلا الله عز وجل بالقسر والإلجاء كا لا يقدر على ود الآصم والآعمى المسلوبي العقل حديدي السمع والبصر واجحى العقل إلا أنه وحده (٥) .

ويقول في قوله تبيالى وأفانت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين أفانت تكره الناس بإدخال همزة الإنسكار على المسكره دون فعله دليل على أن أنه وحسده هو المقادر على هذا الإكراه دون غيره (٢) .

وقد تدخل همزة الاستفهام على المفعول فيكون هو المراد بمعناها كما كاندالحال مع الفاعل في المثالين السابةين .

يقول فى قوله تعالى . أغير الله انخذوا ولياً ، أولى غير الله همزة الاستفيام دون الفعل الذى هو اتخذ لآن الإنكار فى اتخاذ غير الله وليا لا فى اتخاذ الولى فكان أولى بالمنقديم و نحوه وأفغيرالله تأمرونى أعبداً بها الجاهلون ، والله أذن لكم والله م

ومثل إيلاء المعزة المفهول إيلاؤها الجار والجرور والظرف يقول فى قوله تعالى «آثذا ما مت لسوف أخرج حياً ، وتقديم الظرف وأيلاؤه حرف الإنكار

<sup>·</sup> ٢٠ السكفاف جاء ص ٦٠٠

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٢ ص ٢٧٤٠

<sup>(</sup>٣) الكتاب ج ٢ س٠ ٢

هن قبل أن ما بعد الموت هو وقت كون الحياة منكرة ومنه جاء إنكارهم فهو كقوالك العسى. إلى المحسن أحين تمت عليك نعمة فلان أسأت إليه (١).

قلت أن الفسم الأول من بحث الاستفهام يتعلق ببناء الجملة مع أدوات الاستفهام أو التقديم في الاستفهام . ويحدر أن أشير هذا إلى أن خصائص الصياغة وأحوال الكذات في الجلة تظل مؤدية مع الاستفهام أغراضها ودلالاتها التي كانت تؤديها في الخبر المثبت والمنفي ، فالتنكير والتعريف والحذف والذكر وغير ذلك من الحصائص يظل محتفظاً بدلالاته ، لذلك لم يعن الزمخسرى بالحديث عن هذه الحصائص وإنما تمكل في التقديم مع الهمزة . وإذا كان البلاغيون كما ذكرت قد قرووا أن المستفهم هنه أو المقرر به أو المنكر هو ما يلى الهمزة ، سواء كان فعلا أو مفمولا أو ظرفا فإننا بلحظ هنا ننازعاً بين هذا الشرط أو هذه الدلالة ودلالات التقديم الني أشرنا إليها والتي تدور حول العناية والإهتمام أو التقوية والاختصاص ، فتقديم الفاعل المعنوى في قولنا أنت قلت هذا قد يكون المتقوى وقد يكون التخصيص كما ذكرنا و تقديم المفعول في زيداً ضربت يكون للاختصاص غالباً وهذا واضح في للخبر مثبتاً أو منفياً .

أما إذا قلت أأنت قلت هذا ؟ أوازيداً ضربت ؟ سواء كان استفهاماً حقيقياً أو إنكارياً أو تفريرياً فإننا لانهم حينئذ بالقول بان التقديم فلتقوية أو الاختصاص وإنما نقول إنه قدم الفاعل لانه هو المستفهم عنه أو المنكر أو المقرر به وكذلك نقول في تقديم المفعول ولسكت غالباً عن دلالة الاختصاص أو التقوية ، وكذلك فعل عبد القاهر الجرجاني فقد كان أهمامه في بحث التقديم في الاستفهام منصباً على توضيح أن ما يل الحمزة يكون دائماً هو المراد بمعناها أصلياً أو غير أصلي كا تذكر في قوله تعالى ، أانت فعلت هذا بآلهتنا بالبراهيم، وقوله تعالى ، قل آلذكرين حرمام الانشين، وقوله تعالى ، أناز مكموها وأنتم لها كارهون، رقوله تعالى وأغير الله أشخذ ولياً ، وقوله تعالى ، أغير الله تدفون ، وقوله تعالى د قالوا أبشراً منا وأحد فتبعه .

() = 2 = 1 = 1

رق (ال) الكوال ج ٢ من ١١ .

فهل يعنى هسسندا أن التقديم مع همزة الاستفهام يققد دلالته على التقوية والتخصيص ويتخصص لحذا الغرض ، أعنى لانه المسئول عنه أو المقرو به إلى آخره ، أم أن دلالته على التخصيص والتا كيد باقية ؟

وبعد النامل في كلام عبد القاهر لم أجد فيه ما يشير إلا دلالة التقديم في الاستفهام على الاختصاص إلا ما ذكره في قوله تعالى وأفأنت تسمع الصم . .

فقد قال بعد ما بين بحيتها على سبيل الفرض والتمثيل ، ثم المعنى فى تقدم الإسم وإن لم يقل أتسمع الصم هو أن يقال الذي يَلِيَّ أَانت خصوصاً قد أو تيت أن تسمع الصم وأن يحمل فى ظنه أنه يستطيع أسماعهم بمثابة من يظن أنه قد أوتى قدرة على أسماع الصم (١) .

وكلامه هنا لايبعد أن يفهم منه إفادة التقديم لمنى الاختصاص كما أن كلام الزمخشرى الذى أكبتناه في هذه الآية وفي قوله تعالى وأفانت تسكره التأس، لايبعد أن يفهم هنه أيضاً إفادة التقديم لمنى الاختصاص.

ومهما يكن من أمر فإن اهــــتام عبد القاهر والزمخشرى كان متصرفاً أو كالمنصرف عن فائدة الاختصاص في تقديم صور الاستفهام فلم يـكرروا حديث الاختصاص في هذه الصور كما كرروه في صور الخبر مثبتاً كان أو متفياً .

وكلام السكاكي والبلاغيين بعده ينص على أن دلالة التقديم على الاختصاص تظل بافية مع أدوات الاستفهام ، وبذلك علاو قبح قولنا هل زيداً ضربت ، يقول ماحب المفتاح ، وقبح هل رجل عرف وهل زيداً عرفت دون على ويدا عرفته ولم يقبح أرجل عرف وأزيد عرف لما سبق أن التقديم يستدعي حصول التصديق بنفس الفعل فبينه وبين هل تدافع وإذا استحضرت ماسبق من التقاصيل في صوو التقديم عساك تهتدى لما طويت ذكره أنا (٢) .

ويكرر الخطيب هذا التعليل في إيضاحه ويعترض عليه بشأته يلزم عليه ألا يقبح هل زيد عرف لامتناع تقدير التقديم فيه على مذهب السكاكي مع أن ذلك

21

الأناب الأعباد في

<sup>(</sup>٧) منتاح العاوم مو ١٩٧٠ .

فبيح بانفاق النحاة ، ويدقع سعدالدين هذا الاعتراض بأن العلة الق ذكرها السكاكى وود لا يلزم أن تطرد فى كل مثال والمهم أن اعتراض الخطيب على السكاكى وود سعد الدين لم يتصلا بمنا نحن فيه فكلهم يقرون أن التقديم فى هل زيدا عرفت يفيد الاختصاص ولذلك قبح هذا الاستعال لتدافع دلالة الاختصاص مع دلالة على النال بهنا عن التصديق قال ابن يعقوب المفرى فى شرح قول الخطيب وجعسل السكاكى قبح هل رجل عرف لذلك قال وهو كون التقديم المنخصيص والمفيد للعلم بأصل الشوت المنافى لمقتضى هل (١) .

وكما ذكروا إفادة التقديم للاختصاص مع مل ذكروها أيضاً مع الحمزة الق النصور أحد طرق النسبة فالسكاكي يحذر من الغفلة عن خصوصيات تركيب الجملة قبل الاستفهام فيقول بعد ماذكر صور التقرير والإنكار بالحمزة ، وإياك أن يزل عن خاطرك التفصيل الذي سبق في نحو أنا ضربت وأنت ضربت وهو ضرب من احتمال الابتداء واحتمال التقديم وتفاوت المعني في الوجهين فلا تحمل نحو قوله تمالى و انته أذن الحكم على التقديم فليس المراد أن الآذن يشكر من الله دون هيره . ولكن أحمله على الابتداء مراداً منه تقوية حكم الإنكار وانظم في هذا المسلك قوله تمالى وافايت تكره الناس، وقوله تعالى و أفائت تسمع الصم أو تهدى العمى ، وقوله و أهم يقسمون رحمة و بلك ، وماجرى بحراه (٢) .

وقال سعد الدين في بيان أن المنسكر هو ما يلي الهمزة :

وكسدًا إذا قدم المرفوع على الفعل فقد يكون للانكار على نفس الفاعل بحمل التقديم على التخصيص كما مر وقد يكون لإنكار الحبكم على أن يكون المتقديم لمجرد التقوى وجعل صاحب المفتاح قوله تعالى و أفائت تسمع الصم و من المبيل تقوية حكم الإنكار نظراً إلى أن المخاطب وهو الذي ترايح لم يعتقد اشتراكه في ذلك ولا انفراده به ، .

ثم قال سعد الدين مصيراً إلى كلام الزمخشرى الذي أثبتناه وأنه يفيد أن

 <sup>(</sup>١) شروح التلغيس شرح بن بعنوب چ ٢ س ٢ ه ١٠ . ويراجع هذا البحث في دراستنا
 النصر والانداء .

<sup>(</sup>۲) المتاح من ۱۷۱ .

التقديم فيه للاختصاص مع أن الإنكار موجه للفاعل المقدم على سبيل التشيل كا ذكرنا يقول سعد الدين وجعابهما صاحب الكشاف من قبيل التخصيص نظراً إلى أنه عليه السلام لفرط شغفه بإيمانهم . وتبالخ حرصه على ذلك . كأنه يعتقد قدرته على ذلك .

ثم أشار إلى إمكان القول بتأكيد دلالة التقديم في الاستفهام الإنكارى على التخصيص، وذلك بتنزيل هذا الاستفهام منزلة النفي فقال لا يقال همزة الإنكار بمنزلة حرف النفي يفيد التخصيص مطلقاً فكيف يحمله السكاكي على التقوى دون التخصيص ؟ لآنا اقول لو سلم أن الحمزة بمئزلة حرف النفي في ذلك فالسكاكي لم يفرق بين ما يل حرف التني وغيره بل جعل الجميع عتملا التقوى والتخصيص إن كان المقدم مضمراً، ومفيداً التخصيص إن كان مطهراً منكراً ، والتقوى إن كان معرفاً (١) .

وقال بها، الدين السبكى في هروس الأفراح ، وحمل الزمخشرى تقديم الأسم في قوله تعالى دافانت تسمع قوله تعالى دافانت تسمع السم أو تهدى العمي، على أن المعنى أفانت تقدر على إكراههم على سبيل القصر أي المعاينة وقوله تقديماً بل حمله على الابتداء دون إنما يقدر على ذلك الله ، ولم يقدر السكاكى فيه تقديماً بل حمله على الابتداء دون تقدير التقديم كا هو أحد الاحتمالين الذين ذكرهما في أناقت فلا يقيد غير تقوى المسكم (٧) .

فتلخص من كل ماذكرنا أن التقديم مع همزة الاستفهام يكون لبيان المطلوب يمناه ويكون أيضاً لإفادة التقوى والتخصيص ولا تزاحم بين النكات إلا أتنا في تعليل هذه الصورة نهتم ببيان معنى الاستفهام أو التقرير ، وتوجه إلى الفاعلى أو المفعول ، لأن ذلك هو الام في الجلة. وقد يكون مناط الفائدة فيها ، والعلامة سعد الدين ملاحظة دقيقة في هذه المسألة. فقد خط أن الاسكاو حين يتوجه إلى المفعول المتعساس المناهدم للاختصاص قد تغلن أن القصد فيه انكار الاختصاص الان الاحتصاص المناهدة المسائلة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناه المناهدة المنا

<sup>(</sup>١) المأول مع ٢٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) حروس الأقراح في سروح النفنيس جـ ٢ من ٢٠٠٠ .

قيد والإنكار بني والنني إنما يتوجه إلى القيد دون المقيد ثم أجاب عن هذا الولم إجابة قيها كثير من التكلف .

يقول سعد الدين في شرحه للكشاف معلقا على قوله في آية وأفغير الله تأمروني أعبد، فإن قلت لوكان التقديم في الآيتين للاختصاص لكان مدلول السكلام إنكار اختصاص النير بالعبادة والربوبية ، وهو لا يفيد إنكار الشركة بل ربما يفيد جوازها بناء على ما تقرر عندهم من أن الذي إذا أدخل في كلام فيه قيد توجه إلى القيد خاصة وأفاد ثبوت أصل الحمكم ؟ قلت ذلك إنما يكون إذا اعتبر القيد أولا ثم نني وأما إذا اعتبر الذي أولا ثم قيد فلا والتمويل على القرائن فههنا اعتبر النني والانكار ثم الاختصاص فكان لاختصاص الغير بالإلكار بمعنى أن المنكر هو الأمر بعبادة الغير ألا ترى قولنا ما زيدا ضربت ، وما أنا قلت هذا معناه ولحن ضربت غيره وقلت أنا وغيرى وإن قوله تعالى دوما هم بمؤهنين، لتأكيد ولحنى الذني لا لنفى التأكيد().

وهذا التحقيق صورة من البحث البلاغي الذي استغرقه النظر العقل وهو كلام لا لستطيع إدكاره، لا نه يقوم حلى النظر والمنطق وما يقوم حلى هذين يصعب أبطاله ولكننا مطمئنون إلى أن لدراسة اللغة وفهم الاساليب منطقاً آخر، وهذا المنطق كما أتصوره هو منطق الإحساس والفطرة، هو ما يتبادر إلى الذهن هند سماح التعبير وحليه حول سعدالدين في هذه المناقشة حين قال والتمويل حلى القرائن، أما أن يكون السكلام قد روحي فيه القيد أو لا ثم انهي فيكون النفي منصباً على القيد أو أنه انهي ثم قيد فيكون لتقييد النفي لا لنفي التقييد فهذه أمور لايراعيها القيد أو أنه انهي ثم ولا تخطر بخيال متكلم وما أشبه هذا بقول من قال أن قولنا ضرب زيد فيه بجازاً لان العارب مده وقولنا ضربت عمراً فيه بجازاً لانك تضرب يده أو رأسه لا كله . كل هذه ملاحظات قد يستجيب لها المنطق والمكنها تكلف يده أو رأسه لا كله . كل هذه ملاحظات قد يستجيب لها المنطق والمكنها تكلف يدواسة الاساليب .

أما البحث الثانى من مباحث الاستفيام فيهو بحث يتماق ببيان المماني الق تفيدها أداة الاستفيام بما هو فير معناه الحقيق. وراضح أن الاستفيام بمعناه

<sup>(</sup>١) حاهية سعد الدين على السكمات ووقد ١٦ ( المسلم الدين على السكمات ووقد ١٦ ( المسلم الدين على السكمات ووقد ١٦ (

الاصلى لا يقع في كلام رب العزة لآن إحاطة علمه شاملة ولهذا كثر حديث الوسخشوى عن المعامى التي تفهم من صورة الاستفهام . نعم قد يقع الاستفهام الحقيقي في القرآن حين محكى مواقف أو يفصل مقارلات . والمهم أن أكثر أساليب الاستفهام في الكناب العزيز جاءت لغير المعنى الحقيق للاستفهام .

فالاستفهام قد يفيد تفخيم شأن المستفهم هنه كما في قوله تعالى عما يقسا الوق ومعنى هذا الاستفهام تفخيم الشأن كأنه قال هن أى شيء يقسا الوق ونحوه - ما - في قولك زيد ما زيد جعلته لانقطاع قرينه وعدم نظيره كأنه شيء خفي طليك جنسه فأنت تسأل عن جنسه و تفحص هن جوهره كما تقول ما الغول وما العنقاء تريد أى شيء هو من الاشياء هذا أصله ثم جرد العبارة هن التفخيم حتى وقع في كلام من لا تخفي هايه خافية (۱) والناظر في كتب البلاغين المتأخرين يجد أثمر هذا السكلام واضحا في حديثهم عن ما الاستفهامية .

وقد بكون لتبكيت المخاطب كفوله تعالى قال أكذبتم بآياتي ولم تحييطوا بها علما أم ماذا كنتم تعملون التبكيت لا غير ذلك أنهم لم يعملوا إلا التبكذيب فلا يقدرون أن يكذبوا ويقولوا قد صدقنا بها وليس إلا التصديق بها أو التكذيب ومثاله أن تقول لراعيك وقد هرفته رويعي سو ا. أتاكل نعمي أم ماذا تعمل بها ؟ فتعبجل ما تبدى. به و تجعله أصل كلامك وأساسه هو الذي صح عندك من أكله وفساده و ترمي بقولك أم ماذا تعمل بها مع علمك أنه لا يعمل بها إلاالاكل لتبهته و تعلمه علمك با نه لا يجيء منه إلا أكلها وأنه لا يقدر أن يدعي الحفظ والاصلاح لما شهر من خلاف ذلك أو أراد أما كان لهم عمل في الدنيا إلا الكفر والتبكذيب بآيات الله أم ماذا كنتم تعملون من غير ذلك ؟ يعني أنه لم يمكن فهم والتبكذيب بآيات الله أم ماذا كنتم تعملون من غير ذلك ؟ يعني أنه لم يمكن في علم غيره كا نهم لم يخلقو الإلاكفر والمه حيل غيره كا نهم لم يخلقو الإلالكفر والمه حيدة وإنما خلقوا للايمان والطاعة و الديمة على غيره كا نهم لم يخلقو الإلالكفر والمه حيدة وإنما خلقوا للايمان والطاعة و الديمة على غيره كا نهم لم يخلقو الإلالكفر والمه حيدة وإنما خلقوا للايمان والطاعة و الديمة على غيره كا نهم لم يخلقو الإلالكفر والمه حيدة وإنما خلقوا للايمان والطاعة و الديمة والمه من فير ذلك ؟ يعني أنه لم يخلقو الإلالكفر والمه حيدة وإنما خلقوا للايمان والطاعة و الديمة و المناه و المه و ال

وقد يغيد التحقيق كما في قوله تمالي آلا أنهم مم المفسدون يقول الزعشرى الا مركبه من همزة الاستفهام وحرف النفي لإعطاء ممني التنبيه على تحقق ما بعدها والاستفهام إذا أدخل على النفي أفاد تحقيقاً كمقوله أليس فلك بقادر، ولكونها في هذا المنصب من التحقيق لا تدكاد تقع الجلة بعدها إلا مصدوة بنحو ما يتلتى به القسم ، وأختها التي هي ما من مقدمات اليمين وطلائعها ،

(١) السكفاف - ٤ من ٤٤٠ ٠

أما والذي لا يعسلم الغيب غيره. أما والدي أبسكي وأضحك (٢) وقد يفيد الاستبعاد كفوله تعالى قالت ياويلتي أألد وأنا حجوز يقول وهو استبعادمن حيث العادة التي اجراها الله وانما انسكرت عليها الملائسكة تعجبها فقالوا العجبين من أسر الله لانها كانت في بيت الآيات ومهبط المعجزات والأمور التحارقة للعادات (٢).

وقد يفيد الانكار كما فى قوله تعالى أفاصفا كم ربكم بالبنين قال الزمخشرى والحمرة للانكار يعنى أفحصكم ربكم على وجه الخلوص والصفاء بأفضل الاولاد وهم البنون لم يحمل قيم لصيبا لنفسه وأتخذ أدونهم وهى البنات وهذا خلاف الحسكة وما عليه معقوله كم وهادا تكم (٣) .

وقد يفيد النمطيم كما فى قوله تعالى كيف كان عاقبة المتذرين ، يقول تعظيم لما جرى عامم وتحذير لمن انذرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم عن مثله وتسلمة له (١) .

وقد يفيد التوبيخ كما في قوله تعالى با معشر الجن والائس ألم يأتسكم رسول منسكم قال الزمخشرى يقال لهم يوم القيامة على جهة التوبيخ ألم يأنسكم رسل منسكم (٥).

وقد يفيد المبالغة في طلب الفعل والحمض عليه كما في قوله تعالى فهل أنتم منتهون ، قال الزمخشرى من أبلغ ما ينهي به كأنه قبل قد تلي عليكم ما فها من أنواع الصوارف والموانع فهل انتم معجده الصوارف منتهون أم انتم على ماكنتم عليه كأن لم توعظوا ولم تزجروا (٦) ،

وقد يفيد التقريع كما في قوله تعالى سل بني إسرائيل ، قال وهذا السؤال سؤال تقريع كما تسأل السكفرة يوم القيامة (٧) .

 $= \frac{1}{4\pi} \left( \frac{1}{2} \right) \right) \right) \right)}{1} \right) \right)}{1} \right) \right)} \right) \right) \right) \right)} \right) \right) \right) \right)} \right) \right) \right) \right)}$ 

<sup>(</sup>۱) السكفان ب ١ س ٤١ - ١٩٠٠

<sup>(</sup>٢) السكتان ج ٢ س ٢١٧ .

<sup>(</sup>۴) الكناك ج٢ ص ٧١ه

<sup>(</sup>١) الكتاف ج ١ ص ٧٨٧.

<sup>(</sup>٥) الكلاك ج ٢ من ٥٧.

 <sup>(</sup>٢) الكفاك ج ١ ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>٧) الكهاك ج ا عن ١٩٦ .

وقد يفيد التعيير كما في قوله تعالى أفحكم الجاهلية يبغون.قال الزختىرى بعد ما ذكر وجما لهذا الاستفهام ، والثانى أن يكون تعييرا لليهود بأنهم أهلكتاب وعلم وهم يبغون حكم الملة الجاهلية التي هي هوى وجمل ، لاتصدر هن كتاب ولا ترجع إلى وحى من الله تعالى (١) .

وقد يفيد التعجيب كما في قوله تعالى وكيف يحكونك وهندهم التوواة فيها حكم الله . يقول وكيف يحكونك تعجيب من تحكيمهم لمن لا يؤمنون به وبكتا به مع أن الحسكم منصوص في كنابهم الذي يدعون الإيمان به (٢) وقد يفيد التقرير كما في قوله تعالى وهل عسيتم أن كنب عليسكم القتال ألا تفاتلوا ، يقول الزمخشرى والمعنى هل قاربتم ألا تقاتلوا يعنى هل الآمر كما اتوقعه السكم لا تقاتلون أواد أن يقول هل عسيتم إلا تقاتلوا بمعنى اتوقع حبنكم عن القتال افادخل هل مستقهما من يقول هل عنده و مظنون واراد بالاستفهام النقرير ، و تشبت أن المتوقع كان ، وأنه صائب في توقعه ، كقوله تعالى هل اتى على الإنسان حين من الدهر معناه التقرير ،

وقديفيد التسوية كما فيقوله تعالى دسواء عليه اندرتهم أم لمتنذرهم لا يؤهنون عيول والهمزة وأم بجردتان لمعنى الاستواء وقد السلخ عنهما معنى الاستفهام وأسا، قال سيبويه جرى هذا على حرف الاستفهام كما جرى على حرف النداء قولك اللهم اغفر لنا ايتها العصابة يعنى أن هذا جرى على صورة الاستفهام ولا استفهام كما أن ذك جرى على صورة النداء ولا نداء و معنى الاستواء استواؤها في علم المستفهم عنهما ، لانه قد علم أن أحد الامرين كان أما الاندار واما عدمه ولسكن لا بعينه ف كلاهما معلوم بعلم غير معين (٣) ،

وقد يفيدا لا ستفهام أن المستفهم عنه أمر مشهور والعلم به شائع كما فى قوله تعالى ، وهل آناك نبأ الخصم ، ، قال ظاهره الاستفهام ومعناه الدلالة على أنه من الانبأ، العجيبة التى حقها أن تشيع ولا تخص على أحد ، والتشويق إلى استاعه (١) ،

<sup>(</sup>١) - السكفاف ج ١ ض ٤٩٨ .

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج ، س ٤٩٤ (٣)

<sup>(</sup>٣) الكفاف جه مو ٣٧٠

<sup>(1)</sup> الكفاف ج 1 ص ٢٩٠

وقد يفيد الاستبطاء كما فى قوله تعالى وقيل للناس هل انتم بمحتمعون استبطاء لهم فى الاجتماع والمراد منه استعجالهم واستحثاثهم كما يقول الرجل لغلامه هل أنت منطلق إذا أراد أن محرك منه وبحثه على الانطلاق ، كأنما يخيل إليه أن الناس قد انطلقوا وهو واقف ومنه قول تأبط شراً.

عل أنت باعث دينار لحاسمنا أو هبد رب أخا عون به عراق يريد ابعثه إلينا سريما ولا تبطى (۱).

وقد يفهد الاستفيام عدة معان كالتقرير والتوبيخ والتعجيب كما في قوله تعالى و اتأمرون الناس بالبر ، يقول الهمزة للتقرير والتوبيخ والتعجيب من حالم (٢) .

وقد يفيد الانسكار والتعجيب كما فى قوله تعالى كيف تسكفرون بالله وكنتم أمواتا فأحيا كم يقول معنى الهمزة فى كيف مثله فى قولك أتسكفرون بالله ومعكم عا يصرف عن السكفر ويدعو إلى الإيمان وهو الإنكار والتعجيب ، وتظاهره قولك أتطهر بغير جناح به فإن قلت قولك أتطهر بغير جناح إنكار الطهران الآنه مستحيل مع ما ذكر من الامائة والاحياء ؟ قلت قد أخرج فى صورة المستحيل لما قوى من العمارف عن السكفر والداعى إلى الإيمان (٢) .

وقد يفيد الاستقصار، والتميير، والتوبيخ، كما فى قوله تعالى دوقل للذين أو تو الكتاب والاميين أأسلمتم، يقول يعنى أنه قد أناكم من البينات ما بوجب الإسلام ويقتضى حصوله لا محالة فهل أسلمتم أم أنتم بعد على كيفركم؟ وهذا كقولك لمن لخصت له المسألة ولم تبق من طرق البيان والمكشف طريقا إلا سلمكته هل فهمتها لا أم اللث؟، ومنه قوله عز وعلا دفهل أنتم هنتهون، بعد ما ذكر الصوارف عن الخرو المهسروفي هذا الاستفهام استقصار و تعيير بالمما ند قو قلة الانصاف الان المنصف المؤل أنه عن وكذلك في فهل فهمتها توبيخ بالبلادة

The second second second

Regulation of Francisco

الإن والمالية المالية المالية

<sup>(</sup>١) الكمال ج ٣ س ٧٤٠ .

<sup>(</sup>v) الكفاف جا س ٩٩ .

<sup>(</sup>۳) الكفاف ج ١ س ٩١ .

وكلة القريحة وفي فهل أنتم منتهون بالتقاعد عن الانتهاء والحرص الشديد على تعاطى المنهي عنه (١) .

وقد يفيد التوبيخ والتقريع كافى قوله تعالى فلنسا لن الذين أوسل إليهم ولنسأ لن المرسلين، يقول فإن قلت فإذا كان عالما بذلك وكان يقصه عليهم فما معتى سؤالهم ؟ قلت معناه التوبيخ والتقريع والتقرير إذا فاهوا به بألسنتهم وشهند عليهم أنبيارهم (٢). وقد يراد بهذه المعانى غير المخاطب كأن يمكون الخطاب عليهم البيارهم والمراد توبيخ من كذب بها وهذا النوع قريب من التعريض.

يقول الزمخشرى فى قوله تعالى ، ويوم يحشرهم جميعاً ثم يقول للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون . هذا السكلام خطباب للملائكة وتقريع للسكفار واردعل المثل السائر إياك أعسنى واسمعى يا جارة ، ونحوه قوله تعالى أأنت قلت للناس اتخذونى وأمى الهين من دون الله وقد علم سبحانه كون الملائكة وعيسى منزهين برءاء عا وجه عليهم من السؤال الوارد على طريق التقرير، والغرض أن يقول ويقولوا ويسال ويحيبوا فيكون تقريعهم أشد وتعبيرهم أبلغ وخجلهم أعظم (٣) .

ومنه قوله تعالى ديوم يجمع الله الرسل فيقول ماذا أجيتم، يقول فإن قلت ما معنى سؤالهم؟ قلت توبيخاً للوائد (٤) . ما معنى سؤالهم؟ قلت توبيخ قومهم كما كان سؤال المؤودة توبيخاً للوائد (٤) .

وقد يكون للسؤال مقصد ومغزى غير حقيقة الاستفهام وغير هدة المعاتى التي أشراا إليها كان يراد لقت المسئول إلى المسئول عنه ليتبيئه أشد التبيين تمييداً لإحداث أمر عظم فيه كما فى سؤال المولى لموسى عليه السلام عما فى يمينه فى قوله تعالى دو ما تلك بيمبنك يا موسى، يقول الزعشرى إنما سأله ليريه عظم مايخترعه عن وعلا فى الخشبة اليابسة من قلبها حية اضاحة ، وليقرد فى نفسه الميايتة البعيدة بين المقلوب عنه والمقلوب إليه وينبهه على قدرته البساهرة ، ونظيره أن يريك

7 1 1 1 2 2 2 2 3

<sup>(</sup>١) السكفان جا س ٢٦٦٠

<sup>(</sup>۲) السكفات ج٢ س ٢٩

<sup>(</sup>٣) الكفائب ٢ من ٢٩٤ - ١٩٤ ·

<sup>(1)</sup> الكفائه ج ٣ س ٢٣٠٠

الزراد زيرة من حديد ويقول لك ما هي ؟ فتقول زيرة حديد عم يريك بعد أيام لبوسا مسرودا فيقول لك هي اللك الزيرة صيرتها إلى ما ترى من عجيب الصنعة وأنيق السرد(١) .

وقد يكون الجواب نفسه هو المقصد من السؤال لأن للجواب أثرا في سياق الكلام والفرض منه كما في قوله تعالى وقال ربي أنى يكون لى غلام وامرأتي عاقر وقد بلغت من السكار عتياء. قال الربخشرى فإن قلت لم طلب أولا وهو وامرأته على صفة العتى والعقر قلما أسعف بطلبته استبعد واستعجب ؟ قلت ليجاب بما أجيب به فيزداد المؤمنون إيقاناً ويرتدع المبطلون وإلا فعتقد زكريا اولا وأخيراً كان على منهاج واحد في أن الله غني عن الاسباب (٢).

ويجدر بنا الآن أن نسأل كيف تفيد أدرات الاستفهام هذه المعانى ؟ أى ما يوع دلائتها؟ ولا تجد جوابا قاطعاً فى كلام الزبخشرى على هذا السؤال أى أنه لم يبين لنا أن إفادة أداة الاستفهام هذه المعانى جاء على طريق المجاز أو على طريق الحقيقة نعم قد قال أن الاداة المسلخ عنها معنى الاستفهام وأسا ، وروى عن سيبويه أنها جرت على حرف الاستفهام ولا استفهام كما جرى حرف النداء على صورة النداء ولا نداء . وهذا صريح فى أن الاداة \_ صارت خالية من معنى الاستفهام وأنها صارت تحالية من معنى الاستفهام وأنها صارت تحمل معنى آخر جديداً أى أن هناك نقلا لها ،ثم إنه يقول فى ما الاستفهامية فى قوله تعالى في تبشرون وهى ما الاستفهامية دخلها معنى التعجيب (٣).

وقد يفهم من هذا أن ما لم تنسلخ عن الاستفهام رأساً وإنما ظل يكن فيها الاستفهام بعد مادخلها معنى التعجب . وسواء كانت الآداة قد انسلخت أم لم تنسلخ فإن الربخشري لم يذكر لناوجه التجوز وإذا كان من أوائل من اهتموا بالتجوز في الحروف كما نعتقد فلماذا يسكت هنا عن ذكر الجاز ؟ ولما جاءالشراح بعدها جهدوا أنفسهم واجهدوا الناس في بيان العلاقة بين هذه المعانى و معنى الاستفهام وقد تعسفوا في هذا الباب يقول السيد الشريف معلقاً على قول الزمخشرى في قوله

<sup>(</sup>١) السكتاف ج ٣ سرة ٤٠٠

 <sup>(</sup>۲) السكفاف چ٣ ص ٤ .

<sup>(</sup>۱) الكتاف

تعالى وأغير الله اتخذ ولياً إنكار الشيء بمعنى كراهته والنفرة عن قوعه في أحد الازمنة وادعاء أنه بما لا ينبغي أن يقع يستلزم عدم توجه الذهن إليه المستدهي المجهل به المفضى إلى الاستفهام عنه . أو نقول الاستفهام عنه يستلزم الجهل به المستلزم لمدم توجه الذهن إليه المناسب المكراهية والنفرة عنه وادعاء أنه بما لاينبغي أن يكون واقعاً وقس حال الإنكار بمعنى التكذيب عليه (١).

والسيد رحمه الله يحاول أن يبين وجه التجوز على أنه رغم تجشم هذه المشأق الواصحة في الربط بين المعانى بأوهى الروابط يقول أنه في هذا الموضع الصعب سيحاول توضيح وجمه المجاز في بعضها ويستعين جذا البعض على ما حداء (٣) أنه لا يستطيع بيان وجه التجوز في كل موضع رغم ما في طريقته من تكلف شديد.

وقد سرى هذا الاتجاه التعسنى وأغرم به كثير عن يهيمون بالرياضة المنعشة وعلى رأسهم ابن يعقوب المغربي وقد افتبس منه بعض المحدثين في كتبهم التي يقدمونها لصفار الطلاب رغم أن من المتقدمين من قال وتحقيق كيفية هذا المجاؤ وبيان أنه من أي نوع من أنواعه لم يحم أحد حوله(٣). على أن نوعا آخر من الصعوبة يواجه من يتصدى لتحقيق وجه الدلالة في هذه الأدوات ذلك ما لمظناه من أن الاستفهام قد يفيد معانى متعددة كالنقريع والتوبيخ والتعجيب في نص واحد فإذا أدعينا أن الاداة بجاز في إحدى هذه المعانى فيا موقفنا من غيرها ؟ ومل يمكن أن نقول أنها نقلت من معناه الاصلى إلى هذه المعانى بحتمة ؟ الواقع وهل يمكن أن نقول أنها نقلت من معناه إلى معنى آخر لا إلى جلة معان وقد أدوك هذا أن اللفظ في المجاز ينقل من معناه إلى معنى آخر لا إلى جلة معان وقد أدوك هذا بعض القدماء وأشاروا إليه يقول الشهاب تعليقاً على قول البيضاوى المختصر من بعض القدماء وأشاروا إليه يقول الشهدون أن مع الله آلمة أخرى، يقول قوله كلام الزمخشرى في قوله تعالى وأنه كم لتشهدون أن مع الله آلمة أخرى، يقول قوله تقرير لهم مع إنكار واستبعاد سبق أن التقرير بمني التشبيت أو الحل على الإقراد والإلكار يكون بمني التسكذيب وأنه لم يقع و يتعنى أنه لا ينبغي وقوعه والمراد والإلكار يكون بمني التسكذيب وأنه لم يقع و يتعنى أنه لا ينبغي وقوعه والمراد

<sup>(1)</sup> حامية الشهاب ج ﴿ ص ٢٩

<sup>(</sup>٧) انظر حاشية السيد على المعاول من ٧٢٠٠

<sup>(</sup>٢) للطول ص ٢٣٥٠

هنا أنه تثبيت وتسجيل له وأنه مما لا يليق وفيه جمّع بين معانى الاستفهام وهيئ معانى جازية لا يحمع بينها وأن في ذلك النجوز خفاء حتى قيل أنه لم يحم أحد حوله وأنه من أى أنواعه وقد حققه السيد الشريف قدس سره في محله إلا أن يقال أنه يستعمل في أحد هذه المعانى وغيره مأخوذ من السياق فليتأول (١) وهذا الجواب الذي ذكره للخروج من هذا الحرج مرفوض لانه لايفهم من كلام الزمخشرى.

وقد فكرت فيا قال هؤلاء المدققون فلم أجد فى نفسى اقتناعا به ولا قبولا له وأحسب انهم أنفسهم غير مقتنمين به ولا متقبلين له وقد ذكر العلامة عبد الحكم وجوها من الاحتالات قد يكون أحدها أقرب من غيره أو أقل اغراباً منها قال عبد الحكم أنه قد يراد منها تلك الممانى بطريق الـكناية وقد تراد بطريق أنها من مستقبعات التراكيب كا تراد بطريق المجاز (۱) . وهذا التردد دليل هلى غموض وجه هذه الدلالة وعلى عدم اقتناعه بوحداة منها وإن كان أولاها اعتبار أنها من مستقبعات التراكيب وإن كان القول به لا يسلم من ورود اعتراض هليه .

والزخشرى أكثر تحرراً فى بحثه من المتأخرين لايقف عند الكلمة فى كل موضيع ليقول انها هنا حقيقة أو مجاز ويكفيه أن يحيط بالغرض والمقصود من البكلام فى بعض المقامات غير ملتفت إلى وجه الاستعال (٢).

والقسم التالث في دراسة الاستفهام هو البحث في مطابقة الجواب للسؤال.
وقد لحظ الزمخشرى في هذا ملاحظات دقيقة وبين كيف يعدل المكلام البليغ
هن الجواب المباشر إلى غيره بما هو أهم وهذا قربب من أسلوب الحمكم الذي
فصل البلاغيون القول فيه بعد عصر الزمخشرى وليس هو لان العدول فيه ليس
لانه الاهم كما قالوا في أسلوب الحمكم ولهذا استحق هذه القسمية. أما ما نحن فيه
فإن العدول لممان كثيرة.

يقول الزمخشرى فى قوله تعالى إذ قال لابيه وقومه ما تعبدون قالوا تعبد العناماً فنظل لها عاكفين ، فان قلت ما تعبدون سؤال عن المعبود فحسب فكان

4 4

AT THE WATER

<sup>(</sup>١) حاشية الدراب ج ع من ٧٧ .

<sup>(</sup>r) على بر الله من الأقبابي به ٣ من ١٠٤٨ من يون باليون اليون اليون اليون اليون اليون اليون اليون ال

<sup>(</sup>٣) ينظرال كعالى ج ٢ مي ١١١٥١٠ .

القياس أن يقولوا أصناها كقوله تعالى دو بسألونك ماذا ينفقون الرائفوي هاذا قال وبكم قالوا الحق، ماذا الزل ربكم قالوا خيراً ؟ فلت هؤلاء قد جاؤوا بقصة أمرهم كاملة كالمبتمجين بها والمفتخرين ، فاشتملت على جواب الراهيم وهلى ماقصدوه من أظهار مافي نفوسهم من الابتهاج والافتخار ألا تراهم كيف هطفوا على قولة نعبد فغظل لها عاكفين ولم يقتصروا على زيادة نعبد وحده ، ومثاله أن تقول لبعض فنظل لها عاكفين ولم يقتصروا على زيادة نعبد وحده ، ومثاله أن تقول لبعض الشسطار ما تلبس في بلادك فيقول البس البرد الاتحمى فأجر ذيله بين جواترى المحيرا).

والعدول هذا يعنى الزيادة والتعميم عما يتطلبه السؤال. ومثل هذا جواب البليس حينها سأله البارى قائلا ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك قال أنا خبر منه خلقتنى من نار وخلقته من طين فانه ذكر قصته مبتهجاً بها وهي تنطوى على هلة امتناعه(٢).

وقد يكون الجواب ناظراً إلى أحد معانى السؤال مغفلا غيرها كما قي قوله تعالى ، وما أعجلك عن قومك ياموسى قال هم أولا على أثرى و معلم إليكوبى الرضى، قال الزمخشرى : فإن قلت وما أعجلك سؤال عن سبب العجلة فكان الذى ينطبق عليه من الجواب أن يقال طلب زيادة رمناك أو الشوق إلى كلامك و تنجيز موعدك وقوله هم أولا على أثرى كما ترى غير منطبق عليه؟ قلت قد تضمن ما واجه به رب المزة شيثين أحدهما إنكار العجلة في نفسها . والثانى السؤال عن سبب المستشكر والمحامل عليه فكان أهم الامرين إلى موسى بسط العذر و تمييد العلة في نفس ما انكر عليه فاعتل بأنه لم يوجد منه إلا تقدم يسير مثله لا يعتد به ولا يحتفل به وليس بينى وبين من سبقته إلا مسافة قريبة يتقدم بمثلها الوفد رأسهم ومقدمهم شم عقيه بينى وبين من سبقته إلا مسافة قريبة يتقدم بمثلها الوفد رأسهم ومقدمهم شم عقيه بينى وبين من سبقته إلا مسافة قريبة يتقدم بمثلها الوفد رأسهم ومقدمهم شم عقيه بينى وبين من سبقته إلا مسافة قريبة يتقدم بمثلها الوفد رأسهم ومقدمهم شم عقيه بينى وبين من سبقته إلا مسافة قريبة يتقدم بمثلها الوفد رأسهم ومقدمهم شم عقيه بينى وبين من سبقته إلا مسافة قريبة يتقدم بمثلها الوفد رأسهم ومقدمهم شم عقيه بين وبين من سبقته إلى مسافة قريبة يتقدم بمثلها الوفد رأسهم ومقدمهم شم عقيه بين وبين من سبقته إلى مسافة قريبة يتقدم بمثلها الوفد رأسهم ومقدمهم شم عقيه بين وبين من سبقته إلى وجلت إليك وبي المرضى (؟) .

وقد يكون الجواب ناظراً إلى ما فى الاستفهام من معنى فرعى غير معتاه الاصلى كما فى قوله فعالى دويقولون مقعدا الوحدان كنتم صادقين قل فنكم ميعاد

Barry Barry Barry

<sup>- (</sup>۱) الكفاف به ۴ س ۱۹۰۰

<sup>(</sup>۲) البكفاف ج ۲ مو ۷۰ م

۲۶ - ۲۴ مر ۲۴ - ۲۶ ،

يُوم ﴾ يقول الزمخشرع قان قلت كيف الطبق مذا جواب عن سؤالهم ؟ قلت ما سألوا من ذلك وهم منكرون له الا تمنتا لا استرشادا لجاء الجواب من طريق التهديد مطابقاً لجيء السؤال على سبيل الإنكار والتعنت وأنهم مرصدون ليوم يَهَاجِتُهُمْ قُلَا يَسْتَطَيِّعُونَ تَأْخُراً عَنْهُ وَلَا تَقَدُّما (') .

وقد يعدل المتكلم عن الجواب لادعاء أن الامر في ثميوته وتقرره واضح لاشهة فيه وأن السؤال عنه لاوجه له ثم يذكر ما ينبني على هذه الدعوى و يجعله جوابًا وفي هذه الطريقة تأكيد للجواب وتقرير له .

يقول الزمخشرى في قوله تعالىء أتعلمون أن صالحاً مرسل من ربه قالوا إنا عا أرنسل به مؤمنون، قان قلت كيف صح قولهم إنا عا ارسل به مؤمنون جوابا عنه ، قلت سألهم عن العلم بارساله فجعلوا ارساله أمرا سعلو ما مكشو فأ مسلماً لا يدخله ريب كأنهم قالوا العلم بإرساله وبما ارسل به ما لا كلام فيه ولا شهة تدخله لموضوحه وإنارته وإنما الـكلام في وجوب الإيمان به فنخبرهم أنا به مؤمنون ولذلك كان جواب الكفرة إنا بالذي آمنتم به كافرون فوضعوا آمنتم به موضع ارسل به ردا لما جدله المؤمنون معلوماً واخذوه مسلماً .

وصيغ الامر في القرآن كانت موضع عناية الاصوليين والفقهاء وذلك لاحتمامها ببيان ما يراديها في أمور الدين من ناحية الوجوب والندب والإباحة وكان المنهج الفقهي غالبًا على كثير من المفكرين المسلمين فيشتى ميادين الثة فة الإسلامية لذلك كانت مباحث الامر في بعض الدراسات اللغوية والادبية تقف عند الحد الفقهي فلا تتجاوز الوجوب والندب والإباحة وكان محث الزمخشرى لمماتها ادخل في باب اللغة والبلاغة ولم يمس معناها التشريمي إلا مسا خفيفاً .

والزمخشري يشرح لنا معى الامر الذي هو طلب الفعل والعلاقة ببيته وبين الآمر عِمِنَى الشَّانَ مِن الشُّتُونَ فَيَقُولُ فَى قُولُه تَمَالَى ﴿ وَيَقَطِّمُونَ ۚ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهُ أَنِ يوصل، فإن قلت ما الآمر؟ قلت هو طلب الفعل بمن هو دونك ويعثه عليه وبه سمى الآمر الذي هو واحد الآمور لآنالدا عي الذي يدعو إليه من يتولاه شبه

<sup>(</sup>١) الكفاف جا من ١٦٠ .

بآمر يأمره به فقيل له أمر تسمية للمفعول به بالمصدر كأنه مأمور به كما قيل له شأن والشأن الطاب والقصد يقال شأنت شأنه أى قصدت قصده(١).

و بين الزمخشرى أن هذا الأمر الذى هو طلب الفعل من هو دونك قد يقيد معانى أخرى منها التهديم كما في قوله تعالى دوادعو شهدا. كم من دون الله يقولو في أمرهم أن يستظهروا بالجماد الذى لا ينطق في معارضة القرآن بفصاحته غاية التيكم (٢٠) ومنها التبكيت كافي قوله تعالى و أنبشونى بأسماء هؤلاء، يقولو إنما استنبأهم وقد هل حجزهم هن الأنباء على سبيل التبكيت (٢٠).

ومنها الاستهزاء كافىقوله تعالى «قل فادرؤوا عن أنفسكم الموت، يقول استهزاء بهم أى إرب كنتم رجالا دافعين لاسباب الموت فادرؤوا جميع أسبابه حقى لا تموتوا .

ومنها طلب الثبات على الفعل والزيادة منه كما فى قوله تعالى , يا أيها الناس اعبدوا ربسكم ، يقول فإن قلت لا يخلو الامر بالعبادة من أن يكون متوجها إلى المؤمنين والكافرين جميعاً أو إلى كفار مكة خاصة وعلى ما روى عن علقمة والحسن فالمؤمنون عابدون ربهم فسكيف أمروا بما هم ملتبسون به ؟ وهل هو إلا كقولى القائل : فلو أنى فعلت كنت من تسأله وهو قائم أن يقوماً .

أما الكفار فلا يعرفون الله ولا يقرون به فكيف يعبدونه ؟ قلت المراد بعبادة المؤمنين ازديادهم منها وإفيالهم وثباتهم عليها وأما عيادة الكفار فشروط فيها مالابد منه وهو الافرار كما يشترط على المأمور بالصلاة شرائطيا من الوضوء والنية وغيرها ومالابد للفعل منه فهو مندرج تحت الأمر به (3).

ومنها الإباحة كافى قوله تمالى دوإذا حللتم فاسطادوا، يقول إباحة للاسطياد بعد حظره عليهم كانه قيل وإذا حللتم فلا جناح عليكم أن تصطادوا(٠٠) .

, " v . <del>. . .</del>

and the second

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ١ ص ٩١ -

<sup>(</sup>۲) البكفاف ج ۱ س ۲۹ .

<sup>(</sup>٧) السكفاف ج ١ ص ٩٤٠

<sup>(</sup>٤) الكفائب واس ٢٣٨٠

<sup>(</sup>ه) الكهاف ج ١ س ١٩٠٠

ورافض أن تكون صيغة الآمر مشتملة على معنيين مختلفين وبرى أن هذا من باب الالفاز والنعمية وخصوصا إذا كانت الصيغة مستعملة في مجال التشريع يقول في قوله تعالى و إذا قتم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم، هل يجوز أن يكون الامر شاملا المحدثين وغيرهم لهؤلاء على وجه الإيجاب ولهؤلاء على وجه الندب؟ قلت لا لان تناول الكلمة لمعنيين مختلفين من باب الالغاز والتعمية (١) .

وكلامه في الإباحة والوجوب والندب مظهر الما أشرنا إليه من تأثّر دراسة مدء الصيغة بالدراسة الفقهية .

ومن المعانى البلاغية التي أشار إليها في صيغة الأمر الحيرة والاضطراب في حال الشدة يقول في قوله تعالى، و نادى أصحاب النار أصحاب الجنة ان أفيضوا علينا من الماء . . وإنما يظلبون ذلك مع يأسهم من الإجابة إليه حيرة في أمرهم كما يقمل المعتمل الممتحن (٢) .

ومنها الاستمجال كما في قوله تعالى وفاتنا بميا تمدنا ، يقول استمجال منهم العداب(٢).

ومنها الدعاء كا فى قوله تعالى دقل مو توا بغيظكم ، قال دعاء عليهم بأن يزداد غيظهم حتى بالمكوا به(١) .

وقد يكون الدعاء بمنا علم أنه واقع لا بحالة فيكون من باب اللجأ والضراعة إلى الله كما في قوله تعالى ربنا وآننا ما وعدتناعلى رسلك، فإنه من باب اللجأ إلى الله والحضوع له كما كان الانبياء عليهم الصلاة والسلام يستففرون مع عليهم أنهم مففود للمسلم يقصدون بذلك التذال لربهم والتضرع له والملجأ الذي هو سيا العبودية (ه) . ومن الدعاء بما علم أنه واقع لا محالة ما كان من بعض الانبياء عليهم

Carlo Carlo

And the second of the second o

the contract of the second

<sup>(</sup>۱) الكافات ج ۱ من ۲۷۱

<sup>(</sup>٧) اليكثاف ج ٧ س ١٨٥٠.

<sup>(</sup>۳) البُكتاب ۵۰ من ۱۹۰

<sup>(4)</sup> البكوان ما ١ س ٢١٣٠

<sup>(</sup>٥) الكفاف ج ١ من ٣٥١ .

السلام لما أفر غوا عظم جهدهم في الدغوة وما رجدوا من أقواهم إلا إعرازاً وعناداً كقوله تعالى حكاية عن موسى عليه السلام دربنا إنك أتيت فرحون وهلاه زينة وأموالا في الحياة الدنيا ربنا ليضلوا عن سبيلك ربنا اطمس على أموالهم وأشدد على قلوبهم فلا يؤمنوا حتى يروا العذاب الآليم . يقول فإن قلت ما معنى قوله ربنا ليضلوا عن سبيلك ؟ قلت هو دعاء بلفظ الآمر كقوله ربنا أطمس وأشدد وذلك أنه لما عرض عليهم آيات الله وبيناته عرضا مكروا وردد عليهم النصائح والمواعظ زمنا طويلا وحدرهم عذاب الله وانتقامه وأنذرهم عاقبة ما كانوا عليه من السكفر والصلال المبين ورآهم لا يزيدون على عرض الآيات الاكفراً وعلى الإنذار إلا استكباراً وعلى النصيحة إلا نبوا لم يبتى له معلمع فيهم وعلم بالنجربة وطول الصحبة أنه لا يحيء منهم إلا الني والعنلال وأن إيمانهم كالحال الذي لا يدخل تحت الصحة أو عدلم ذلك بوحي من الله اشتد غمنيه عليهم وأفرط مقته وكرهته لحالهم قدعا الله عليهم بما علم أنه لا يكون غيره كما تقول لمن الله إبليس وأخرى الله الدكافر مع علمك أنه لا يكون غيره كما تقول بأنه لم يبق له فيهم صلة وأنهم لا يستأهلون إلا أن يخذلوا ويخلى بينهم وبين ضلالهم بأنه لم يبق له فيهم صلة وأنهم لا يستأهلون إلا أن يخذلوا ويخلى بينهم وبين ضلالهم بأنه لم يبق له فيهم صلة وأنهم لا يستأهلون إلا أن يخذلوا ويخلى بينهم وبين ضلالهم بأنه لم يبق له فيهم صلة وأنهم لا يستأهلون إلا أن يخذلوا ويخلى بينهم وبين ضلالهم يتق له فيهم صلة وأنهم لا يستأهلون إلا أن يخذلوا ويخلى بينهم وبين ضلالهم يتق له فيهم صلة وأنهم لا يستأهلون إلا أن يخذلوا ويخلى بينهم وبين ضلالهم يتقاله فيها هم اله وأنه المناه والته المناه والته المناه والمناه والمناه المناه والمناه والمناه المناه والمناه و

ومن معانى صيغة الامر الدلالة على تناهى السخط من الآمو وذلك إذا كان المامور به غير مرغوب فيه كما فى قوله تعالى دليكفر وا بما آتيناهم وليتمتعوا فسوف يعلمون به قال الوبخشرى فإن فليت كيف جاز أن يامر الله تعالى بالسكفر وبأن يعمل المصاة ماشاؤوا وهو ناه عن ذلك ومتوعد عليه ؟ قلت هو بجاز عن الحذلان والتخلية وأن ذلك الامر متسخط إلى غاية ومثاله أن ترى الرجل قد عزم على أمن وحندك أن ذلك الامر متسخط إلى غاية ومثاله أن ترى الرجل قد عزم على أمن وحندك أن ذلك الامر خطأ وأنه يؤدى إلى ضرر عظم فتبالغ في اصحه وأستنزاله عن رأيه فإذا لم تر منه إلا الإباء والتصميم حردت عليه وقلت أنت وشأنك وافعل ما شئت فلا تريد بهذا حقيقة الامر وكيف والآمر بالشيء مريد له وأنت شديد السكراهية متحسر واسكنك كانك تقول له فإذ قد أبيت قد أبيت قبول

William Santon

Ort My and the

<sup>(</sup>١) الكفائ - ٢ مر٢٨٢ .

التصبيحة فالت أهل ليقال لك أفعل ما شئت وتبعث عليه ليتبين الى إذا فعلت مسعة رأى الناصح وفساد رأيك(١) .

ومنها النوغيب في المامور به وذلك إذا كان الآمر بالشيء عقب النهي عن تقييمه كما في قوله تعالى دولا تنقصوا المكيال والميزان أنى اراكم بخيرواني أخاف عليكم عذاب يوم عظيم وياقوم أوفوا المسكيال والميزان . يقول الزعشرى فإن قلت النهى عن النقصان أمر بالإيفاء فإ فائدة قوله أوفوا ؟ قلت نهوا أولا عن عين القبيح الذي كانوا عليه من نقص المسكيال والميزان لآن في التصريح بالقبيح تعيا على المنهى و تعييرا له ثم ورد الامر بالإيقاء الذي هو حسن في العقول معرفا بلفظه لزيادة ترغيب فيه و بعث عليه (٢).

وقد يكون الآمر بمنى الحبر فى صورة الآمر وذلك لممان منها الإشارة إلى النسوية بين فمل المامور به وتركه وهذا دال على نهاية السخط على المامور ورد أعماله إليه، أو دال على نهاية الرضا والقبول، يقول فى قوله تعالى وقل انفقوا طوعا أو كرها أن يتقبل منسكم ، فإن قلت كيف أمرهم بالإنفاق ثم قال أن يتقبل مشكم ؟ قلت هوامر فى معنى الحبر كقوله تبارك وتعالى و قل من كان فى العندلة فليمدد له الرحن مدا ، ومعناه أن يتقبل مشكم انفقتم طوعا أوكرها وتحوه قوله واستففر لهم أولا قستنفر لهم وقوله اسى، بنا أو احسنى . لا ملومة . وتحوه قوله واستنفر لهم أم لم تستنفر لهم ولا نلومك أسأت إلينا أم أحسنت . فإذا قلت متى يجوز نحو هذا ؟ قلت إذا دل السكلام عليه كا جاز عكسه فى قولك رحم الله زيدا وغفر له فإن قلت لم فعل ذلك ؟ قلت لنكتة فيه وهي أن كثير "أكانه يقول لهزة امتحنى لطف مملك عدى وقوة عبق الك وعاملينى وهي أن كثير "أكانه يقول لهزة امتحنى لطف معلك عندى وقوة عبق الك وعاملينى معتاه قول القاعل ؛

النوكالذي أن قد بالسيف هامدا لتصربه لم يستغفك في الود

<sup>(</sup>a) الكفاف دع س ٢٦٠ -

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج ١ س ٢٧٦ ٠

وكذلك المعنى انفقوا وانظروا هل يتقبل منسكم ؟ واستغفر لهم وانظرهل ترى اختلافا بين حال الاستفقار وتركد() .

ويكرر هذا التحليل في قوله تعالى استغفر لهم أولا تستغفر لهم ٣٠) .

وقد تشير هذه الطريقة إلى معنى إهانة المأمور واحتقاره وازدرائه وأنه لا يلتفت إلى فعله يقول في قوله تعالى وقل آمنوا به أولا تؤمنوا وأمر بالاحراض هنهم واحتقارهم والازدراء بشأنهم وإلا يكترث بهم وبايمانهم وبامتناعهم عنه وانهم أن لم يدخلوا في الإيمان ولم يصدقوا بالقرآن وهم أهل جاهلية وشرك فإن خيرا منهم وأفضل وهم العلماء الذين قرؤوا الكتب وهملوا بالوحى وبالشرائع قد آمنوا به وصدقوه (٢).

ومن معانى بجىء الخبر فى صورة الامر الدلالة على أنه حم وأجب كا فى قوله تعالى . فليضحكوا قليلا وليبكوا كثيرا ، يقول معناه فسيضحكون قليلا ويبكون كثيرا (جزاء) إلا أنه أخرج على لفظ الامر للدلالة على أنه حتم وأجب لا يكون غيره (٤) .

وقد يعكس هذا فيقع الآمر في صورة الخبركما في قوله تعالى يقاتلون فيسبيل الله يقول الزعشرى يقاتلون فيه معنى الآمر كقوله تجاهدون في سبيل ألله بأموالكم وأنفسكم (°) .

وبالاغة هذه الطريقة أن المأمور كما يقول الزعشرى (كأنه سورع **[ل الامتثال** والااتهاء فهو يخبر عنه (٦) ريقول أيضا (وإنما يخرج الامر في صورة النعير للبالغة في إيماب إيماد المأمور به فيجعل كأنه يوجد فهو يخير عنه (٢).

۱۱) السکفاف ج ۲ سه ۹۹ - ۹۱۹ .

<sup>(</sup>٧) الكمات ٢٠ س ٧٧٠

<sup>(</sup>٣) السكفاف ج ٢ من ٥٤٥

<sup>(1)</sup> الكتاف ج ٢ ص ٢٢٢

<sup>(</sup>ه) البكفاف مع ٢٤٩

<sup>(</sup>٦) السكفاف ج ١ ص ١١٨

<sup>(</sup>٧) الكفائد - ٧ س ٢٧٧

وقد يعبر القرآن عن حدث وقع بصيغة الآمر لتشير هذه الصيغة إلى كيفية وقوع هذا الحدث ، يقول في قوله تعالى ، فقال لهم الله موتوا ثم أحياهم، فإن قات ما معنى قوله فقال لهم موتوا افات معناه فأماتهم وإنما جي، به على هذه العبارة للدلالة على أنهم ماتوا ميئة رجل واحد بأمر الله ومشيئته وتلك ميئة خارجة عن العادة كأنهم أمروا بشيء فامتثالوه امتثالا من غير اباء ولا توقف كقوله تعالى إنما أمروا بشيء فامتثال الدكن فيكون (١) .

و يلاحظ الرعشرى ان تعميم الخطاب في صيغة الآمر دال على شرف المأمور به و فخامته . يقول في قوله تعالى دو بشر الذين آمنوا وعملوا الصالحات، فإن قلت من المامور بقوله تعالى و بشر ؟ قلت يجوز أن يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم و أن يكون كل واحد كاة ال عليه الصلاة والسلام بشر المشائين إلى المساجد في الفظل بالنور النام يوم القيامة ولم يأمر بذلك واحدا بعينه و إنما كل أحد مأمور به وهذا الوجه أحسن واجزل لانه يؤذن بأن الامر لعظمه و خامته شأنه عقوق بأن يبشر به كل من قدر على البشارة به (٢).

ومن خصائص صيغة الأمركما يقول الزعشرى أن يقع هقيبها ما يحث عامها ويدعو إليها ليقلاء السكلام ويأخذ بعضه بحجزة بعض يقول في قوله تعالى ويا أبها الناس انقوا ربكم الذي خلقسكم من نفس واحدة . فإن قلت الذي يقتضيه سداد المناس انقوا ربكم الذي خلقسكم من نفس واحدة ي يوجيها أو يدعو إليها؟ ويبعث عليها فكيف كان خلقه أياهم من نفس واحدة على التفصيل الذي ذكره موجبا للنقوى وداعيا إليها ! قلت لأن ذلا. بما يدل على القدرة العظيمة ومن قدر على نحوه كان قادرا على كل شيء ومن المقدورات عقاب العظيمة ومن قدر على نحوه كان قادرا على كل شيء ومن المقدورات عقاب النعمة السابقة عامم أن يتقوه في كفرانها والتفريط فيا يلزمهم من القيام بشكرها، النعمة الما يتقوى نقوى خاصة وهي أن يتقوه فيا يتصل بحفظ الحقوق بهنهم أو أراد بالمتقوى تقوى خاصة وهي أن يتقوه فيا يتصل بحفظ الحقوق بهنهم فلا يقطعوا ما بحب عليم وصله فقيل انقوا ديسكم الذي وصل بينسكم حيث

17. Think of 7 to 770

<sup>(</sup>۱) السكمات ج ١ س ٢٩١

<sup>(</sup>٢) للكفافح ١ ص ١٨

جملكم صنوفا مفرعة من أرومة واحدة فيا يجب على بعضكم لبعض فاقظوا عليه ولا تففلوا عنه وهذا المعنى مطابق لمعانى السورة(١).

النهى :

وقد يكون النهي عن الفعل دالا على شدة الرغبة في وقوعه موصوفاً بصفة ممينة حتى كأنه بدون هذه الصفة منهى عنه وني هذه الحالة تسكورت أداة الاستشناء مع النهي . وقد تؤدى صبغة الامر هذا المعنى فيقع الامر بالشيء والمراد الحرص علىالوصف بصفة معينة وكأن هذا الشيء بهذه آلصفة أمر جدير بالبحث هنه والجد في طلبه يقول الزعشري في قوله تعالى . ولا تموتن [لا وأنتم مسلمون، فالنهى في الحقيقة عن كونهم على خلاف حال الإسلام إذا ماتو كقواك لا تصل إلا وأنت خاشع فلا تنهاه عن الصلاة ولكن من توك الخشوع في حال صلاته . فإن قات فأى ليكنَّة في إدخال حرف النهي عن الصلاة واليس بمنهى عنها ؟ قلت النكتة فيه إظهار أن الصلاة التي لا خشوع فيها كلا صلاة فسكأنه قال أنهاك عنها إذا لم تصلها على هـذه الحالة ألا ترى إلى قوله عليه الصلاة والسلام لا صلاة لجار المسجد إلا في المسجد قانه كالتصريح بقولك لجار المسجد لا تصل إلا في المسجد وكذلك المعنى في الآية إظهار أن موتهم لا على حال الثبات على الإسلام موت لا خير فيه وأله ليس بموت السمداء وإن من حق هـذا الموت ألا يحل فيهم وتقول في الامر أيضاً من وأنت شهيد وليس مرادك الآمر بالموت ولكن بالكون علىصفة الشهداء إذا مات وإنما أمرته بالموت اعتدادا منك يميتنه وإظهاراً الفضاما على غيرها وأنها حقيقة بأن يبحث عنها (٢).

وقد يراد بالنهى عن الفعلى الاستمرار على الحال التي عليها المخاطب وذلك الذا كان المخاطب غير متصف بالمنهى عنه كافى قوله تعالى . لا يغرنك تقلب الذين كفروا فى البلاد يقول ، الرمخشرى فيه وجهان . . . والثانى أن وسوق الله والله كفروا فى البلاد يقول ، الرمخشرى فيه وجهان على الشرامه كقولة ، ولا كان غير مغرور بحالهم فاكد عليه ماكان عليمه وثبت على الشرامه كقولة ، ولا كان غير مغرور بحالهم فاكد عليه ماكان عليمه وثبت على الشرامه كقولة ولا كان غير مغرور بحالهم فاكد عليه ماكان عليم وهذا فى النهمى نظير قوله فى الآمر اهدنا المدنا المدنا المدنا الذين آهنو (۱) ،

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ١ س ٢٥٥

<sup>(</sup>٧) السكفاف ج ا من ١٩٤٠

<sup>(</sup>٧) السكفاف ج ١ مو ٢٠٧٠

وهذا الاسلوب نفسه الذي نهى به رسول الله عليه عن أفعال لا يجوز عليه التلبس بها يلحظ الرمخشري فيه معنى الإلهاب والتهييج والإثارة لشدة التمسك بما هو عليه .

يقول في قوله تعالى و لقد جاءك الحق من ربك فلا تكونن من الممترين ولا تكونن من الممترين ولا تكونن من الدين كذبوا بآيات الله ، ، فأثبت ودُم على ما أنت عليه من انتفاء المرية هنك والتكذيب بآيات الله ويجوز أن يكون على طريقة التهييج والإلهاب كفوله و فلا تكونن ظهيراً الكافرين ولا يصدنك عن آيات الله بعد إذ أنزلت إليك ، ولزيادة التثبيت والعصمة .

وقد يعمد البليغ إلى صورة من صور الفعل فيسلط الذي عليها ومراده النهى عن الفعل بصوره كلها إلا أن هذه الصورة التي اختارها البليغ أقبح صور الفعل وأبغضها عند النفس فاستجابة النفس إلى الكف عنها أطوع وأسرع وقد تنبه الزمخشرى إلى هذه الطريقة في آيات القرآن التي يراد فيها مواجهة النفس الإلسانية برذائلها المنفرة و تصوير هذه الرذائل أمامها في صورة منكرة كريهة حتى تنكف عنها وتلزم طريق الحدير . يقول الزمخشرى في قوله تعالى ، ولا تأكلو أموالهم فله ألى أهوالكم ، فإن قلت قد حرم عليهم أكل مال اليتامي وحده ومع أموالهم فلم ورد النهى هن أكله معها ؟ قلت لانهم إذا كانوا مستغنين عن أموال اليتامي ورد النهى هن أكله معها ؟ قلت لانهم إذا كانوا مستغنين عن أموال اليتامي ورد النهى هن أكله معها ؟ قلت لانهم إذا كانوا مستغنين عن أموال اليتامي ورد النهي هن أكله معها ؟ قلت لانهم إذا كانوا مستغنين عن أموال اليتامي ولانه من مال حلال وهم على ذلك يطمعون فيها كان القبح أبلغ والذم أحق ولانهم كانوا يفعلون كذلك فنمي عليهم فعلهم وسمع بهم ليدكون أزجر لهم (۱) .

وقد ينهى المخاطب عن السؤال هن الشيء ويكون في هذا النهى معنى تهويل حال الشيء وإن ما صابر إليه من الشدة والهول أمر لا يسأل عنه لفظاهته وبشأعته كا في قوله تعالى دولا تسأل عن أصحاب الجسيم ، : قال الزمخشوى معلقاً على قرارة النهى وقبل معناء تمظيم ما وقع فيه الكفار من العذاب كما تقول كيف فلان سائلا عن الواقع في بلية فيقال لك لا تسأل عنه ؛ ووجه التمظيم أن كيف فلان سائلا عن الواقع في بلية فيقال لك لا تسأل عنه ؛ ووجه التمظيم أن المستخبر يجزع أرب يجرى على لسانه ما هو فيه لفظاعته فلا تسأله ولا تكلفه

<sup>(</sup>۱) الكيال بر ١ س ٢٨٥٠

ما يضجره أو أنَّت بالمستخبرلا تقدر على أستاع خبره لإيحاشه السامع وأضجاره فلا تسأل عنه (۱) .

:= النياا ::

وقد أدار الزمحشري حول هذه الصيغه لوناً من الدواسة التحوية الادبية وبين خصوصيات في نداء القرآن السكريم وحللها وربطها بموضوعه ورسالته .

يقول في قوله تعالى « يا أيها الناس أعبدوا ربكم ، خطاب لمشركَ مكة ، وياحرف نداء ، وضع في أصله لنداء البعيد صوت يهنف به الرجل بمن يتاديه ، وأما نداء القريب فله أي والحمزة .

ثم استعمل في مناداة من سها وغفل وإن قرب تنزيلا له منزلة من بعد ، فإذا نودى به القريب المفاطن فذلك للتأكيد المؤذن بأن الخطاب الذي يتلوه معنى به جداً . فإن قلت في بال الداعي يقول في جوؤاره يارب ويا الله وهو أقرب إليه من حبل الوريد وأسمع به وأبصر ؟ قلت هو استقصار منهواستبعاد لحامن،مظان الزلقى وما يقربه إلى رصوان الله ومتازل المقربين مضما كنفسه وإقرارا عليها بالتقريط في جنب الله مسع فرط التهالك على استجابة دهوته والإذن لتدائه وابتهاله وأى وصلة إلى نداء ما فيه الآلف واللام . . . . وهو أسم مبهم مفتقر إلى ما يوصحه ويزيل أبهامه فلا بد أن يردفه أسم جنسأو مايجرى بحراه يتصف به حق يصح المقصود بالنداء وفي هـذا التدرج من الإبهام إلى التوصيح ضرب من التأكيد والتشديد وكلمة التنبيه المقحمة بين الصفة وموصوفها لقائدتين معاضدة حرف النداء ومكانفته بتأكيد معناه ووقوعها عوضاً بما يستحقه أى عن غيره ؟ قلت لاستقلاله بأوجه من التأكيد وأسباب من المبالغة الآن كل ما لادى ألله له عباده من أوامره و نواهيهوعظاته وزواجره ووعده ووعيده واقتصاص أخبار الامم الدارجة عليها وفير ذلك بما أنطلق به كتابه أمور عظام وخطوب جسام ومعان عليهم أن يتيقظوا لحسا ويميلوا بقلويهم ويصابرهم إليها وهم عنها

<sup>(</sup>١) الكفاف و ١ مد ١٣٩٠

غافلون فافتضت الحال أن ينادرا بالآكد الابلغ ١٠).

ويذكر الزمخشرى إن ندامالجاد في القرآن مظهر من مظاهر استعلاء الربوبية وانقياد الآشياء لهما ، وطذا يعمد القرآن إلى هذا الاسلوب وله عنه مندوحة ليبث في النفوس هيبة الربوية ، ويطبع فيها الشمور بعرتها وكبرياتها . يقول في قوله تعالى دو لقد آتينا داود منا فضلا ياجبال أربي ممه والطير، . فإن قات أي فرق بين هذا النظم وبين أن يقال وآتينا داود منا فضلا تأويب الجبال معه والطير؟ قلت كم بينهما ألا ترى إلى ما فيه من الفخامة التي لا تحفي من الدلالة على عزة الحربية وكبرياء الألوهية حيث جعلت الجبال مترلة منزلة المقلاء الذين إذا أمرهم اطاعوا وأذعنوا وإذا دعاهم سمعوا وأجابوا إشعارا بأنه ما من حيوان وجاد وناطق وصاحت إلا وهو منقاد لمشيئته غير بمتنع عن إدادته (٢).

أما نداء الرسول عليه السلام فقد لحظ الرمخشرى أنه لم يتاد باسمه كما نوهى غيره من الآنبياء عليهم السلام وذلك تشريفاً له ورفعا لمحله يقول في قوله تعالى ديا أيها النبي أتق الله ، جعل نداءه بالنبي والرسول في قوله يا أيها النبي اتق الله ويا أيها النبي المرسول بلخ ما آنزل اليك من وبك وترك نداءه بأسمه كما قال يا آدم ياموس يا عيسى ياداود كرامة له وتشريفاً وريئا بمحله وتنويها بفضله فإن قلت إن لم يوقع أسمه في النداء فقد أوقعه في الاخبار دفي قوله محمد وسول الله، وما محمد إلا رسول ؟ قلت ذلك لتعليم الناس بأنه رسول الله وتلقين لهم أن يسموه بذلك ويدهوه به فلا تفاوت بين النداء والآخبار ألا ما لم يقصد به التعليم والتلقين من الآخبار كيف ذكره بنحو ذكره ألنداء دلقد جاء كم دسول من انفسكم ، دوقال الرسول يادب ، دلقد كان الكم في النداء دلقد جاء كم دسول من انفسكم ، دوقال الرسول يادب ، دلقد كان الكم في وسول الله أسوة سهمة ، دوالمله ورسوله أحق أن يرضوه (٢) . .

وإذا حذف حرف النداء ترى الزمخشري يلعظ في هسدا الحذف معنى

Jan Berlin

<sup>(</sup>۱) الكفاف يه ١ س ١٨٠٠

<sup>(</sup>٧) السكفات و ١ س ١٥١)

<sup>(</sup>۴) الكفاف چ ۴ ص ۱۰ د

## القسم

وقذ تحدث الزمخشرى في صور القسم عن العلاقة بين المقسم به والمقسم عليه وبين أن أحسن القسم ما وضحت فيه هذه العلاقة يقول في قوله تعالى دحم والكتاب المبين إنا جعلناه قرآن عربياً ، أقسم بالسكتاب المبين وهو القرآن وجعل قوله إنا جعاناه قرآ نا عربياً جواباً للقسم ، وهو من الإيمان الحسنة البديعة لتتاسب القسم والمقسم عليه وكونهما من واد واحد ، واظهرة قول أبي تمام وثنا ياك أنها أغريض (٢) .

ويذكر العلاقة بين وصف المقسم به والمقسم عليه ويرى أن هذا الوصف ينبغى أن يكون له نوع حلاقة بالمقسم عليه فى الكلام البليغ ، يقول فى قوله تعالى و وقال الدين كفروا لاتاتينا الساعة قل بلى وربى لتاتينكم عالم الغيب لا يعزب عنه مثقال ذرة فى السموات ولا فى الارض، فإن قلت على الوصف الذى وصف به المقسم به وجه اختصاص بهسذا المعنى ، قلت عم ، وذلك إن قيام الساعة من مشاهير الغيوب، وأدخلها فى الحفية، وأولها مسارعة إلى القاب إذا قيل عالم الغيب فين أقسم باسمه على إثبات أنه كائن لا عالة ثم وصف بما يرجع إلى الغيب وأنه لا يفوته علم شىء من الحفيات وأندرج تحته إطاعته بوقت قيام الساعة فجاء ما تطلبه من وجه الاختصاص بحيثاً واضحاً (٢).

### التعجب ا

وقد لحظ الزمخشرى ما في طريقة التعجب من غير لفظه من قوة في الآداء ونفاذ إلى أدق مواطن الإدراك في النفس حين تواجهيما ينقائهما ووذا الهما

<sup>(</sup>١) السكفات ج ٢ س ٢٩٠٠.

<sup>(</sup>١) التكفاف ج ٤ ش ١٨٥

<sup>(</sup>٣) الكشائيرج ٢ م م ١٤٨

مواجهة قيها حدة وفيها قوة اليلتفت الإنسان[لى فطرته فيعود إليها. يقول|از مخشرى في قوله تعالى وكبر مقتا عند الله أن تقولوا مالا تفعلون. .

وهذا من أفصح كلام وأبلغه في معناه، قصد في كبر التعجب من لفظه كقواله علت عاب كليب بواؤها و مني التعجب تعظيم الآمر في قلوب السامعين لآن التعجب لايكون إلامن شيء خارج عن نظائره وأشكاله ، وأسئد إلى أن تقولوا ونصب مقتاً على تفسيره ، دلالة على أن قولهم مالا يفعلون مقت خالص لاشوب فيه لفرط تمكن المقت منه ، وأختير لفظ المقت لآنه أشد البغض وأبلغه (١٠).

المكلام المنصف :

وطريقة الكلام المنصف تكون غالباً في مقامات الحوار والجدل ولاشك أن في إنصاف الحاصم مايستدرجه إلى الحق ويقوده إليه وقد اعتمدالنبيون وانباعهم في اداء رسالتهم السكبيرة على هذا الاسلوب المهذب . . . وكان الزمخشري أديباً متذوفاً في فقه هذه الطريقة ويرى فهمها خاصا بالادباء وذوى الحسالبصير وقد صف أبأ عبيدة بانه أجفى من أن يفقه ما يقول فيها . . . يقول الزمخشرى في قوله تعالى وإن يك صادقاً يصبكم بعض الذي يعدكم فان قلت لم قال بعض الذي يعدكم وهو نبي صادق لابد لمسا يعدهم أن يصيبهم كله لابعضه ؟ قلت لانه احتجاج في مقاولة خصوم موسى ومناكريه إلى أن يلاوصهم ويداريهم ويسلك ممهم طريق الانصاف في القول وياتيهم من وجهة المناصحة فجاء بما علم انه أفري إلى تسليمهم لقوله، وأدخل في تصديقهم له وقبولهم منه فقال وإن يك صادةًا يصيبكم بعض الذي يعدكم ، وهو كلام المنصف في مقاله فير المشتط فيه ليسمعوا منه ولا يردرا عليه وذلك أنه حين فرصه صادقاً فقد أثبت أنه صادق في جميع ما يمد ، ولكنه أردفه يصبكم بعض الذي يمدكم ليهمدمه بعض حقه في ظاهر الكلام فيرسم أنه ليس بكلام من أعطاه حقه وافياً فضلا أن يتعصب له أو يرمى بالحصا من ورائه وتقديم السكاذب على الصادق أيضاً من هذا القبيل وكذلك قوله و إن الله لايهدى من هو مسرف كذاب ، . قان قلت فعن أبي هيهدة أنه فسر البعض بالمكل وأنشد بهت لبيد .

تراك أمكنة إذا لم أرضها . . . أو ير تبط بعض النفوس حامها

<sup>(</sup>١) الكمال جه من ١١٧ - ١١٨ (١) الكمال جا من ١١٥

قلت إن صحت الرواية عنه فقد حق فيه قول المازني في مسألة العلقي كان أجنى من أن يفقه ما أقول له(١٠) .

وهذه الطريقة توحى بمقصود المتكلم عا هو غالف لنظاهر العبارة فيها ، وقد أشار الزعشرى إلى أن الإيجاء بمقصود المتسكلم أفعل فى نفس السامع وإن كان معائداً وأجلب له وإن كان مشتطا فى أعراضه ، يقول فى قوله تعالى دوإنا أوإيا كم لعلى هدى أو فى صلال مبين، وهذا من السكلام المنصف الذى كل من سمعه من موال أو مثاف قال لمن خوطب به قد أنصفك صاحبك ، وفى درجه بعد تقدمة ما قدم من النقرير البليغ دلالة غير خفية على من هو من الفريقين على الهدى وهن هو فى المنظل المبين ، ولكن التعريض والتورية أفضى بالمجادل إلى الفرض وأهجم به على الفلية معقلة شغب الحصم وفل شوكته بالهوينا ونحوه قول الرجل لصاحبه علم الله الصادق مئى ومنك وإن أحدادا لسكاذب ومنه بيت حسان .

أتهجوه ولست له بكف. فشركا لحيركا الفدا. (۲)

وقد علق ابن المنير على هذا بقوله (وهذا تفسير مهذب وافتتان مستعذب ددته على مسمعى فزاد روئقا بالترديد واستعاده الحاطر كأنى بطيء القهم حين بعيد(٣) .

## النفي :

يشير الزمخشرى إلى أن النق قد يأتى فى صورة الإثبات وهو حيثت يدل على أبلغ الجمعود والإنكار يقول فى قوله تعالى «أهذا الذى بعث الله وسولا، وبعث الله رسولا وإخراجه فى معرض التسلم والإقرار وم على غاية الجمعود والإنسكاف سبخرية واستهزاء ولو لم يستهزئوا لفالوا أهذا الذى زعم أو ادعى أنه مبعوث من عند الله رسولا(1) .

وقد بمذف حرف الإصكار الدال على الننى ليسكون التنى أبلغ وآكد وذلك

· 1 / 2 / 2

<sup>(</sup>۱) السكفاف ج ع مو١١٧

<sup>(</sup>٢) الكفاف ج ٣ س ٤٠٩

<sup>(</sup>٧) السكفات ج ٢ مو٢٢٢

<sup>(</sup>٤) حاشية إن الغير في نفس الصفعة •

كفوله تعالى معلل الجنة التي وحد المتقون فيها انهار من ماء غير آسن، يقول الزعشرى فإن قلت ما معنى قوله تعالى مثل الجنة التي وعد المتقون فيها انهار كمن هو خالد في النار؟ قلت هو كلام في صورة الإثبات ومعنى النني والإنكار لانظوائه تحت حكم كلام مصور بحرف الإنسكار ودخوله في حيزه وانخراطه في مسلمكه، وهو قوله تعالى وافن كان على بيئة من ربه كمن زين له سوء عمله، فمكانه قبل امثل الجنة كمن هو خالد في النار فإن قلت فلم عرى من حرف الإنسكار وما فائدة النعرية ؟ قلت تعريته من حرف الإنسكار فيها زيادة موير لله المنابرة من يسوى بين القسك بالبيئة والنابع لهواه وانه بمنزلة من يشبت تصوير لمسكارة من يسوى بين القسك بالبيئة والنابع لهواه وانه بمنزلة من يشبت القسوية بين الجنه التي تحري فيها تلك الانهار وبين النار التي يستى أهلها الحيم ونظيره قول القائل:

أفرح أن ارزأ الكرام وأن أورث ذودا شصائصا نبلا

هو كلا مشكر للفرح برزية السكرام ووراثة الزود مع تعريته عن حرف الإنكار لانطوائه تحت حكم قول من قال أتفرح بموت أخيك ووراثة إبله والذى طرح لاجله حرف الإنكار إرادة أن يصور قبح ما أذن به فكأنه قال له نهم مثلى يفرح بمرزأة السكرام وبأن يستبدل منه زودا يقل طائله وهو من التسليم الذى تحمته كل إنكار(١).

وقد يتوجه النني إلى معنى ثابت ليفيد بهذا أن وجوده مخالف لما ينبغي أن يكون وأن الاصل في مثله أن يكون منفيا وذلك في قوله تعالى و لا تجد قوما يؤسنون بالله واليوم الآخر يو ادون من حاد الله ورسوله ، من باب التخييل خيل أن من الممتمع المحال أن نحد قوما مؤمنين يو الون المشركين والفرض به آنه لا ينبغي أن يكون ذلك وحقه أن يمتنع ولا يوجد بحال مبالغة في النهمي عنه والوجر عن طلابسته والتوصية بالتغلب في جانبة أعداء الله ومباعدتهم والاحتراس عن مخالطتهم ومعاشر تهيم (۱).

وقد يتوجه النبي إلى الفعل في حالة من حالاته وليس المراد تخصيص النبي

A plant of the state

(4) 安徽 文学, (4)

<sup>(</sup>۱) البكمات ج ٤ ص ١٠٥

<sup>(</sup>۷) السکلفات ۾ ۽ جي ۲۹۳

بهذه الحالة وإنمنا المراد نفيه في كل الأحوال وخصت هذه الحال لأن القعل همها أقبح فالنفس في طواعيتها لمجانبته أسرع . يقول في قوله تعالى وفلا وفت ولا فسوق ولا جدال في الحج، وإنمنا أمر باجتناب ذلك وهو واجب الاجتناب في كل حال لانه منع الحمج أسمج كلبس الحرير في الصلاة والنظريب في قراءة القرآن ، والمراد بالنفى وجوب انتفائها وأنها حقيقة بألا تكون (١) .

وقد يعدد البليغ إلى نفى نقيض الشىء قصدا إلى إثباته ، وفى هذه الطريقة مدرك الزعشرى لمسات فنية لها وقع ولها نفاذ، يقول فى قوله تعالى وإن الله ألا تجوع فيها ولا تعرى وإنك لا تظمأ فيها ولا تصحى، الشبع والرى والكسوة والكن هى الاقطاب التى يدور عليها كفاف الإلسان قذكره استجاعها أنه فى ألجئة وأنه مكفى لا يحتاج إلى كفاية كاف ولا إلى كسب كاسب كما يحتاج إلى ذلك أهل الدنيا وذكرها بافظ النفى لنقائضها التى هى الجوع والعرى والظمأ والصحوة ليطرق سمعه بأسامى أصناف الشقوة التى حذره منها حتى يتحامى السبب الموقع فيها كراهة لها(٢).

وقد يتوجه النفى إلى مقيد فيوم أن المراد الى المقيد فى حالة قيده خصوصا ولكن المراد هو المفيد والقيد فى كل الاحوال، يقول فى قوله المالى ولايسالون الناس إلحافا ، وهو الله للسؤال والإلحاف جيعاً كقوله و على لا حب لا يهتدى بمناره، يريد الهي المنار والاهتداء به (٣) ويبين مافى هذه الطريقة من الميالغة فى المفيد و محلل هذا ويبسطه يقول فى قوله تعالى ما للظالمين من حيم ولا شفيع الهياع فإن قاعه ما ممنى قوله تعالى ولا شفيع يطاع ؟ قلت يحتمل أن يتناول النفى يطاع فود عتمل أن يتناول النفى الشفاعة والطاعة معا وأن يتناول الطاعة دون الشفاعة كما تقول ما عشدى كتاب بباع فهو عتمل اللهيمة والمنيمة وإن عندك كتابا إلا ألمك لا تبيعه والفيهما يباع فهو عتمل الهيمة والمنيما ونحوه .

<sup>(</sup>١) الكفائد م ١ س ١٨٤

<sup>44-44</sup> m 4 + > (4)

<sup>147</sup> w 1 + . > (r)

و ولا ترى الضب بهذا ينجم . .

يريد افي العنب وانجمحاره فإن قات قامل أى الاحتمالين يجب حمله ؟ قلت على الاعرين جميعاً من قبل أن الشفعاء هم أولياء الله وأوليساء الله لا يحبون ولا يرضون إلا من أحبه الله ورضيه وإن الله لا يحب الظالمين فلا يحبونهم وإذا لم ينصروهم ولم يشفعوا لهم .. فإن قلت الفرض حاصل بذكر الشفيع ونفيه فما الفائدة في ذكر هده الصفة و نفيها ؟ قلت في ذكرها فائدة جليلة وهي أنها ضمت الهائدة في ذكر هده التفاء الموصوف مقام الشاهد على انتفاء الصفة لأن الصفة لا تتأتى بدون موصوفها فيكون ذلك إزالة لتوهم وجود الموصوف. بيانه أنك إذاهو تبت على القمود عن الفزو فقلت مالى فرس أركبه ولا همي سلاح أحارب به فقد جعلت عدم الفرس وفقد السلاح علة مانعة من الركوب والمحاربة كأنك تقول كيف يتأتى من الركوب والمحاربة ولا فرس لى ولاسلاح معي فكذلك ولاشفيع يعاع عمناه كيف بتأتى النشفيع ولا شفيع فكان ذكر التشفيع والأستشهاد على عدم تأتيه بعسدم الشفيع وضعاً لا نتفاء الشفيع موضع الآمر المعروف غير عدم تأتيه بعسدم الشفيع وضعاً لا نتفاء الشفيع موضع الآمر المعروف غير المذكر الذي لا ينبغي أن يتوهم خلافه (١) .

وقد يراد تعميم النق وشموله فيتجه النق إلى أخص حالات المنق التى يلوم من نفيها ننى ما عداها وذلك كما في قوله تعالى وليس بى صلالته يقول الزعشرى فإن قلت لم قال ليس بى ضلالة أخص من الصلال فلت لم قال ليس بى ضلالة أخص من الصلال فكانت أبلغ فى ننى الصلال عن نفسه كأنه قال ليس بى شىء من الصلال كما لوقيل لك ألمك تمسر، قلت مالى تمره (٢).

وقد يتجه النق إلى أبلغ حالات المننى والمراد نفيه فى حالاته كلما و ننى الأبلغ لا يقتضى ننى ما هو دونه ولكن المشكلم يعمد إلى هذه الطريقة ليلفت إلى أن المبلغ إلى أبلغ الحالات فى هذا الفعل المننى حقيق بمن هو فى مثل حاله مثال ذلك قوله تعالى دوله من فى السموات والارض و من عنده لا يستكبرون عن عبادته ولا يستحسرون ، فقد ننى هنهم الاستحسار الذى هو مهالغة فى الحسور

Company of the State of the Sta

William Barrier Barrier

<sup>(</sup>۱) السكفاف ۾ ٤ ش ١٢٢ - ١٢٣

<sup>(</sup>٧) الكهاف ج ٧ من ٨٩

والمراد انى أدنى مراتب الحسور لا أبلنها ، ونفى الابلنج كما قلمًا لا يستالوم الهيد الأقل ولسكنه عمد إلى هذا ليشير إلى أن ما هم فيه من مواصلة العبادة حقيق بأن يصيبهم بغاية العنصف والسكلال ، يقول الزمخشرى فإن قلت الاستحسار مبالغة في الحسور فسكان الابلنع في وصفهم أن ينفى عنهم أدنى الحسور ، قلت في الاستحسار بيدان أن ما هم فيده يوجب غاية الحدور واقصاه وأنهم احقاء لتلك العبادات الباهظة بأن يستحسروا فيا يفعلون أى تسبيحهم متصل دائم في جميع أوقائهم لا يتخلله فترة بفراغ أو شغل آخر (١) .

وقد يتجه النفى إلى ما علم نفيه وذلك الفت السامع إلى نفسه ومواجعة فكره حتى يرجع إلى الحق، وفيه ضرب من التهكم وذلك كما في قوله تسالى وماكنت لديهم إذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم وماكنت لديهم إذ يختصمون يقول الزبخشرى فإن قلت لم نفيت المشاهدة وانتفاؤها معلوم بغير شبهة ، وتوك نفى استهاع الانباء من حفاظها وهو موهوم ، قلت كان معلوماً عندهم علماً يقيفياً أنه ليس من أهل السهاع والقراءة وكانوا منكرين الموحى مع علمهم بأنه لا سهاع ولا قراءة ، ونحوه وماكنت بحانب الطوو ، وماكنت لديهم إذ أجموا أمره (٢) .

وتتكرر هذه الصورة من النفى ويكرو الزعشرى هذا التحليل الواحى في قوله تعمالى و ذلك من أنباء النبب نوحيه إليك وما كنت لديم إذ أجعوا أمرهم وهم يمكرون، قال الزعشرى والمعنى أن هذا النبأ غيب لم يحصل فى إلا من جهة الوحى لا بمك لم تحضر بنى يعقوب حين أجعوا أمرهم وهو القاؤهم أخاهم فى البتر كقوله وأجعوا أن يحملوه فى غيابة الجب ، وهذا تهكم بقريش و بمن كذبه لا ته لم يخف هلى أحد من المكذبين أنه لم يكن من حملة هذا الحديث وأشباهه ولا لتى قبها أحداً ، ولا سمع فيه ولم يكن من علم قومه ، فإذا أخبر به وقصى هذا القصص قبها أحداً ، ولا سمع فيه ولم يكن من علم قومه ، فإذا أخبر به وقصى هذا القصص المحبب الذي اعجز حملته وروانه لم تقع شبهه فى أنه ليس منه وأنه من جهسة الوحى، فإذا اندكروه تهكم بهم وقيل لهم علم بالمكابرة أنه لم يكن شاهداً لما منى من القرون الحالية ونحوه وما كنت بجانب الغربى إذ تصينا إلى موسى الأمر (۱) .

<sup>(</sup>۲) الکفائل ۾ د مد ۲۷۸

<sup>(</sup>١) الكفاف ج٣ س ٨٠

<sup>(</sup>٣) السكفاف ير٢ مو ٣٩٥

# اللقر ا

تكلم الرخشرى من إفادة صور التقديم لمنى الاختصاص وقد بينا رأيه فى علام وقد حاول بعض الدراسين أن يهد فرقا بين الاختصاص والحصر وقال المتخصيص قصد المشكلم إفادة السامع خصوص شىء من غير تعرض لفيره بإثباعه ولا تمنى بسبب اعتناء المشكلم بذلك الشيء وتقديمه له فى كلامه ، فإذا قلت زيدا ضربت كان المقصود الاهم إفاده خصوص وقوع الضرب على زيد لا إفادة حصول الشرب منك ولا تعرض فى الكلام أفير زيد بإثبات ولا تنى وأما الحصر فعناه ننى غير المذكور واثبات المذكور ويعبر عنه بما وإلا وبإنما فهو زائد على اللاختصاص ولا يستفاد بمجرد التقديم (١) وهذا المكلام غير صحيح لانه على اللاختصاص ولا يستفاد بمجرد التقديم (١) وهذا المكلام غير صحيح لانه ليس وصفا دقيقا لمفاد الاساليب فعنلا عن أنه يخالف فهم الثقاة فى دراسة التراكيب .

وتمكلم الزمخشرى هن النقى والاستثناء ومن الواضح أن البلاغيين هوسوا النقى والاستثناء في موضعين الأول القصر حيث بينوا القصر الإضافي وقصر الصفة على الموصوف والموصوف على الصفة وكان النقى والاستثناء كأنه وأس باب القصر، والثانى في علم البديع حين ذكروا تأكيد المدح بما يشبه الذم وحكسه، وكأنها في تصورهم لا تستعمل في الاساليب البليغة إلا في هذين الموضعين وأن معانها الادبية والبلاغية لا تعدوهما .

وقد اشار الزخشرى إلى إفادتها التأكيد أى تأكيد ما استعملت فيه وليس تأكيد المدح بما يشبه الذم ولا حكسه فقط وهذا التأكيد هو الذى تفرحت هنه دلالة القصر لانه تأكيد على تأكيد عم إنه يتجدد معناه تبعا لتجدد الجملة واختلاف سياقها ، فن ذلك التأكيد في مقسام النصح والارشاد ، كا في قوله تعالى د قل ما اسألكم عليه من أجر إلا من شاء أن يتخذ إلى ربه سهيلاء .

قال الزعشرى إلا فعل من شاء واستثنائه عن الآجر قول ذى شفقه عليك قد سعى لك فى تصميل مال: ما أطلب منك ثوابا على ما سعيت إلا أن تحفظ هذا المال ولا تصيمه فليس حفظك المال لنفسك من جنس الثواب لسكن صوره هو

ر إذا) عربي الشمس الانباني جه س٢٧

بصورة الثواب وسماه باسمه فأفاد قائدتين أحداهما خلع شهة الطمع فيالتواب من أصله كأنه يقول لك إن كان جفظك فالله ثوابا فأنى أطلب الثواب والثانية اظهاد الشفقة البالغة وأنك إن حفظت مالك احتد بحفظك ثوابا ورضى به كا وضى الشاب بالثواب(1).

ويلاحظ أنها أحسن ما تـكون موقعا إذا كان ما بعد إلا غير داخل فما قبلها أي في حال الاستثناء المنقطع وكأن البلاغيين وأكثرهم من مقدمي النحأة لما قصروا البحث فيها علىهذين الموضعين أستلهموا باب الاستئناء في النحو وكأن يجث القصر امتداد للاستثناء المتصل غير الموجب ، وبحث تأكيد المدح في أحد وجوهه امتداد للاستلناء المنقطع غير الموجب، وإذا كنا تلاحظ أتها أحسن ما تـكون موقعًا في حالة الاستثناء المنقطع فإن هذا يعني أن البلاعيين أهملوا بحث أحسن مواقعها لانهم لم يدرسوا من هذه الاحوال حالاً واحدة هي تأكيد المدح بما يشبه الذم وعكسه ولست ادرى لماذا اختص البلاغيون هذه الحالة ودرسوها وأهملوا غيرها من حالات التأكيد وهي جدكثيرة فيكتاب الله الذي هوغرض الآغراض من الدرانية البلاغية . وهناك كثير من الصور التي تتبه إليها الزعنشرى وثبه إليها وهيكما قلت تدور حول فائدة التأكيد يقول الوعشرى في قوله تعالى وليسلم طعام إلا من ضريع لا يسمن ولا يغفيمن جوع، أو أريد لا إطمام أصلا ، لأن الصريع ليس بطمام للبائهم فعنلا عن الانس لأن العلمام ما أشبع أو أسمن وهو مهما بمعزل كا تقول ليس لفلان ظل إلا الشمس تريد اني الغال على التوكيد<sup>(٢)</sup> .

ويقول فى قوله تعالى دقل لا يعلم من فى السعوات والأومن الفيب إلا الله ه فإن قلت لهم رفع اسم الله والله يتعالى أن يكون بمن فى السعوات والأومش؟ فلت دعت إليه تسكنة سرية . . . ليتول المعنى إلى قو لك أن كان الله بمن فى السعوات والارض، فهم يعلمون الغيب يعنى أن عليهم الغيب في استحالته كاستحالة أن يكون الله منهم كما أن معنى ما فى البيت بعنى قوله :

<sup>(</sup>١) المكتاف جه س١٩٧٧

<sup>(</sup>۲) السكفائد جاء مرد ۲۹

وبلدة ليس بهما أميس إلا اليماقير وإلا المبس إلا اليماقير وإلا المبس إن كانت اليمافير انيسا ففها أميس بتا للقول بخلوها عن الانيس (١) وبيان وجه الدلالة على التوكيد في هذه الجلة هو ماذكره البلاغيون في بيان وجه الدلالة في توكيد المدح بما يشبه الذم ،

ثم إن الزمخشرى يربط هذه الطريقة من التوكيد بطريقة أخرى يسميها العكس احيانا، وقد سماها البلاغيون طريقة الننويع واختلفوا في موضعها وهم يصنفون فنون البلاغة على علومها الثلاثة، يقول في قوله تعالى ديوم لا ينفع مالولا بنون إلامن اتى الله يقلب سلم، وهو من قولهم تحية بينهم ضرب وجيع وما ثوا به إلا السيف وبيانه أن يقال في هل ازيد مال وبنون فنقول ماله وبنوه سلامة قلبه تريد انى المال والبنين هنه و اثبات سلامة القلب له بدلا من ذلك (٢).

ويقول في قوله تعالى ، وما نقموا منهم إلا أن يؤمنوا بالله العزيز الحميد ، ومائقموا منهم وما عابوا منهم وما السكروا إلا الإيمان كقوله ولاعيب فيهم خير أن سيوفهم قال قيس الرقيات :

ما تقموا من بنى أميـــة إلا أتهم يحلمون إن غضبوا (٢) وواضح أن ما ذكره فى هذه الآية مر أمثلة البلاغيين فى باب البديع حين يتكلمون فى تأكيد المدح بما يشبه الذم .

قلنا إن الزعشرى تدكم فى التقديم وبين افادته للاختصاص وتسكم فى النفى والاستثناء وأشار إلى معانى هذه الآداة الآدبية وحسن موقعها فى باب التوكيد. وتقول إنه فى هذا الجمال يذكر ويشير إلى أنها تفيد قصر الصفة على الموصوف يقول فى قوله تعالى إنما نحن مصلحون ، وإنما لقصر الحسكم على شيء كقولك إنما ينظلن زيد ، أو لقصر الشيء على حكم كمقولك إنما زيد كاتب ومعنى إنما نحن مصلحون أن صفة المصلحين خلصت لهم وتمحضت عن غير شائبة قادح قيها عن وجه مصلحون أن صفة المصلحين خلصت لهم وتمحضت عن غير شائبة قادح قيها عن وجه

11

The state of the s

<sup>(</sup>١) السكواف م ٣ من ٧٩٧.

۲۵۲س ۲۳ س ۲۵۲س

<sup>(</sup>٢) الكهاف جه س٨٤٠ .

من وجوه الفساه(١) .

ويشهر الى ما فيها من معنى التعريض ، ذلك المنى الذى شرحة هبد القاهر شرحة مبسوطا وجعله أحسن مواقعها، يقول في قوله تعالى وأنما يستجيب الذين يسمعون على أن يصدقوك بمنزلة الموتى الذين لا يسمعون وأنما يستجيب من يسمع كقوله إنك لا تسمع الموتى (٢) .

والمقصور إعليه فى دائماً، هر المتآخر يقول فى قوله تعالى دائما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها، قصر لجنس الصدقات على الاصناف المحدودة وأنها مختصة بها لا يتجاوزها الى غيرها كأنه قيل انما هى لهم لا لغيرهم وتحوه قولك انما الخلافة لقريش ، تريد لا تتعداهم ولا تسكون لغيرهم (٢٠) .

وقد فهم بعض البلاغيين من كلامه فى غير هذا الموضع أن المقصور عليه فى إنما ليس بلازم أن يكون متأخراً بل قد يكون هو المتقدم وذلك كا فى قوله فى آية د إنما سكرت أبصارنا ، وقالوا إنما ليدل على أنهم يبتون القول بأن ذلك ليس إلا تسكيراً للابصار (1) .

وقد جمع الشهاب الحفاجى جملة من آراء البلاغيين في هذه المسألة وذكر موقف بعضهم من كلام الزمخشرى، يقول الشهاب بين الزمخشرى الحصر بقوله يبتون القول بأن ذلك ليس إلا تسكيراً وتبعه بعض المتاخرين وأوود عليه العلامة أن إنما تفيد الحصر في المذكور آخراً فيكون الحصر في الابصار لاف التسكير فكأتهم قالوا مسكرت أبصارنا لا عقولنا فنحن وأن تخيلنا هذه الاشياء بأبصاونا لسكن قالوا مسكرت أبصارنا لا عقولنا فنحن وأن تخيلنا هذه الابصار وقالوا بل تجاول علم بعقولنا في الحمل بحلول المنافق في شرح التلخيص الله يجوؤ ذلك إلى عقولنا وكذا قال الإمام أبضاً وهذا مبنى على أن تقديم المقصور على المقصور عليه لازم، أو خلافه ممتنع، وقد قال المحقق في شرح التلخيص الله يجوؤ

\* · \*

<sup>(</sup>١) الكتاف ج ١ من ٨٨٠٠

<sup>(</sup>٧) الكفاف جه مو ١٥

<sup>(</sup>١) الكفائد و١ ١٧٠

<sup>(</sup>١) السكفات ولا ص١٤٧

إذا كان تفسالتقديم مفيداً للقصر كما فيقو لذا إنما زيداً ضربت فإنه لقصر الضرب على زيد . قال أبو الطيب .

أساميا لم ترده معرفة إنما للة ذكرااها

اى ما ذكر ناها إلا للذه، وأجاب بأن الكلام فيما إذا كان القصر مستفاداً من النما وهذا ليس كذلك وجوابه غير مسلم فإنه قال في حروس الأفراح إن هذا الحسكم غير مسلم فإن قولك اتما قمت معناه لم يقع إلا الفيام فهو لحصر الفعل وليس بأخير ولو قصد حصر الفاهل لا نفصل ثم أورد أمثلة متعددة من كلام المفسرين تدل على خلاف ما قالد أهل المعانى في هذه المسألة فالظاهر أن الزعنشرى لا يرى ما قالوه معنطردا وهم قد غفلوا عن مراده هنا(۱).

وكلامه لا يدل على ما فهموه منه فليس فيه شي. يتملق بالمقصور عليه أو المقصور وإنما هو بيان لما تضمنه كلام المعاندين وأكدوه بإنما ليشتوا أن ذلك تسكير وليس بآية دالة على صدق الذي ، إما أن القسكير في الابصار لا في المقول فهذا شيء لم يمن الربخشري ببيانه وإنما عنايته ببيان ما قالوه عن الحجة المبيئة ولو أراد الزعشري ما فهموه من قصر الابصار على القسكير لقال ليدل على أنهم يبتون القول بأن أبصارهم ليست إلا مسكرة أما قوله بأن ذلك ليس إلا تسكيراً للابصار لا يتعداه إلى كونه تسكيراً للابصار لا يتعداه إلى كونه آية فهو قصر ما رأوه على القسكير لئني أن يكون حجة .

## الملات :

ويلحظ الزعشرى في العطف بالوار معانى أدبية لم يستخرجها النحاة غالبا ولم يلتفتوا إلميها لانها تتصل بالناحية الجمالية أكثر من اتصالها بالصواب والحطأ.

فن ذلك أن المعطوف عليه بالواو لا يكون مقصوداً بالحمكم وإنما يذكر للدلائلة على قوة صلته بالمعطوف وأنه منه بمكان وذلك كما فى قوله تعالى و يا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدى الله ورسوله، . يقول الزعشرى ويحوز أن يحرى مجرى قولك مرتى زيد وحسن حاله وأعجبت بعمرة وكرمه، وفائدة هذا الاسلوب

<sup>(</sup>١) مانية الدولي جه ١٨٦٠

الدلالة على أوة الاختصاص ولما كان رسول أنه عليه السلام من أنه بالمكان الذي لا يخني سلك به ذلك المسلك(٢) .

ويقول في قوله تمالي . ليحطمنكم سلبان وجنوده ، أراد ليحطمنكم جنود سليمان لجاء بما هو أبلغ ، وتحوه حجبت من نفس ومن اشفاقها (٣) .

وقد أخذ البلاغيون من كلامه في محليل هذه الطريقة أنه إذا ذكر أسمان متعاطفان والحبكم انما هو لاحدهما آفاد نوة اختصاص المعلوف بالمعلوف عليه وانهما بمنزلة ثىء واحد بحيث يصح لسبة أوصاف أحدما وأحواله إلى الآخر وأن هذه الطريقة غير طريقة البدل لآن الثاني هو المقصود بالنسبة فيه ففرق بين **قولله أحجبن** زيد وكرمه وأعجبن زيد كرمه<sup>(۱)</sup> .

ومن ذلك أى ومن مواقع الواو البلاغية \_ أن المعطوف قد لا يواد تشريكه في الحدكم مع المعطوف عليه وانما يراد اللفت إلى معنى يحدده سيأتي السكلام. يقول الزمخشرى فى قوله تمالى دفامسحوا بروۋسكموارجلكم، قرأ جماعة وأرجلكم بالنصب فدل على أن الارجل منسولة ، فإن قلت فا تصنع بقراءة الجوم ودخولها في حكم المسح ؟ قلت الأرجل من بين الأعضاء الثلاثة المفسولة تغسل يعسب المساء عليها فكانت مظنة الإسراف المذموم المنهى عنه فعطف على الثالث الممسوح لا لتمسح ولسكن لينبه على وجوب الافتصار في صب المساء عليا<sup>(1)</sup> .

وقد تدخل الواو على الجلة الواقعة صفة للنكرة وحينتذ تفيد تأكيد وصف الموصوف بالصفة يقول فى قوله تعالى دسيقولون ثلاثة رابعهم كلبهم ويقولون يحسة سادسهم كلبهم رجما بالغيب ويقولون سبعة وثامنهم كلبهم قل ربى أحلم يعديمهم، فأنه قلت فا هذه الواو الداخلة على الحلة الثالثة، ولم دخلت عليها دون الأولين؟ قلت هي الواو التي تدخل على الجلة الواقعة صفة للنكرة كما تدخل على الواقعة حالاً عن المعرفة في نمو قولك جاءتى وجل ومعه آشر ومروث بزيد وفي يده سيف • ومته

<sup>(</sup>۱) الكفائد جه مدود

<sup>(</sup>۲) الكفائد جه ١٨٧٠

<sup>(</sup>٧) تنظر ماهية العمال جه س ٢٩٤ والكتافه جه ص ١٩٥٠ - ١٩٩١

<sup>(1)</sup> الكفاله جا سلاله

قوله تعالى . وما أها كمنا من قرية إلا ولها كتاب معلوم ، وفائدتها تأكيد الصوق الصفة بالموصوف والدلالة على أن اتصافه بها أمر ثابت عستقر ، وهذه الواو هي التي أذنك بأن الذين قالوا سبعة وثامنهم كلبهم قالوا عن ثبات وعلم وطمأ نيئة نفس ولم يرجموا بالمظن كما قال غيرهم والدليل عليه أن الله سبحانه اتبع القولين الآوليين قوله وجا بالغيب واتبع القول الثالث قوله وما يعلمهم إلا قليل وقال ابن عباس رضى الله عنه حين وقعت الواو انقطعت العدة لم يبق بعدها عدة عاد يلتقت إليه (۱) ،

ويكرر هذا المكلام في قوله تعالى وما أهلمكنا من قرية إلا ولها كتاب. معلوم (٢).

وقد تقع الواو فاصلة في ذكر الشيء بألفاظ متعددة كل منها مشعر بوصف من أوصافه فنفيد هذه الواو أن هذا المذكور جامع لمكل هذه الصفات يقول في قوله تعالى و وإذا آنينا موسى المكتاب والفرقان ، يعنى الجامع بين كونه كتاباً منزلا وفرقانا يفرق بين الحق والباطل يعنى التوراة كقولك رآيت الغيث والليث تريد المرجل الجامع بين الجود والجراءة ، ونحوه قوله تعسمالى و ولقد آنينا موسى وهرون الفرقان وصياء وذكرى المنقين قوى يعنى الجامع بين كونه فرقانا وصياء وذكرى المنقين قوى يعنى الجامع بين كونه فرقانا وصياء

وقد تقع الوار بين الصفات الاشارة إلى أن الموصوف بلغ السكال في كل صفة منها يقول في قوله تعالى و الصابرين والصادةين والقانتين والمنفقين والمستففرين بالاسحار ، والوار المتوسطة بين الصفات الدلالة على كالهم في كل واحدة (٤)منها .

وقد تفيد الواء أنأحد المتعاطفين قد بلخ في الوصف المراد بيانه مبلغ الآخر الذي حرف وشهر ببلوخه الغاية فيهذا الوصف . يقول في قوله تعالى . واتقوا الله

<u>1</u> 4 €

rasiliză Nej Nijariz

<sup>(</sup>١) الكفائمية مر٧٠٠

<sup>(</sup>٢) ينظر الكشاف ج س ١٤١٤.

<sup>(</sup>٣) الكفاف ج ١ ص ١٠٠١ (٣)

<sup>(</sup>٥) الكفاك بر ١ س ٢٦٧

الذي تساءلون به والارجام. . وقد آذن عز وجل إذ قرن الارحام باسمه أرب صانها منه بمكان كما قال و لا تعبدوا إلا الله وبالوالدين إحسانا (١) .

ويقول في قوله تمالى دسنكتب ما قالوا وقتلهم الانبياء بغير حق، وجعل قتلهم الانبياء وينة له إيذا تا بأنهما في العظم إخوان (٣).

وقد تأتى الصفات متنابعة لا يفصلها عاطف ثم تقع الوار بين صفتين منها وبهذا مختلف لسق هاتين الصفتين عن باقى الصفات ويبحث الزخشرى مر هدة المخالفة . يقول فى قوله تعالى وحم تنزيل الكتاب من الله العزيز العلم غافر الذئب وقابل التوب شديد العقاب ذى العاول . فإن فلت ما بال الواو فى قوله وقابل التوب ؟ قات فيها نكتة جليلة وهى إفادة الجمع للذنب التأتب بين رحتين بين أن يقبل توبته فيكتبها له طاعة من الطاعات وأن يحملها عادة للذاوب كأن لم يذنب يقبل توبته فيكتبها له طاعة من الطاعات وأن يحملها عادة للذاوب كأن لم يذنب

وقد تقع الواو بين صفتين من الصفات المتنابعة بدون عاطف لا للاشاوة إلى أنه أن المذكور يحمع بين الصفتين كما في الآية السابقة ولـكن الاشارة إلى أنه لا يحـكن الجمع بينهما لتنافى المعنى فيهما يقول في قوله تعالى . عسى ربه إن طلقكن أن يبد له أزواجا خيراً منكن مسلمات مؤمنات كانتات تأثيات عابدات ساتحات اليهات وأبكارا. . فإن قلت لم أخليت الصفات كلها عن العاطف و وسط بين الشيبات والإبكار ؟ قلت لانهما صفتان متنافيتان لا يحتمعن فيهما اجتماعهن في سائر الصفات فلم يكن بد من الواو (٤) .

وقد أشار الزعشرى إلى ما يفيده عطف البيان من معنى التوكيد والتقرير وذلك لآن البيان يعنى أن لمبين هو عين الشيء المتقدم لآنه تفسير له وتبيين وبهذا يتكرر ذكره ثم إنه قد يكون في المعطوف عليه معنى من المعاتى التي يتعيز بها فيصير هذا المعنى وصفاً للمعطوف وعلامة له . يقول في قوله تعالى « وإذ تادى

Crit ...

ر1) الكفاف ج ١ س ٢٥٦

<sup>(</sup>٢) الكفافع ١ ص ١٤٣٠ .

<sup>(</sup>٢) الكفاف ج ٤ مر ١١٩٠٠

<sup>(</sup>a) البكفاف ج a س فه 8 - 80 .

ربك موسى أن اكت القوم الظالمان قوم فرعون، سجل عليهم بالظلم بأن قدم القوم الظالمان ثم عطفهم عليهم عطف البيران كأن معتى القوم الظلمان وترجمته قوم فرعون (۱). ويقول في قوله تعالى ألا بعدا لعاد قوم هود (قوم هود عطف بيان العاد فإن قلت ما الفائدة في هدذا البيان والبيان حاصل بدونه ؟ قات الفائدة فيه أن يوسيوا بهذه الدعوى وسما وتجعل فيهم أمراً محققاً لا شبهة فيه بوجه من الوجوه (۲).

## البدل:

وطريقة البدل لا تسكاد تختلف من الناحية البلاغية عن طريقة عطف البيان فكلاهما فيه تثنية و تأكيد، لآن فيه جما بين المفسر والتفسير، وكلاهمامشمر بأن الثاني هو دين الأول وكأنه ترجمته وإن كان أخص منه في بعض صوره ، وكلام الزمخشرى في البدل لايختاف كثيراً عن كلامه في مطف البيان . يقول في قوله تعالى و اهدنا الصراط المستقم صراط الذين أنعمت عليهم (صراط الذين أنعمت عليهم) بدل من الصراط المستقم ، وهو في حكم تكرير العامل ، كأنه قيل اهدنا الصراط المستقيم اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم كما قال الذين استضعفوا لمن آمن منهم قَانِ قَلْتُ مَا عَالَمُهُ البِدُلُ ؟ وهلا قيل اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم ؟ قلت غائدته التوكيد، لما فيه من التثنية ، والتـكرير ، والإشمار ، بأن الطريق المستقيم بياءه و تفسيره صراط المسلين ليكون ذلك شهادة لصراط المسلين بالاستقامة على أَبِلَغَ وَجِهُ وَآ كُدُهُ كُمَّا تَقُولُ هِلَ أَدَاكُ عَلَى أَكُرِمُ النَّاسُ وَأَفْضَلُهُم ؟ فَلَانَ: فَيكُون ذَلِكُ في وصفه بالسكرم والفضل من قولك على أدلك على فلان الآكرم الأفضل لأنك تثبت ذكره بحملا أولا ومفصلا ثانيا وأوقعت فلانا تفسيرا وإيضاحا الأكرم الافعنل فجملته علماً في السكرم والفضل فسكانك قلت من أراد رجلا جامعاً للخصلتين فعلية بفلان فهو المشخص المعين لاجتماعهما غير مدافع ولا منازع (۱).

ولا تحده قد ذكر فائدة البدل في تفسيره بمثل ما ذكره هنا وما ذكره في غير

<sup>(</sup>۱) المكتاب ع م ١٩٣٧ .

<sup>(</sup>۱) الكفائع ٢ س ٢١٧

<sup>(</sup>٧) الكفاف ع ١ ص ١١٧

هذا الموضع لا يعدو أن يكون تلخيصاً لبعض ما ذكره هذا ، كما يقول في قوله تعالى , ولا بويه لسكل واحد النهما السدس ، فإن قلت فهلا قبل ولسكل وأحد من أبويه السدس وأي فائدة في ذكر ـ لا بويه أولا ـ ثم في الإبدال منهما ؟ قلت لان في الإبدال والتفصيل بعد الإجمال تأكيداً وتشديداً كالذي تواه في الجسع بين المفسر والتفسير (١) .

## الوصف :

وقد لاحظ الزعشرى أن الصغة قد تسكون للدلال على تعظيم الموصوف كما فى قولد تعالى • ولا آمين البيت الحرام يبتغون فعنلا من ربهم ورصوانا • يقول أى لايتعرضون لقوم هذه صفتهم تعظيماً لهم واستنكارا أن يتعرضوا لمثلهم(٣) -

وقد تسكون لمدح الموصوف عظم يقول في قوله تعالى ، يمكم بها الثبيون الجريت صفة عظيمة على موصوف عظم يقول في قوله تعالى ، يمكم بها الثبيون الذن أسلوا ، صفة أجريت على النبيين على سبيل المدح كالصفات الجاوية على القديم سبحانه لا التفصيل والتوضيح ، وأريد بإجرائها التعريض باليهود وأنهم بعداء عن ملة الإسلام التي هي دين الانبياء كلهم في القديم والحديث (٣) ، والثمويض باليهود وبأنهم بعداء عن ملة الإسلام التي هي دين الانبياء لا يكون والثمويض باليهود وبأنهم بعداء عن ملة الإسلام التي هي دين الانبياء لا يكون ألا لان الصفة قد أفادها الموصوف مزيداً من التعظيم والتقدير ، فالمدح للذي ذكره الوعشري مدح للصفة والموصوف مما وقد علق ابن المنبير على هذا بحاله يفيد اعتراضه على كلام الوعشري منحيث إن الصفات الجاوية على القديم سيحانه وعلى النبيين عليهم السلام والملااسكة المقربين إنما هي لإعظام الصفات بالموصوفين لا لإعظام الموصوفين بالصفات وأن النرض منها هو حث الناس على اكتسابهم لا لإعظام الموصوفين بالإسلام بعدها يكون نزولا من الاعلى إلى الادق وهدا أعنى من الإسلام فانون مدحهم بالإسلام بعدها يكون نزولا من الاعلى إلى الادق وهدا أعنى مدح الصفات المغات من الاحلى إلى الادق وهدا أعنى مدح الصفات البلافة في الترقى في الصفات من الاحلى إلى الادق وهذا أعنى مدح الصفات المغات من الاحلى إلى الادق وهدا أعنى مدح الصفات البلاف في المنات المنات من الاحلى إلى الادق وهدا أعنى مدح الصفات البلاف في المنات المن

<sup>(</sup>١) السكفاف ج ١ س ٣٧٧

<sup>(</sup>٧) السكفائد ج ١ مد ١٩٩٤

<sup>(</sup>٣) الكفائع 1 س ع ١٩٤ - ١٩٥

باللوصوفين طريقة عرفها الشعراء وعليها قول القائل في مدح المصطني عليه السلام: ما إن مدحت محدا بقصيدت للكن مدحت قصيدتي بمحمد

وهذا ملخص ما ذكره ابن المنير وهو كلام طيب واسكنني كما قلت أرى أن كلام الوعشرى يفيد ما اعترض عليه به من أن الوصف هما لمدح الموصوفين والصفات بدليل ما ذكره من التعريض ولان فضل النبوة على الاسلام لايغيب عنه ولان الترقى من الادتى إلى الاعلى أمر لا يجهله كا سنبين وأنه لا ضير عليما إن قلما إن صفات القديم سبحانه مدح له لانها خاصة به كالقدرة والرزق والاحياء إلى آخرها كما أن وصف النبيين بالاسلام مدح لهم لان الله قد اختاره لهم فلا على إذن لما اعترض به ابن المنبر ،

وقد يكون الوصف للافادة بأن الموصوف أمر يستعظم وقوعه ويستبعد حدوث مثله كما في قوله تعالى كبرت كلة تخرج من أفواههم ، قال الزمخشرى ووصفه لـكلمة تفيد استعظاما لاجترائهم على النطقها وإخراجها من أفواههم فإن كثيراً ما يوسوسه الشيطان في قلوب الناس ويحدثون به أنفسهم من المنكرات لايتمالكون أن يتفوهوا به ويطلقوا به السنتهم بل يكظمون عليه تشووا من إظهاره فكيف بمثل هذا المنكر (۱) .

وقد يكون الرصف لزيادة التعميم والإحاطة كما في قوله تصالى و وها من داية في الارض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم يقول فإن قلت وهامن داية ولاطائر إلا أمم أمثالكم وما معنى زيادة قوله في الارض ويطير بجناحيه؟ قلت معنى ذلك زيادة التعميم والإحاطة كانه قبل وما من داية قط في جبيع قلت معنى ذلك زيادة التعميم والإحاطة كانه قبل وما من داية قط في جبيع الارضين السبع وما من طائر قط في جو الساء من جميع ما يطير بحثاحيه إلا أم أمثالكم محفوظة أحوالها غير مهمل أمرها (٧) و

وقد يكون الوصف لتحديد المراد من الموصوف وتمييز مدلوله وذلك إذا كان دالا على أمرين والمراد تخصيص أحسسه هماكما في قوله تعالى . وقال الله لاتتخذوا الهين اثنين إنما هو إله واحد قال الزعشرى فإن قلت إنمسا جمعوا بين

<sup>(</sup>۱) الكفاف ج ٢ ص ٤٩٥

<sup>(</sup>١) الكفاف لا من ١٦

المدد والمعدود فيا وراء الواحد والإثنين فقالوا عندى رجال ثلائة وأقراس أربعة لآن المعدود عار من الدلالة على العدد الحاص وأما رجل ورجلان وقرس وفرسان فعدودان فيهما دلالة على العدد فلا حاجة إلى أن يقال رجل واحسد ورجلان ائنان فيا وجه قوله الهين اثنين؟ قلت الاسم الحامل لمعنى الأفراد والتثنية دال على شيئين على الجنسية والعدد المخصوص فإذا أريدت الدلالة على أن المعنى به منهما والذي يساق له الحديث هو العدد شقع بما يؤكده فدل به على القصد إليه به ألا ترى أنك لو قلت إنما هو إله ولم تؤكده بواحد لم يحسن وخيل القصد إليه به ألا ترى أنك لو قلت إنما هو إله ولم تؤكده بواحد لم يحسن وخيل أنك تثبت الالوهية لا الوحدائية (١).

ويدرك الزخشرى الملائمة الدةيقة بين الصفات والموصوفين ويعينه على هذا تأمل بصير لمدلول السكفات وإيجاءاتها ، يقول في قوله تعالى و لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار . فإن قلت لم جعلت الشمس غير مدركة والقمر غير سابق ؟ قلت لان الشمس لا تقطع فلسكها إلا في سنة والقمر يقطع فلسكة في شهر فسكاءت الشمس جديرة بأن توصف بالإدراك لتباطىء سيرها عن سير القمر وكان القمر خليقاً بأن يوصف بالسبق لسرعة سيره (٣) .

وقد يوصف الموصوف بصفتين متنابعتين دائنين على معتى واحد دلالة عامة إلا أن إحداهما أبلغ من الآخرى ، وحينتذ يبين الزمخشرى أن الآصل في مثل هذا النوع من الصفات أن يرتبه المتسكام ترتبباً ينتقل فيه من الآدتى إلى الآحلى فيقال هو أبيض اصع ولا يقال هو ناصع أبيض فإذا جاء الكلام البليغ على غيرهذا الترتيب فذلك المرض يكشف غنه النظر الواهى يقول في قوله تعالى ويسم الله الرحم المرافع في في في في من الوصفين على ما هو دونه والقياس الترقى من الآدنى إلى الآعلى كقولهم فلان عالم تحرير وشجاع باسل وجواد فياض ؟ قلت لما قال الرحن فتناول جلائل النعم وعظائمها وأصولها أردفه الرحم فياض ؟ قلت لما قال الرحن فتناول جلائل النعم وعظائمها وأصولها أردفه الرحم كالمنتمة والرديف ليقناول مارق منها و بطن (٣) .

<sup>(</sup>١) الكشاف ج ٧ مو ١٧٥

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج ٤ ص ١٤

<sup>(</sup>١) المكفاف ج ١ مو ٧

### الألق :

والحدق لا يكون إلاعند العلم وأمن الإلباس والشيء إذا علم وشهر موقعه سهل حدقه واسقاطه، والرخشرى يقرر هذا الآساس في قوله تعالى دلو لشاء جعلناه أجاجا فلولا تشكرون، يقول فإن قلت لم أدخلت اللام على جواب لو في قوله تعالى لو قشاء جملناه على المساه حطاما ونزعت فيه هنا؟ قلت إن لو لما كانت داخلة على جملتين معلقة الماييم بالاولى تعلق الجزاء بالشرط ولم تمكن مخلصة الشرط كإن ولا عاملة مثلها وإنما سرى فيها معني الشرط اتفاقا من حيث إفادتها في مضمون جملتها أن الثاني امتنع لامتناع الاول افتقرت في جوابها إلى ما ينصب علما على هذا التعلق فزيدت هذه اللام لتمكون علما على ذلك فإذا حذفت بعد ما صارت علما مشهور المكانه فالان الشيء إذا علم وشهر موقعه وصار مالوفا وما نوسا به لم يبال بإسقاطه عن اللفظ استغناء (۱).

ولم يكن كلام الزعشرى فى الحذف مقصورا على بيان المحذوف كا هو الحال عند كثير من البلاغيين وإنما كان يبحث سره دائما ويكشف ما ينطوى عليه من معنى بلاغى . فالخبر قد يحذف ليفيد حذفه مزيدا من النقوية والنوكيد يقول فى قوله تمالى واعلموا أنما غنمتم من شى. فأن ته خمسة ، فإن ته مبتدأ خبره محذوف القديره فتى أو قواجب أن ته خمسة وروى الجعنى عن أبي عمرو فإن اقه بالسكسر وتقويه قراءة النخمى فلله خمسة والمشهورة آكدو أثبت الايجاب كأنه قبل فلابد من ثبات الخس فيه ولاسبيل إلى الاخلال به والنفريط فيه من حيث أنه إذا حذف الحبر واحد من المقدرات كقواك ثابت واجب حق لازم وما أشبه ذلك كان أقوى لايجابه من النص على واحد (٢).

ولحذف الموصوف في بعض المواقع ذوق يدرك صاحب الحس ولا يخطئه والزعنشري يشير إلى هذا ويعلل هذا الحسن بما في الحذف من الابهام يقول في قوله تعالى وأن هذا القرآن يهدى الى هيأةوم،الحالة الى هي قوم الحالات وأسدها أو للملة أو الطريقة وأيما قدرت لم تجد مع الاثبات ذوق البلاغة الذي تجده مع

<sup>(</sup>١) الكفال ج و ص ١٧١ .

٢٧ الكفال جاس٢٧٠.

الحذف لما في ابهام الموصوف بحدقه من فحامة تفقد سع أيصاحه (١) .

وفى حذف المقمول ملاحظات قيمة تبلغ الغاية فى الدقة وسمو الادراك يقول في قوله تمالى وقالا ربنا إنا نخاف أن يفرط علينا أو أن يطنى . أو أن يطنى بالتخطي إلى أن يقول فيك مالا ينبغى لجرءته عليك وقسوة قلبه وفي الجيء به مكذا على الاطلاق وعلى سبيل الرمز باب من حسن الادب وتحاش عن التفوه بالعظيمة (٢) .

وقد يكون حذف المفعول الدلالة على عظمة المحذوف حتى إنه لا يكتشه ولا يحيط به وصف كما يقول فى قوله تعالى دفإنا خلفنا كم من تراب ثم من تطفة ثم من علقة ثم من مضفة مخلقة وغير مخلقه لنبين السكم . . وورود الفعل غير معدى إلى المبين إعلام بأن أفعاله هذه يتبين بها من قدرته وعلمه مالا يكتشه الذكر ولا يحيط به الوصف(۱) .

وقد يكون حذفه للدلالة على التمميم وإنه يتفاول كل ما يصبح أن يدخل تحت هذا الفعل فليس ذكر البعض بأولى من الآخر كما في قوله تعالى إياك استعين م يقول فإن قلت لم أطلقت الاستعانة به وبتوفيقه على آداء العبادة ويكون قوله اهدنا بيانا المعلوب من المعونة كأنه قبل كيف اعيد-كم ؟ فقالوا أهدنا العراط المستقيم وإنما كان أحسن لئلاؤم الدكلام وأخذ بعضه بحجزة بعض (2).

ويما شاع حذف حتى لايكاد بذكر مفعول شاء وأراد يقول فى قوله تعالى ولو شاء الله لذهب بسمعهم وأبصارهم ومفعول شاء محذوف لأن الجواب يدك عليه والمعنى ولو شاء الله أن يذهب بسمعهم وأبصارهم لذهب بها ولقد تسكائر هذا الحذف فى شاء وأراد لا يسكادون يبرزون المعمول إلا فى الشىء المستقرب كذهو قوله:

<sup>(</sup>۱) الكفاف ج ٧ س ٨٠٥ .

<sup>(</sup>٧) السكفان جا ص ٢٩٩٠

<sup>(</sup>٣) الكفات ج٣ من ١٥

<sup>(1)</sup> البكيات ۾ ٣ من ١١٤٠ .

فلو شأت أن أبكي دما لبكيته ...

وقوله تمالى لو أردنا أن تتخذ لهوا لا تخذناه من لدنا ، لو أراد الله أن يتخذ ولدا(؟).

ويعترض أبو حيان على ماذهب إليه الزعشرى من أن مفعول المشهئة فى الآية والبيت إنما وجب ذكره لانه أمر مستغرب لا يصح أن يكون المذكور دليلا هليه ، يعترض أبو حيان على هذا ويقول إن الذكر هنا ليس لما ذكره الزعشرى وإنما هو لمود الضميراذ لو لم يذكر لم يكن الضمير ما يعود عليه (٢) م

وكلام أبي حيان مرفوض، لأن عود الضمير لا يوجب ذكر المفعول مقدما عليه إذ يمكن ذكر المفط الصريح بدل الضمير ويكون البيت لو شئت لبكيت دما و تبكون الآية لو اردنا لاتخذنا لهوا من لدنا وهذا كلام غامض لآنه ليس فيه ما يدل على المحذوف لغرابته فذكر المفعول هنا متعين كما قال الزمحشرى والسبب الذي ذكره.

والزعنشرى يد كر ضرورة أن يكون المقدر من جنس المذكور الدال عليه ولا ينظر في هذا القرائن الآخرى إذا كانت تدافع دلالة المذكور يقول في قوله تمالى وإذا أردنا أن نهلك قوية أمرنا هم فياففسقوا فيها، أمرناهم بالفسق ففسقوا والامر بجاز فإن قلت هلا زعمت أن معناه أمرناهم بالطاعة ففسقوا ؟ قلت لأن عالا دليل عليه غير جائز فكيف يحذف ما الدليل قائم على نقيضه ، وذلك أن المأمور به إنما حذف لان فسقوا يدل عليه وهو كلام مستفيض يقال أمرته فقرأ عناطبك علم الذيب و عدم فقد ومت من عناطبك علم الغيب و م

فإن قلت علا كان تبوت العلم بأن الله لا يأمر بالفحشاء وإنما يأمر بالقصد والحبير دليلا على أن المراد أمرناهم بالحبر ففسقوا ؟ قلت لا يصح ذلك لآن قوله فقسقوا يدافعه فحكا نك أظهرت شيئا وأنت تدعى اضار خلافه ... وتظاير أمر شا. في أن مفعوله استفاض فيه الحلف لدلالة ما بعده عليه تقول لو شا. لا حسن

\$ 1.3 miles 1 miles 1

<sup>(</sup>١) الكفاله بدا س ٦٦ .

<sup>(</sup>٢) ينظن اليمر اللهيط ۾ ١ من ١٨٠ .

إليك ولو شاء لاساء إليك تريد لو شاء الإحسان ولوشاء الإساءة قلو ذهيث تعتمر خلاف ما أظهرت وقلت قد دلت حال من أسندت إليه المشيئة أنه من أهل الاحسان أو من أهل الإساءة فأترك الظاهر المنطوق به وأضمر ما دلت عليه حال صاحب المشيئة لم تدكن على سداد(۱) .

وقد يجذف المفدول لآن القصد إلى الفعل غير معتمد إلى شيء يقول في قوله تعالى ديا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يذي الله ورسوله، وفي قوله لا تقدموا من غهر ذكر مفعول وجهان أحدهما أن يحذف ليتناول كل ما يقع في النفس عما يقدم ، والثاني ألا يقصد قصد مفعول ولا حذفه ويتوجه بالنهي إلى نفس التقدمة كانه قبل لا تقدموا على التلبس بهذا الفعل ولا تجعلوه منكم بسبيل كقوله تعالى رهو الذي يحيى ويميت، (٢) .

والزعشرى كثيرا ما يردد حذف المفعول بين فرضين الأولى إرادة العموم فيحذف ليشمل كل ما يمسكن أن يقع عليه الفعل والثانى ألا يراذ له مقعول أصلا وهذا واضح فى الآية السابقة ويقول مثله فى قوله تعالى وأقرأ باسم وبك الذى خلق خلق الانسان من هاق، (٢).

ومن الواضح أن الزعشرى يستمد أكثر ما ذكره في هذا الموضوع من كلام عبد القاهر في دلائل الاعجاز وأن أكثر شواهده هشا من شواهدة عبد القاهر هناك(١) .

ويشير الزعشرى إلى مواقع الجلة المحذوفة ويبين أسرار حفقها . فقد تحذف الجملة المعطوف عليها لظهور معناها ولسر بالاغى يتجدد بتجدد

فقد تعذف الجملة المعطوف هليها لطابور معمده وسر أذا اسقسقاه قومه ألئه مقامات الدكلام يقول في قوله تعالى و أوحينا إلى موسى إذا اسقسقاه قومه ألئه أضرب بعصالت الحجر فانبجست، فإن قلت فهلا قبل فضرب فانبجست ؟ قلت أهدم الإلباس وليجمل الانبجاس مسلبا عن الابحاء بضرب الحجر للدلالة على أن الموسحية إليه لم يتوقف عن اتباع الامر (۱) .

A the day of the

<sup>(</sup>٧) الكفاك - عمر١٧٧

<sup>(</sup>۱) الكفاف ج ٧ ش ١٥٠٠

<sup>(</sup>٣) ينظر البكشاف - ٤ من ١٨١

<sup>(1)</sup> يتفار ذلائل الاهباز من من هه إلى ١٩٧

<sup>(</sup>م) الكتاب م ٢ س١٩٢١

وقد تحدّف جاة الشرط وعدل عليها فاء الفصيحة التي لا تقع إلا في الكلام البليخ يقول في قوله تعالى و فقلنا أضرب بمصاك الحجر فانفجرت ، الفاء متعلقة بمحدوف أي فضرب فانفجرت كا ذكرنا في قوله فتاب عليسكم وهي على هذا فاء قصيحة لا تقع إلا في كلام بليغ(١) .

ولحذف الشرط مواقع يكون حذفه فيها من أحاسن الحذوف كما يقول(٢) .

وقد يحدف جواب \_ لما \_ لاستطالة الكلام مع أمن الإلباس وفى حلفة من الإيماز وقوة الدلالة ما ليس فى ذكره يقول فى قوله تعالى وفله أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم ، فإن قلت أين جواب لما ؟ قلت فيه وجهان أحدهما أن جوابه ذهب الله بنورهم والثانى أنه محدوف كا حذف فى قوله وفلها ذهبوا به ، وإنما جاز حذفه لاستطالة الكلام مع أمن الإلباس الدال عليه وكان الحذف أولى من الاقبات لما فيه من الوجازة مع الإهراب عن الصفة الى حصل عليها المستوقد عا هو أبلغ من المفظ فى آداء المعنى كأنه قيل فلما أضاءت ما حوله خمدت فبقوا خابطين فى ظلام متحسرين على فوت الضوء خائبين بعد الكدح فى إحياء الغار (٢) .

وقد يحذف جواب لو للاشارة إلى أنه أمر فظيع لا يحيط به وصف يقول في قوله تمالي دولو برى الذين ظلوا إذ يرون العذاب و أى لو يعلم هؤلاء الذين الوتسكبوا الظلم العظيم بشركهم أن القدرة كلها لله على كل شيء من العذاب والثواب دون أندادهم ويعلمون شدة عقابه للظالمين إذا عاينوا العذاب يوم القيامة لسكان عنهم ها لا يدخل تحت الوصف من الندم والحسرة ووقوع العلم بظلهم وضلالهم خذف الجواب كا في قوله دولو ترى إذ وققول وقولهم لو رأيت فلانا والسياط تأخذه الجواب كا في قوله دولو ترى إذ وققول وقولهم لو رأيت فلانا والسياط تأخذه الجواب كا في قوله دولو ترى إذ وققول وقولهم لو رأيت فلانا والسياط غيره وعوص البليخ على أن يكون في كلامه ما يرشد إلى مقصده كأن يذكر أقساما ولا يستوفيها .

The second of the

Continue Same

Comment of the second

<sup>(</sup>۱) المكلفاف ج ١ س ١٠٨.

<sup>(</sup>۲) ينظر الكفاف ج ۲ ص ۲۶

<sup>(4)</sup> الكفاف جا من ٥٥

<sup>(</sup>ع) المكالموج ا من ١٩٩

يقول الرعشري في قوله تعالى دفيه آيات بينات مقام إبراهم ومن دخله كائن آمنا . . و پسور أن تذكر ها تان الآيتان و يطوى ذكر غيرهما دلالة على شكار الآيات كأنه قبل فيه آيات مقام إبراهيم وأمن من دخله وكثير سواهما ، ونحوه في طي الذكر قول جرير:

من العبيد وثلث من موا**لها** كانت حنيفة أثلاثا فثلثهموا ومنه قوله عليه السلام حبب إلى من دنيا كم ثلاث الطيب والنساء وقرة حيى في الصلاة(١) .

وقد تسكون السكلمه في الجلة ذات مدلول واسع فتساعد المتسكلم على التُوكيز والايجاز يقول في قوله تعالى وعوان بين ذلك، فإن قلت بين يفتعني شيئين فصاعدا فن ابن جاز دخوله على ذلك ؟ قلت لانه في معنى شيئين حيث وقع مشارا يه إلى ما ذكر من الفارض والبكر فإن قلت كيف جاز أن يشار به إلى المؤمنين و إنما هو للاشارة إلى واحد مذكر ؟ فلت جاز ذلك على تأريل ماذكر وما تقدم للاختصار في السكلام كما جعلوا فعل نائبًا عن أفعال جمة تذكر قبله تقول للرجل نعم ماقعلت وقد ذكراك أفعالا كثيرة وقصة طويلة كما تقول له مااحسن ذلك(٢) .

ويلبه الزمخشرى إلى ما تفيده متعلقات الآفعال من تحديد المعنى وتصويره أو توكيده ورفع احتماله ، ويشير في هذا إلى أن ما يقصده المتسكلم في كلامه يكون هو الجزء الاهم في الجملة ولذلك يذكره وينص عليه وخلافه من الإجزاء الق يمكن أن تتعلق بالافعال تسكون مطروحة ملقاة لا يلتفت إلىها مادام النرص لم يتعلق بها وفي هذا تحديد لاحمية متعلقات الافعال على حسب أغراض السكلام ومقاصده ، وهذه المتعلقات سماحا النحاة فصلات وهي تسمية فها إشعاريقلة شأتها في الجمل يةول الزمخشرى في قوله تعالى • وإذا أوسلنا إليم الثين فسكفيوهما فعززنا بثالث، فإن قلت لم ذكر المفعول به ؟ قلت لأن القرش، ذكر المعزز به وهوشمهون و ما لطف فيه منالتدبير حتى مز الحقوظل الباطل . وإذا كان السكلام

<sup>(</sup>۱) السكفاف ج ۱ ص ۱۹۹،

<sup>(</sup>٧) الكفال ع ١ ص ١٩٩

منصباً إلى غرض من الأغراض جعل سياقه له و توجهه إليه كان ماسواه مرفوض مفاسح و تفليده قولك بالحق مطرح و تفليده قولك السلطان اليوم بالحق الفرض المسوق إليه قولك بالحق فلذلك رفعنت ذكر المحسكوم له والمحسكوم عليه (١) •

وقد يكون الفيد لثفر ر المهى و تأكيده ولذلك يخاطب به المنسكر كا يخاطب باللذين يكثبون بالله على على على على على على على على بالله بالماره يقول فى قوله تعالى وفو يل للذين يكتبون السكتاب بأيديهم » – بأيديهم تأكيد وهو من مجاز التأكيد كما تقول لمن يشكر معرفة ما كتبه ياهذا كتبته بيمينك هذه (١).

ويلحظ زيادة القيد على حسب حال المخاطب من الإنسكار في قوله تعالى ويلحظ زيادة القيد على حسب حال المخاطب من الإنسكار في قوله تعالى وقال ألم أقل ألك إنك أن تستطيع معى صبرا. . فال ألم أقل ألك إنك أن تستطيع معى صبراء حيث زاد قوله لك في المخالفة الثانية وذلك لزيادة المسكافحه بالمتاب على رفعن الوصيه والوسم بقلة الصبر عند السكرة الثانية (٢) .

وهذا القيد كما يفيد تأكيد السكلام المشبت يغيد كذلك تأكيد السكلام المنبى يقيل الزمخشرى فى قوله تعالى دوماكنت تنلومن قبله من كتاب ولاتخطه بيمينك، فإن قلت ما فائدة قوله بيمينك ؟ قلت ذكر اليمين وهى الجارحة التى يزاول بها الخط زيادة تصوير لما الني هذه من كونه كانبا ألا ترى أنك إذا قلت فى الإثبات وأيت الامير عنط هذا السكتاب بيمينه كان أشد لإثباتك أنه تولى كتابته في كذلك النفى (٢).

ويشير إلى ما في هذا القيد من توضيح للمعنى وتصوير له حتى كأنه أمام السامع صورة شاخصة يتأملها بوجدانه فيتقرر المعنى في نفسه ، يقول في قوله تمالي ما جمل الله لرجل من قلبين في جوفه فإن قلت أي فائدة في ذكر الجوف ؟ قلت الفائدة فيه كالفائدة في قولك في القلوب التي في الصدور ، وذلك ما يحصل للسامع من زيادة النصور والتجلي للمدلول عليه لأنه إذا سمع به صور لنفسه جوفا يشتمل على قلبين فكان أسرع إلى الإنكار() .

the standard of the

Company to the state of

الكفاف ج: ٧ س١١٧)

<sup>(</sup>٣) ينظر الكفاف ذ ؟ من ٧٤٠

<sup>(4)</sup> الكتاف ج ٢ بي ٢٧١

<sup>(1)</sup> الكعال ج ٢ من ١١٨

وقد يمكون القيد للايضاح بعد الإبهام وهذه طريقة حستة فى بناء المكالام وتركيبه ويرجع فعنابها كما يقول الزعشرى إلى التأكيد والتقصيل. يقول فى قوله تعالى دقال ربى اشرح لى صدرى ويسر لى أمرى، . فإن قلت لى فى قوله اشرح لى صدرى ويسر لى أمرى ما جدواه والسكلام بدونه مستتب ؟ قلت قد أبهم السكلام أولا فقيل اشرح لى ويسر لى فعلم أن ثم مشروحا وميسراً ثم بين ودفع الاجام بذكر هما فسكان آكد اطلب الشرح والتيسير اصدره وأمره من أن يقول اشرح صدرى ويسر أمرى على الايضاح الساذج لانه تسكرير المعنى الواحد عن طريقى الاجمال والتفصيل (١) .

ويكرر هذا التحليل في قوله تعالى ألم اشرح لك صدرك(٣) .

وقد يكون القيد لتأكيد المهنى لغرابته ولجيئه على طريقة الجاؤ فيحتاج إلى 
زيادة كشف و توضيح و تصوير، فيكون هذا القيد مؤديا كل هذه الأغراض يقول 
في قوله تمالى دفائها لا تعمى الا بصار ولكن نعمى القلوب التي في الصدوره فإن 
قلت أى فائدة في ذكر الصدور ؟ قلت الذي قد تعورف واعتقد أن العمى على 
الحقيقة مكانه البصر وهو أن تصاب الحدقة بما يطمس نورها واستعماله في القلب 
مثل . فاما أريد أثبات ما هو خلاف المعتقد من نسبة العمى إلى القلوب حقيقة 
و نفيه عن الابصار احتاج هذا التصوير إلى زيادة تعيين وفضل تعريف ليتقرو 
أن مكان العمى هو القلوب لا الابصار كا تقول ليس المضاء السيف ولكنه السائك 
الذي بين فكيك فقو الى الذي بين فكيك تقرير لما ادعيته السائه و تثبيت الانعل 
الإضاءة هو لا غير وكأنك قلت ما نفيت المعناء عن السيف وأثبته السائك فلة 
ولا سهوا والكن تعمدت به إياه تعمدا (٢) .

وقد يكون القيد لإاارة النفس وبعثها على الطاحة والانقياد كا في قوله تعالى دوالمطلقات يتربعن بالفسهن للائه قرؤ، يقول فإن قلت علاقيل يتربعن ثلاثة فروء

<sup>(</sup>١) النكشاف ج ٣ س ٢١٠

<sup>(</sup>٧) ينظر السكتاف به ٤ ص ١٩٤٠ .

<sup>(</sup>٣) اليكفائه ج ٢ س ١٢٨٠

كما قيل تربص أربعة أشهر وما معنى ذكر الانفس؟ فات فى ذكر الانفس جنوج لهن على الربص وزيادة بعث لان فيه ما يستنكفن منه فيحملهن على أن يتربصن وذلك أن أنفس النساء طوامح إلى الرجال فامرن أن يقممن انفسهن ويغلبنها على الطموح ويحبرنها على التربص(١).

## التوكيد :

ويمنين في بحت التوكيد أن أبين أمرين :

آلاول دواعي التوكيد وأغراضه . والثاني عناصر التوكيد أو مظاهره .

اما الامر الأول فقد صناق صدرى بحديث المتأخرين حينها اداروه حول مواجهة السكار المخاطب التحقيق أو الاعتبارى ، وكأن جواب أني العباس المبرد على سؤال السكندى المتفلسف كان عيطا بدواءى التوكيد وأسرأره في هذه اللغة على سؤال السكندى المتفلسف كان عيطا بدواءى التوكيد وأسرأره في هذه اللغة كلامهم ترديدا أو شرحا لهذا الجواب ، وهـــذا قصور كثير في فهم هذه الحصوصية التي هي من أدق الحصائص البلاغية وأكثرها صلة بالحسوالشمور .

وقد ذكر الزمخشرى دواعى كثيرة التوكيد تهاوزت هذا الأفق الذى حددته إجابة أبي العباس المبرد منها أن النوكيد قد يكون لتقرير المعنى فى نفس المخاطب وتشبيته وإن كانت خالية من كل أثر للانكار أو الشك كما فى قوله تعالى وإما نحن نولنا عليك القرآن تنزيلا ، يقول الزمخشرى تسكرير الضمير بعد إيقاعه أسما لآن تأكيد على تأكيد على تأكيد على تأكيد على تأكيد لمنى اختصاص القبالتنزيل ليتقرر فى نفس رسول القصلى الله عليه وسلم أنه إذا كان هو المنزل لم يسكن تنزيله على أى وجه نزل إلاحسكة وصوابا ولقد دهنى حسكة بالغة إلى أن أبزل عليك الأمر بالقتال والانتقام يعد حين (٢) .

ومنها أن التأكيد قد يكون لنحقيق الممنى هند المتسكلم وهو يريد أن يوطن المنس المخاطب لنلقيه وقبوله كما فى قوله تعالى دإنى آلست نارا لعلى آ تيكم منها بقيس، كال الزمخشرى لمسا وبعد منه الايناس فسكان مقطوعا متيقنا حققه لهم بكلة إن اليوطن أالفسهم اولما كان الإنيان بالقيس ووجودالحدى مترقبين متوقعين بنى الامر

<sup>(</sup>۱) الكدانوج ا س ۲۰۱۰.

<sup>(</sup>٧) الكمان ع د ١٧٥٠

فهما على الرجاء والطمع<sup>(1)</sup> .

ومنها مواجهة إنكار المخاطب كما فى جواب أبى العباس وتسكون أدوات التوكيد بمقدار الانسكار فوة أوضعفا يقول فى قوله تعالى , إذ أرسلنا إليهم أننين فيكذبوهما فعززنا بثالث فقالوا إنا إليكم مرسلون قالوا ما انتم إلا بشر مثلنا وما أنول الرحن من شى. إن انتم إلا تكذبون قالوا وبنا يعلم أنا إليكم لموسلون فإن قلت لم قبل إنا إليكم مرسلون أولاو إنا إليكم لمرسلون آخرا؟ قلت لان الأولى ابتداء أخبار والثاني جواب عن إنسكار (٢) .

وقد جعل الآفل تأكيدا ابتداء أخبار؛ وهذا خلاف المتعارف منأن أبتداء الاخبار لا يحتاج إلى شيء من النوكيد كما أن سياق الآية النيمعنا ينافيه أن يكون الآول ابتداء إخبار لانهم كذبوا اثنين فجيء بالثالث ، ولعل الزمخشرى يقصد يكونه ابتداء إخبار أنهم بدؤوهم بالحديث بأنهم مرسلون إليم ولم تسكن بيتهم عاورة بخلاف مقام الخطاب الثاني فإنه كان مقام تعاور وعاجة وإنسكار وهذا لا يناني أن يكونوا مع الاول منسكرين .

ومن دواعى التوكيد إماطة الشبهة لغرابة الحنبر وحاجته إلى التقرير والتحقيق يقول فى قوله ، تعالى فلما أناها نودى يا موسى إنى أنا ربك، تكرير الصمير فعالى أنا ربك لتوكيد الدلالة وتحقيق المعرفة وأماطة الشبة (٢) .

وقد يكون التوكيد مظهراً لتعلق النفس بالخبر واهتمامها به وأنه جدير عندها بالتقوية والنقرير وأن المخاطب متقبل له غير منكر ولا مدافع كا أن إرسال الكلام غفلا من التأكيد لآن النفس غير متعلقة به ولا صادقة الرغبة فيه وأن المخاطب ينكره انكاراً لا ينفع معه أبلغ صوو التوكيد . يقول في قوله تعالى دو إذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمنا وإذا خلوا إلى شياطينهم قالوا أنا معكم وفإن قلت دو إذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمنا وإذا خلوا إلى شياطينهم بالاسمية عققة بأن؟ قلت ليس ما خاطبوا به المؤمنين بعديرا يأقوى الكلامين وأوكدهما لانهم في اهتاه حدوث ما خاطبوا به المؤمنين جديرا يأقوى الكلامين وأوكدهما لانهم في اهتاه حدوث

<sup>(</sup>١) للكتاب ج٣ س ٤٩ .

۲ می ۲ می ۲ می ۲ می

<sup>(</sup>٧) الكماك و ٧ س ٢١ ٠

الإيمان منهم و لشنه من قبلهم لا في ادعاء انهم اوحديون في الإيمان غير هشقوق فيه غبارهم ، و ذلك إما لأن أنفسهم لا تساعدهم عليه إذ ليس لهم من عقائدهم باعث و عرك و هكذا كل قول لم يصدر هن أريحيه وصدق رغبة واعتقاد ، وأما لانه لا يروج عنهم لو قالوه على الفظ التوكيد والمبالغة وكيف يقولون ويطمعون في وواجه وهم بين ظهر انى المهاجرين والانصار الذين مثاهم في التوراة والإنجيل ، ألا ترى حكاية الله قول المؤمنين دربنا اننا آمناء وإما مخاطبة اخوانهم فهم فيما اخبروا به عن أنفسهم من الثبات على اليودية والقرار على اعتقاد الكفر والبعد من أن يوالوا عنه عن صدق وغبة ووفور نشاط وارتياح للتكلم به ، وما قالوه من ذلك فهو والعج عنهم مقةبل منهم فيكان مظنة التحقيق ومثنة التوكيد (١).

وقد يكون التركيد لمواجهة تطلعات النفس وحسم آمالها واطماعها كافى قوله تطابى بيا أيها الناس انقوا ربكم واخشوا يوما لا يجزى والدعن ولده ولامولود هو جاز عن والده شيئاً ، فإن قلت قوله ولا مولود هو جاز عن والده شيئاً وارد على طريق من التوكيد لم يرد عليه ما هو معطوف عليه ؟ قلت الامر كذلك لان الجلة الاسمية آكد من الفعلية وقد انضم إلى ذلك قوله هو وقوله مولود، والسبب في جيئه على هذا السننان الخطاب المؤمنين و عليتهم قبض آباؤهم على المكفروهل الدين الجاهلي فأريد حسم أطماعهم وأطماع الناس فيم أن ينفعوا آباءهم في الآخرة وأن يغنوا عنهم من الله شيئاً فلذلك جيء به على العاريق الآكد (٢).

وقد يكون التوكيد التقرير وحدالله وتثبيته حتى تزداد النفوس اطمئنانا إليه ويؤوقاً فيه فلا تلتفت إلى أمانى الشيطان ووجده لاوليائه ، يقول فى قوله تمالى والمدين آمنوا وحملوا الصالحات سندخلهم جنات تجرى من تحتها الانهار وعد الله حقا ومن أصدق من الله قيلا، وعد الله حقاً مصدران، الاولمؤكد لنفسه والثانى مؤكد لنبيره ومن أصدق من الله قيلا توكيد اللك بليغ ، فان قلت ما فائدة هذه المتوكيدات ؟ قلت معارضة مواحيد الشيطان الكاذبة وأمانيه الباطلة لقرنائه بوحد الله المعادق لاوليائه . ترغيباً العباد فى ايتاء ما يستحقون به تنجير وعد الله حلى الله المعادق لاوليائه . ترغيباً العباد فى ايتاء ما يستحقون به تنجير وعد الله حلى

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ١ ص ١٥٠

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج ٣ س ١٩٨٠ .

ما يتجرهون عاقبته غصص إخلاف مواعيد الشيطان(١) -

وقد يتبعه المتكلم إلى تصوير ما في نفوس الآخرين من خواطر وأفكار فيأتى تصويره في عبارات مؤكدة ليشير بهذا إلى أن هذه النعواطر والأفكار متقروة في هذه النفوس و متمكنة منها كما في قوله تعالى و وظنوا أتهم ما تعتهم حصوتهم. يقول الزعشرى فإن قلت أى فرق بين قواك وظنوا أن حصونهم تمنعهم أو ما تعتهم وبين النظم الذي بعاء عليه ؟ قلت في تقديم الخبر على المبتدأ دليل على فرط و ثوقهم بحصانتها و منعها إياهم وفي تصيير ضميرهم اسما لأن واسناد الجالة إليه دليل على اعتقادهم في انفسهم أنهم في عزة و منعة لا يبالى معهم بأحد يتعرض لهم أو يطمع في معازتهم وليس ذلك في قواك وظنوا أن حصونهم تمنعهم (٢٠).

# هناص التوكيد :

والمؤكدات كثيرة لا يمكن الإحاطة بها فان كثيراً منطرق بناء السكلام تعطيه تقوية ووكادة فالذكر قد يفيد توكيداً والحذف قد يفيد توكيداً والوصل والقصل والتكر اروالإعتراض والإلتفات وصور التشبيه والاستعارة وأنواع المجاز والسكتاية كل هذه وغيرها تفيد أنواعاً من التوكيد والمبالغة في تثبيت المهني أو نفيه ولذلك سوف اذكر هنا صورا من مظاهر التوكيد في التعبير سواء كان هذا التوكيد بأداة من أدوات التوكيد أو كان بصورة من صور البناء أو كان بحال من أحوالي اللفظ.

وغرضى فى هذا أن أو صبح رؤيته له ناصر القوة فى القول ولا استقصى في هذا وانما اشهر إليه . ولا شك أن كثيراً مما ذكر ناه يصح أن يكون نماذج لا نواع من المؤكدات . و نعنيف هذا ما يلحظه فى دلالة الكلمة لحصوص معناها على التوكيد يقول فى قوله تعالى . لا تخف أنك أنت الاعلى ، فيه تقرير لغلبته وقهره و توكيد بالاستثناف و بكلمة القشديد و بتكرير العتميد ولام التعريف و بلفظ العلى وهو الغلبة الظاهرة و بالنفطيل (٢) ، فكلمة العلى هما أفادت التوكيد بمعناها و مبناها . و يلحظ فى الجلة الاسمية قوة الدلالة و توكيد المعنى يقول فى قوله تعالى د فن يؤمن و يلحظ فى الجلة الاسمية قوة الدلالة و توكيد المعنى يقول فى قوله تعالى د فن يؤمن

Proposition

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ١ ص ٤٤٠

<sup>(</sup>١) الكهاف ج ٤ س ٣٩٨ .

<sup>(</sup>٣) الكماك ب ٣ ص ٥٠ .

بربه فلا يخاف عنسا ولا رهقاً، قان قلت أى فائدة فيرفع الفعل وتقدير مبتدأ قبله ستى يقع خبراً له ووجوب إدخال الفاء وكان ذلك كله هستننى عنه بأن يقال لا تنخف ؟ قلت الفائدة فيه أنه إذا فعل ذلك فدكانه قبيل فهو لا ينخلف فدكانه دال على تحقيق أن المؤمن ناج لا محالة وأنه هو الهنتس بذلك دون غيره().

والجلة الاسمية تفييد الثبات والاستمرار وهما من عناصر القوة والتوكيد يقول في قوله وتعمالي ، ولو أنهم آمنوا وانقوا لمثوبة ، فإن قلت كيف أوثرت الجملة الاسمية على الفعلية في جواب لو ؟ قلمت لم فيذلك من الدلالة على ثبات المثوبة واستمرارها كما عدل عن النصب إلى الرفع في سلام عليكم (٢) .

وراضح أن النوكيد في الجلة الآسمية لا يكون ملحوظاً في كل حال لا تشالا نقول في قولنا زيد قائم إنه كلام مؤكد بدليل أنه لا يخاطب به المنكر و إنما تقول ذلك إذا انضم إليه شيء آخر من مؤكدات القول أودعا المقام إلى لمع شيء من التأكيد فيه. وقد تدكون الجلة المؤكدة بإن منطوبة هل هناصر أخرى من هناصر القوة والوكادة كان يكون خبرها جلة دالة هلى التوكيد بتركيبها وأحوال الفاظها . يقول في قوله تمالى د إن الذين ينعنون أصوائهم هند رسول الله أو لئك الذين إمتحن الله قلوبهم التقوى . وهدده الآية بنظمها الذي رئبت هليه من إيقاع الناصين أصوائهم إسما لان المؤكدة وتصبير خبرها جلة من مبتدأ وخبر معرفين مما والمبتدأ اسم إشارة واستثناف الجلة المستودعة ما هو جزاؤهم على هموفين مما والمبتدأ اسم إشارة واستثناف الجلة المستودعة ما هو جزاؤهم على والإرتضاء ما لمنوائم على غاية الإعتداد والإرتضاء لل فعل الذين وقروا رسول الله صلى الله تمالى هليه وسلم من خفض أصوائهم ، وفي الاهلام بمبلغ عزة رسول الله صلى الله تمالى هليه وسلم من خفض منوائه ، وفيها تعريض بعظم ما ارتبكب الرافعون أصوائهم واستم واستيجابهم ضد متبر هاهم فيه ، حيث قدم خبر الجلة الواقعة خبرا لها وجعل إسم الإشارة إسما لها متبر هاهم فيه ، حيث قدم خبر الجلة الواقعة خبرا لها وجعل إسم الإشارة إسما لها متبر هاهم فيه ، حيث قدم خبر الجلة الواقعة خبرا لها وجعل إسم الإشارة إسما لها

<sup>(</sup>۱) السكدان ج 1 س ۲۰۹ ،

<sup>(</sup>٧) السائدات ج ١ س ١٣٠

<sup>(</sup>٣) الكواف ج ، س ١٨٢

Section 1

ليؤكد أنهم معرضون للنيار وأنه لايعدوهم ألبتة وأنه لهم ضربة لازب (٩) وكمأن تقع جملة خبرإن مؤكدة كذلك بإن كا في قوله تعالى . إن الذين آمنوا والذين هاهوا والصائبين والنصارى والمجوس والذين أشركوا إن الله يفصل بينهم يوم القيامة ، يقول الزمخشرى وأدخلت إن على كل واحمد من جزئ الجملة لويادة التوكيد . ونحوه قول جرير :

إن الحليفة إن الله سربله سربال ملك به ترجی الحواتم (٣)

ومن عناصر القوة في الجلة الحروف الزائدة مثل لا في قوله تعالى . ما منعك الا تسجد . . يقول الزمخشرى لافي ألا تسجد صلة بدليل قوله ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدى ومثلها لئلا يعلم أهل الكتاب بمنى ليعلم فإن قلت مافائدة زيادتها؟ قلت توكيد معنى الفعل الذي تدخسل عليه وتحقيقه ، كأنه قبل ليحقق علم أهل الكتاب ، وما منعك أن تحقق السجود وتلزمه نفسك (٧) .

ومثل اللام التي تزاد في تعدية الافعال كا في قوله تعالى و أبلغكم وسالات وب وأنصح لسكم ، يقول الزمخشرى يقال نصحته ونصحت له وفي زيادة اللام مبالغة ودلالة على إمحاض النصيحة وأنهسا وقعت خالصة للنصوح له مقصود بها جانبه لا غير .

ومثل أن الوائدة بعد لما فى قوله تعالى , ولما أن جاءت وسلنا لوطا سى يهم ومناق بهم ذرحاً ي . يقول أن صلة أكدت وجود الفعلين عتر تيا أحدهما على الآخر في وقتين متجاورين لا فاصل بينهما كأنهما وجدا فى جزء واحد من الزمان كأنه في وقتين متجاورين لا فاصل بينهما كأنهما وجدا فى جزء واحد من الزمان كأنه في الحسر بمجيئهم فاجأته المساءة من غير ريث خيفة عليهم من قومه (4) .

ومن هناصر القوة في الجلة كلية أما يقول الزمخشرى وفائدته في الكلام انه يعطيه فعنل توكيد تقول زيد ذاهب ، فإذا قصدت توكيد ذلك وأنه لإمحالة ذاهب وأنه

<sup>(1)</sup> ينظر الكشاف ج ٧ ص ١٩٨٨

<sup>(</sup>٧) المسكفاف ج ٣ س ١٩٩٧

<sup>(</sup>٢) الكفاف ج ٧ س ٧٠

<sup>(</sup>ع) الكشاف ج الأمو الأما

بصدد الدهاب وأنه منه عزيمة قلت أما زيد فذاهب (١) .

ويلحظ الرمخشرى أن الجملة القرآنية قد تنزاحم فيها عناصر التوكيد والتقرير سواء منها ما كان بأداة أو بطريقة نظم أو باختيار لفظ، وذلك لتأكيد ماحرم الله حتى تنكف هنه النفوس المؤمنة أو لتأكيد ما أحل الله حتى المدفع نحوه

يقول في قوله تعالى ، يا أيها الذين آمنوا إنمسا الحر والميسر والأعساب والآزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه ، أكد تحريم الحر والميسر وجوها من التاكيد عنها تصدير الجملة بإنما ومنها أنه قرنها بعبادة الاصفام . . ومنها أنه جعلها رجسا . . ومنها أنه جعلها من عمل الشيطان والشيطان لا يأتى منه إلا الشر البحث ، ومنها أنه أمر بالإجتناب ، ومنها أنه جعل الإجتناب من الفلاح وإذا كان الإرتكاب خيبة وعقة ، ومنها أنه ذكر ما ينتج عنها من الوبال وهو وقوع التعادى والتباغض (٢) .

ويقول في آية الحث على الحج « ولله على النــاس حج البيت من استطاع إليمه سهيلا ء .

وفي هذا الكلام أنواع من التوكيد والتشديد، منها قوله تعالى و ولله على الناس حج البيت ، يعسنى أنه حق واجب فى رقاب الناس لا يتفكون عن آدائه والمثروج من عهدته ، ومنها أنه ذكر الناس ثم أبدل عنه من استطاع إليه سبيلا ، وفيه ضربان من التأكيد أحدهما أن الإبدال تثنية للمراد وتكرير له ، والشانى أن الإيضاح بعد الإبهام والتفصيل بعد الإجمال إيراد له فى صورتين مختلفتين ، ومنها قوله تعالى و ومن كفر مكان ومن لم يحج تغليظا على تارك الحج ... ومنها ذكر الاستغناء عنه و ذلك عايدل على المقت والسخط والحذلان ، ومنها قوله عن العالمين وإن لم يتمل هنه ، وما فيه من الدلالة على الاستغناء هنه بيرهان لانه إذا استغنى عن العالمين تناوله الاستغناء الكامل فعكان أدل على عظم السخط الذي وقع عبارة هنه (٣) ،

Carlo Carron Carron Company Prince

<sup>(</sup>١) الكفائد ع ١ س ٨٨

<sup>(</sup>١) الكانع ١ م ١٠٠٠

<sup>(</sup>۱۹) اليكان ج ١ ص ٢٩١

# النظر في العني :

ولما كان استخراج مانى الجلة من المدنى هو المقصد الآهلى فى الدواسة اللغوية بجميع فروهها ، ولما كانت الدراسة البلاغية بوجه خاص تعنى ببحث أسرار التراكيب أى كشف ما وراء كل خصوصية من مهنى ، رأيت أن احتبر هن البحث البلاغى فى السكشاف هذا اللون من البحث الحناص بتفسير الجملة و توضيح مدلولها وقصدت هذا التفسير الذى يشير فيه الزمخشرى إلى معنى بعيد لا يفهم من متن اللفظ وإنما يدركه الحاصة من ذوى الثقافة العالية .

ومن الواضح أن البلاغيين المتأخرين كان لهم نظر في تحديد المعانى وبيان مرامى القول وأنهم درسوا لذلك أغراض الخبر وإن صبغوه صبغه منطقية حين حصروا قصد المخبر بخبره في أمرين ، وإن تجاوز البحث بعد ذلك هذا الافق المحدود . وما أكتبه الآن من نظرات الزمخشرى في تحديد المعانى يتصل أكثره ببحث أغراض المتبر عند المتأخرين عا يلفتنا إلى أنهم اعتمدوا عليه في كثير من هذا الباب ،

وقد بين الزعشرى أن الحبر قد يوجه إلى العالم به تنزيلا لعلمه منزلة عدمه القصد تنبيه من غفلته حتى يلتقت إلى ما يعلم فيعمل به يقول في قوله تعالى ولا يستوى أصحاب النار وأصحاب البجنة ، هذا تنبيه الناس وايذان لهم بأنهم لفرط غفلتهم وقالة فكرهم في العاقبة وتها اسكهم على إيثار العاجلة واتباع الشهوات كأنهم لا يعرفون الفرق بين الجنة والنار ، والبون العظيم بين أصحابها ، وأن القور مع أصحاب الجنة ، فن حقهم أن يعلوا ذاك وينهوا عليه ، كا تقول لمن يعق مع أصحاب الجنة ، فن حقهم أن يعلوا ذاك وينهوا عليه ، كا تقول لمن يعق أباه هو أبوك تجعله بمنزلة من لا يعرفه فتنبهه بذلك على حق الأبوة (١٠) .

ومن الآيات المشهورة في هذه المعنى قوله تعالى . ولقد علموا لمن اشتراه ماله في الآخرة من خلاق ولبدًس ماشروا به انفسهم لو كانوا يعلمون يقوله الزمخشرى في الآخرة من خلاق ولبدس ماشروا به انفسهم لو كانوا يعلموا على سبيل المتوكيد فإن قلت كيف أثبت لهم العلم أولا في قوله ولقد علموا على سبيل المتوكيد القندي ثم نفاه هنهم في قوله لو كانوا يعلمون ؟ قلت معناه لو كانوا يعملون بعلمهم جين لم يعملوا به كانهم مفسلخون عنه (٢٠) .

<sup>(</sup>۱) الكمان ج 1 ص ۱۹۹ (۲) الكفال ج 1 مو ۱۹۹

وقد يراد بالخبر حث النفوس وإثارتها الآخذ بأمر والتمسك به كافى أوله تعالى و وائن اتبعت أهوا مع بعد ما جاءك من العلم مالك من الله من ولى واق. ، يقول الزمخترى وهذا من باب الإلهاب والتهيج والبعث للسامعين على الثبات في الدين والتصلب فيه ، وألا يزل زال عند الشبهة بعد استمساكه بالحق ، وألا فكان الرسول صلى الله عليه وسلم من شدة الشكيمة بمكان (١) .

وقد يكون الخبر الافكار بما علم تلبيها للنفس وإيفاظا لها ولفتا إلى ماهي فيه من المغزلة الدون حتى تألف وتترفع عنها . يقول في قوله تعالى و لا يستوى القاعدون مر المؤمنين غير أولى العنرر والمجاهدون في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم ، فإن قلت معلوم أن القاعد بغير عذر والمجاهد لايستويان ، فما فائدة نبي الاستواء ؟ قلت معناه للاذكار بما بينهما من النفاوت العظيم والبون البعيد ليانف القاعد ويترفع بنفسه عن انحطاط منزلته فيهتز للجهاد ويرغب فيه وفى أرتفاع طبقته ، وتحوه هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون أربد به المتعلم ولمنهض بنفسه عن صفة الجهل إلى شرف العلم ().

وقد براد بالحبر التساية والتصبر كما فى قوله تعالى و فإن كذبوك فقد كذبيب رسل من قبك ، يقول وهذه تسلية لرسول الله صلى اله هليه وسلم عن محسكذيب قومه و تسكذيب اليبود (۲) ، وقد براد به التحسر كما فى قوله تعالى : و ربى أنى وضعتها أنثى ، يقول الزمخشرى فان قلت فلم قالت إنى وضعتها أنثى وما أرادت إلى هذا القول ؟ قلت قالته تحسيراً على ما رأت من خيبة رجائها وهكس تقديرها فتحرث إلى دبها الآنها كانت ترجو و تقدر أن تلد ذكراً ، ولذلك نذرته عردا السنانة و لتسكلمها بذلك على وجه التحسر والتحزن قال الله تعالى والله أعلم بما وصعت تعظيا لموضوعها و تحميلا لها يقدر ما وهب لها منه ، وعمناه و الله أعلم بما الشيء الذي وضعته وما علق بة من عظائم الآمور وأن مجعله و ولده آية العالمين بالشيء الذي وضعته وما علق بة من عظائم الآمور وأن مجعله و ولده آية العالمين

and the same

<sup>(</sup>۱) الكفائب بر بر مره ۱۹

<sup>(</sup>۱) النكفاف ج ١ س ٢٩١

<sup>\*\*</sup> w 1 - JUL # (\*)

وهي جاهلة بذلك لا تعلم شيئاً فلذلك تحزنت(١) .

وقد براد البث والحزن والشكوى كما فى قوله تعالى ، قال دبى أتى لا أملك إلا نفسى وأخى ، يقول وهذا منالبث والحزن والشكوى إلى الله والحسرة ووقة القلب الى بمثلها تستجلت الرحمة وتسقنزل النصرة (٢) .

وقد راد توطين النفوس وتهيئها للشدائد كما في قوله تعالى: وما الحياة الدنيا إلا متاع الفرور و يقول خوطب المؤمنون بذلك ليوطئوا أنفسهم على احتمال ما سيلةون من الآذى والشدائد والصبرعليها حتى إذا لقوها وهم مستعدون لا يرهقهم ما يرهق من تبغثه الشدة بفته فيذكرها وتشمئز منها نفسه (٢٦).

وقد رادبه الوحد أو الوحيد يقول في قوله تمالى .أولئك أحتدنا لهم حذابا أألياً. أولئك احتدنا الهم في الوحيد نظير فأولئك يتوب الله عليهم في الوحد اليتبين أن الامرين كائنان لا محالة(٤) .

وقد براد التخويف وبيان الاقتداركما فى قوله تعالى: • إن يشأ بدّهيكم أبها الناس ويأت بآخرين ، قال وهذا غضب عليهم وتخويف وبيان لاقتداره (\*) ، وأغراض الكلام لا تعنبط ولا تحصر لانها مظهر لحواطر النفس ومشاهرها وهذه الحواطر والمشاعر لا سبيل إلى حصرها .

وكان الزمخشرى قوى الحسر الجلة وإيماء انها ولما السنخرج منها أدق أسرارها وينفذ منها إلى الابعاد الغائمة في مستسر نفس قائلها يقول في قوله تعالى به وقالوا الجثقنا لنخرجنا من أرضنا بسحرك ياموسى . يلوح من جيب قوله اجتقنا لتخرجنا من أرضنا بسحرك أن فرائعنه كانت ترعد خوفا بما جاء به موسى عليه السلام لعلمة وإيقانه أنه على الحق وأن الحق لو أراد قود الجبال لانقادت ، وأن مثله لا يخذل ولا يقل ناصره ، وأنه غالبه على ملكه لا محالة ، وقوله يسحرك تعلل وتحسر ولا يقل ناصره ، وأنه غالبه على ملكه لا محالة ، وقوله يسحرك تعلل وتحسر

14 . . .

3

and the second second

<sup>(</sup>۱) اليكمات ج ١ ص ٢٧٢

<sup>(</sup>٧) السكفان م ١ م ٢٨١

<sup>(</sup>م) الكفاف ج ا ص ١٠١١

<sup>(1)</sup> السُكفات و ا س ١٧٨

<sup>(</sup>ه) الكفاف و ١ س ١١٠٠

وألا فيكيف يختى عليه أن ساحرا لا يقدرأن يخرج ماكما مثله من أرحنه ويغلبه على ملكه بالسحر (١) .

ويدرك هذا التحير والدهش في أهماق نفس فرهون في خطاب آخر لقومه يقول في قوله تعالى : . إن هذا لساحر علم يريد أن يخركم من أرضكم بسحره فافا تأمرونى ، . ولقد تحير فرعون لما أبضر الآيتين وبق لا يدرى أى طرفيه أطول حتى يزال هنه ذكر دعوى الالوهية وحطا عن منسكبيه كبرياء الربوبية وارتمدت فرائصه وانتفخ سحره خوفا وفرقا وبلغت به الاستكانة لقومه الذين هر وعه عبيده وهو الهم أن طفق يؤامرهم ويعترف لهم بما حذره و توقهه وأحس به هن جهة موسى هليه السلام وغلبته على ملسكه وأرضه ، وقوله إن هذا الساحر علم قول باهت إذا غلب ومتمحل إذا لزم (٢) .

وفى موقف آخر من موانف فرهون وخطابه للسحرة يلمح الزمخشرى ورأء المبارة نفسا ثانية فيها صلف وكبرياء يقول فى قوله تعالى ولتعلمن أيمًا أشد هذا با وأبقى.

وفيه تفاجة باقتداره ، وقهره وما ألفه وضرى به من تعذيب الناس بأنواع المذاب وتوضيع لموسى لم يسكن قطه من الهذاب وتوضيع لموسى لم يسكن قطه من الهذاب في شيء (۲) .

وقد يجد الرمخشرى في ظاهر معنى الجلة شيئا من الغموض والشناقض فيحلله تعليلا أدبيا مبيئا وجه استقامته على طريقة الآدب، يقول في قوله تعالى دو ما بريهم من آية إلا هي أكبر من اختيا ، . فإن قلت هو كلام متناقض لآن معناه ما من آية إلا هي أكبر من كل واحدة منها فقسكون واحدة منها فاضلة ومفضولة في حالة واحدة ؟ قلت الغرض بهذا السكلام أنهن موصوفات بالسكبر لا يكدن يتفاو آن فيه وكذلك العادة في الأشياء التي تتلاقي في الفضل و تتفاوت منازلها فيه النفارت اليسير أن تختلف آراء الناس في تفضيلها فيفضل بعضهم هذا و بمعنهم ذاك ، فعل اليسير أن تختلف آراء الناس في تفضيلها فيفضل بعضهم هذا و بمعنهم ذاك ، فعل

<sup>(</sup>۱) الكفاف ج٣ سه ٥

٠ ١٤٤ س ٢ م ١٤٤٠ ٠

<sup>(</sup>٢) الكلاف د ٢ س٠ ٢٠

ذلك بنىالناس كلامهم فقالوا رأيت رجالابعضهم أفضل من بعض وربما اختلفت آراء الرجل الواحد فيها فتارة يفضل هذا وتارة يفضل ذاك ومنه بيت الخاسة :

من تلق منهم فقل لاقيت سيدم مثل النجوم التي يسرى بها السارى وقد فاصلت الانمارية بين السكلة من بنيها ، ثم قالت لما أبصرت مراتبهم متدانية قليلة النفاوت السكلةم إن كنت أعلم أيهم أفعنل ، م كالحلقة المفرغة لا يدرى أين طرفاها(۱) .

وقد ينظر الزمخشرى إلى ما فى الجملة من حكة ومعنى جامع ويبكون هذا المدلول أساس أعجابه بها يقول فى قوله تعالى ، إن خير من استأجرت القوى الامين ، كلام حكيم جامع لا يزاد عليه لانه إذا اجتمعت هاتان الحصلتان، أعنى الكفاية والامانة فى القائم بأمرك فقد فرغ بالك وتم مرادك ، وقد استغنت بإرسال هذا الكلام الذى سياقه سياق المثل والحدكمة أن تقول استأجره لقوته وأمانته (٢) .

وقد يعتمد الزمخشرى على الموازنة بين صورتين لمعنيين يتشابهان فى الظاهر وذلك ليستمين سهذه الموازنة على اخراج كل ما فى التركيب من معنى وكشف جميع جوائبه ، يقول فإن قلت ما الفرق بين معنى قوله : دولا تزر وافره وزر أخرى و بين معنى د وإن تدع مثقلة إلى حلم الا يحمل منه شىء ، ؟ قلت الأول فى الدلالة على هدل الله تمالى فى حكمه وأنه تمالى لا يؤاخذ نفسا بغير ذنبها . والثانى فى أن لاغياث يومئذ لمن استغاث حتى إن نفسا قد أثقلتها الأوزار وبهظتها لودعت إلى أن تخفف بعض قرابتها من أب أو ولد أو آخراً ،

يقول في قوله تعالى : و فال لئن اتخذت إلها غيرى لاجتلناك من المسجو اين، فان قات ألم يسكن لاسجننك اخصر من لاجعلنك من المسجونين ومؤديا مؤداه؟

<sup>(</sup>١) الكشاف ج١ ص ٢٠١ - ٢٠٩

<sup>(</sup>٢) السكناف ج٣ ص ٢١٣)

<sup>(</sup>٢) الكفاف حال مر١٧٩

قلت أما اخصر قنعم وأما مؤديا مزداه فلا ، لأن معناه لاجعلنك واحدا ممن هرفت حالهم في سجوني وكان من عادته أن ياخذ من يريد سجنه فيطرحه في هوة ذاهبة في الآرض بعيدة العمق فردا لا يبصر فيها ولا يسمع فكان ذلك أشد من الفتل(١).

وفى نهاية البحث فى الخلم الجلة أعرض صورا من تذوقه البلاغى الجملة القرآمية أوالملك على نهاية البحث فى الغلم الأدنى . يقول فى قوله تعالى والايظان أولئك أوالملك عبد الماليوم عظم يوم يقوم الناس لرب العالمين، وفى هذا الانكار، والتعجب وكلمة الظن ، ووصف اليوم بالعظم ، وقيام الناس فيه لله خاضعين ، ووصفه فاته برب العالمين ، بيان بليغ لعظم الذاب وتفاقم الآثم فى التطفيف (٢) .

ويقول في قوله تعالى : . وقال الذين كفروا اللحق لما جاءهم ، وفي قوله وقال الذين كفروا الحق لما جاءهم وفي اللامين من الإشارة الذين كفروا وفي أن لم يقل وقالواوني قوله للحق لما جاءهم وفي اللامين من الإشارة إلى القائلين والمقول فيه وفي لما من المبادعة بالمكفر دليل على صدور المكلام عن إنكار عظم وغضب شديد وتعجب عن أمرهم بليغ (٢).

ويقول في قوله تعالى و إن الذين ينادو غال من وراء الحجرات أكثرهم الإيمقلون و ورود الآية على النيط الذي وردت عليه فيه ما لايخني على النياطر من بينات اكبار محل رسول الله يَلِيَّ وإجلاله ، منها بحيثها على النظم المسجل على الصائحين بالسفه والجهل لما أقدموا عليه ، ومنها لفظ الحجرات وإيقاعها كناية عن موضع خلوته ومقيله مع بعض لسائه ، ومنها المرور على لفظها بالاقتصار على القدر الذي تبين به ما استنكر عليهم ، ومنها النجريف باللام دون الإضافة ، ومنها أنه شفع ذمهم باستجفائهم واستركاك عقو لهم وقاة ضبطهم لمواضع بالمتميز في المخاطبات تهوينا المخطب على رسول الله تمالية له وإماطة لما تتحافله من إيحاش تعجرفهم وسوء أدبهم (3) ،

<sup>(</sup>١) الكتاف ج ٣ م ١٤٣

<sup>(</sup>٧) الكتاب ج ع من ١٧٥٠

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج٧ س ١٤٢٤

<sup>(</sup>ه) الكفائب عي ١٨٨٠.

ويقول في قوله تعالى وأوقدل با هامان على العاين. ولم يقل أطبخ لى الآجر واتخذه لانه أول من عمل الآجر فهو يعلمه الصنعة ، ولان حدده العبارة أحسن طباقاً الفصاحة القرآن وعلى طبقته وأشبه بكلام الجباره ، وأمر هامان وهو وزيره ورديفه بالإيقاد على الطين منادياً باسمه بدوياً ، في وسط السكلام دليل التعطم والتجبر(۱) .

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٣ س ٢٢٧ ،

# الفطيل الخامِسُ البحث في الجسل

الغصل والوصل الفرآنية الالتفسات الالتفسات التحكوار



# الفصت البخامس البحث في الجسسل

وقد تناول البحث البلاغي في تفسير الـكشاف الجمل المتتابعة كا تناول المفرد والجملة الواحدة ﴿

ولم يكن بحث القصل والوصل وحده هو مظهر خروج البحث البلاغى من الحالة الواحدة. بل هذاك عاولات كثيرة لدراسة الجل والفقرات فى علم البلاغة. هنها بحث الفواصل القرآبة وملاءمتها لمصامين الآيات ، وهنها دراسة المعانى وهلاءمة بمصها البعض ، ومنها بحث اختصار القصص ، وهنها بحث التكرار الذي يمثل ظاهرة فنية بارزة في أسلوب القرآن ، وهنها بحث الاعتراض من حيث مواقعه وفوائده ، وهنها ما نلحظه في تحليل النصوص تحليلا خاصاً بإبراز مواطن القوة والتأثير في الآيات المتتابعة إلى غير ذلك في استمين الله على توضيحه في هذا البحث .

# والفضل والوصل:

وليس مزادى فيه ما حدده ببعد الدين وغيره من خصوص الجمل التي لاعل لها من الاعراب وخصوص الواد من بين سائر حروف العطف و إنما أردت عطف الجمل مطلقاً بالواو وغيرها ما دام في هذا العطف أو عدمه سر بلاغي يشير إليه الزعشري .

ويلفتنا الزيخشرى إلى أن الفصل وصل تقديرى خنى وأنه أقوى من الوصل الظاهر بجروف العطف وأن التله إلى هدذا الوصل الحنى باب دقيق من أبواب علم البيان تتكاثر محاسنه .

يقول في قوله تعالى و ويا قوم اعملوا على مكانتكم إن عامل سوف تعلمون من يأتيه عذاب يجزيه ومرس هو كاذب ، فإن قلت أى فرق بين إدخال الفاء ونزعها في سوف تعلمون ؟ قلت إدخال الفاء وصل ظاهر بحرف موضوع الموصل ونزعها وصل خني تقديرى بالاستشناف الذي هو جواب لسؤال مقدن ، كأنهم

قالوا فاذًا يكون إذا عملنا نحن على مكانتنا وعملت أنت فقال سوف تعلمون فوصل تارة باللفاء وتارة بالاستشناف التفان في البلاغة كا هو عادة بلغاء العرب وأتوى الرصاين وأبلغهما الاستشناف وهو باب من أبواب علم البيان تتكاثر محاسنه(١).

والواو تقم بين الجلتين لتفصل بين معنييهما فتكون كل واحدة ذات معنى مستقل عن الآخر ومتميز عنمه ، فإذا تبكررت الجملنان في مقام آخر وسقطت مده الواو كان الدكلام كلاماً واحداً يقرر بعضه بعضاً .

يقول في قوله تعالى و قالوا إنما أنت من المسحرين وما أنت إلا بشر مثانا م فان قلت هــــل اختلف المعنى بادخال الواو هنا وتركها في قصة نمود؟ قلت إذا أدخلت الواو فقد قصد معنيان كلاهما مناف المرسالة هندهم . التسخير والبشرية وأن الرسول لا يجوز أن يكون مسحرا ولا يجموز أن يكون بشرا وإذا تركت فلم يقصد إلا معنى واحد وهو كونه مسحرا ثم قرر بكونه بشرا مثلهم (٢) . .

والواو في المقاولات تشير أيضاً إلى التميز بين المعنيين ليوازن السامع بينهما ويدرك مافي كل من الصواب والحنطا فاذا سقطت الواوكان الكلام على الاستثناف وهو كلام واحد يتولد بعضه من بعض .

يقول في قوله تعالى و فلما جاءهم موسى بآياتنا بينات قالوا ما هذا إلا سحر مفترى وما سممنا بهذا في آباتنا الآولين وقال موسى ربى أعلم بمن جاء بالحمدى من عنده ومن تكون له عاقبة الدار إنه لا يفلح الظالمون ،

وقرأ ابن كثير قال موسى بغير وارعلى مانى مصاحف أهل مكة وهى قراءة حسنة لآن الموضع موضع سؤال وبحث عما أجابهم به موسى عليه السلام هند قسميتهم مثل تلك الآيات الباهرة سحراً مفترى ووجه الآخرى أنهم قالوا ذلك وقال موسى عليه السلام هدا ليوازن الناظر بين القول والمقول ويتبصر فسائد أحدهما وصحة الآخر وبضدها تنميز الآشياء (٢٢).

ريتابع الرعشري الآية الواحدة التي تتكرر في سور عنلفة مقترنة بالماطف

<sup>(</sup>١) المسكفاف ج ٢ من ٢٣١ ، ٢٣٢

<sup>(</sup>٧) الكفات ۴ س ٢٦٧٠٠

<sup>(</sup>۴) الكتاك و ٣ من ٢٧٤ .

مرة وخالية منه مرة أخرى ويفسر في هده المتابعة ما وراء الواو من دقائق . يقول فإن قلت في سورة البقرة يذبحون وفي الاعراف يغتلون وههنا يذبحون مع الواو فسا الفرق ؟ قات الفرق أن التذبيح حيت طرح الواو جعل تفسيراً للعقاب وبياناً له وحيث أثبت جعل النذبيح لانه أوفى علىجنس العذاب وزاد عليه زيادة ظاهرة كانه جنس آخر (١) .

وينظر في الآيات التي يتكرر فيها نص معين في السورة الواحدة وهذا النص يختلف نوع حرف الوصل فيه فيفسر اختلاف هذا الحرف ولماذا جاء بالواو مرة وبالفاء أخرى ؟ كايقول في سورة هود وفيها قصص الانبياء عليهم السلام ويتكرر فيها قوله تعالى وولما جاء أمرنا ، ويلحظ أنهذه الآية تكررت في أدبع مواطن من آية م الى آية يه وقد جاءت بالواو مرتين وبالفاء مرتين وقال في هذا فان قلت ما بال سائق قصة عاد وقصة مدين جاءتا بالمواو والساقتان الوسيطان بالفاء ؟ قلت وقعت الوسطيان بعد ذكر الوعد وذلك قوله أن موحدهم الصبح ، بالفاء ؟ قلت وقعت الوسطيان بعد ذكر الوعد وذلك قوله أن موحدهم الصبح ، فلك وحد غير مدكذوب فجىء بالفاء الذي هو السبب كما تقول وعدته فلما جاء فلكا وحد غير مدكذوب فجىء بالفاء الذي هو السبب كما تقول وعدته فلما جاء فلكان حقهما أن تعطفا بحرف الجمع على ما قبلهما كما تعطف قصة حلى قصة (٢٠) .

وقد يكون سقوط العاطف تخييلا باستقلال الجمل في معانيها كما قلنا وأتكون كل واحدة منها كأنها كافية في الغرض المسوق له السكلام -

يقول فى قولد تعالى , الرحن علم القرآن خلق الإلسان علمه البيان الشمس والقمر بحسبان والنجم والشجر يسجدان ، . . الرحن مبتدأ وهذه الأفعال مع ضماع ها أخبار مترادفة وإخلاؤها من العاطف نجيتها على تمط التعديد كا تقول زيد أغناك بعد فقر أهزك بعد ذل كثرك بعد قلة فعل بك ما لم يفعل أحد بأحد فا تشكر من إحسانه . . فإن قلت كيف أخل بالعاطف فى الجمل الأول تم جى به بعد ؟ قلت بكت بتلك الجمل الأول واردة على من التهديد فيكون كل واحدة

<sup>(</sup>١) الڪفاف ۾ لا من ١٧٧٠ .

 <sup>(</sup>۲) الكفال ج لا س ۲۲۲ ،

من تلك الجمل مستقلة فى تقريع الذين أسكروا الرحن وآلا. ه كما يبكت منكرا يادى المنتعم عليه بتعديدها عليه فى المشال الذى قدمته ثم رد السكلام إلى منهاجه بعد التبكيت فى وصل ما يجب وصله للتناسب والتقارب بالعاطف(١) .

ويذكر الزمخشرى أن الجل التي يقرر بعضها بعضا تتناسق من داخلها و يأخذ بعضها بعضا بعضا بعض دو هــذا التناسق الداخــلى أقوى في ترابطها من ذكر حرف النسق و ولذلك كان اعتباره أدخل في البلاغة من غيره ، وفي ترتيب هــذا النوع من الجمل و بناء بعضه على بعض ما يبين منه قوة الكلام وجودة بلاغته .

يقول في قوله تصالى . ألم ذلك الكتاب لاريب فيه هدى للمتقين . .

والذى هو أرسخ عرقاً فى البلاغة أن يضرب عن هذه المحال صفحاً وأن يقال أن قوله ألم جملة برأسها أو طائفة من حروف المعجم مستقلة بنفسها ، وذلك الكتاب جملة ثانية ، ولا ريب فيه جملة ثالثة ، وهدى للمتقين رابعة ، وقد أصيب بترتيبها مفصل البلاغة وموجب حسن النظم حتى جىء بها متفاسقة هكذا من فير لستى وذلك نجيئها متآخية آخذا بعضها بعنق بعض فالثانية متحدة بالأولى معتنفة لها وها جراً إلى الثالثة والرابعة ، بيان ذلك أنه نبه أولا على أنه الكلام المتحدى وشداً به أثير بأنه الكلام المتحدى وشداً من أعيناده ، ثم أني عنه أن يتضبث به طرف من الريب فكان شهادة وتسجيلا من أعيناده ، ثم ننى عنه أن يتضبث به طرف من الريب فكان شهادة وتسجيلا يكاله لانه لا كال أكل ما للحق واليقين ، ولا نقص أنقص مما للباطل والشبه ، وقيل لبعض الملاء فيم لذتك ، فقسال في حجة تتبختر اتصاحاً وفي شبهة تتضاءل وقيل لبعض الملاء فيم لذتك ، فقسال في حجة تتبختر اتصاحاً وفي شبهة تتضاءل افتضاحاً ثم أخبر عنه بأنه هددى بين يديه ولا من خلفه ، ثم لم تخل كل واحدة عن الادبع بعد أن وتبت هددا الترتيب الانيق ونظمت هدذا النظم السرى من عكته ذات جوزاله (٢) .

والجنسل الى تتوارد على سبيل البيسان لا حاجة فيها إلى ذكر لفظ يعل على

<sup>(</sup>۱) الكفاف ج ٤ من١٥٤٠ .

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج ١ ص ٢٩

الربط لاتها ما دامت كذلك فهى ثىء واحد ، أو هى كا يتصور الزعشرى جسم و احد فإذا داخلها سرف لسق كان خريباً وشاذاً فى هذا الجسم .

يقول فإن قلت كيف ترتبت الجل في آية السكرسي من غسير عطف؟ قلت ما هنها جملة إلا وهي واردة على سبيل البيان لمسا ترتبت عليه . والبيان هنمحد بالمبين فلو توسط بينهما عاطف لكان كا تقول العرب بين العصا ولحائها ، فالأولى بيان لقيامه بند بير الحلق وكونه مهيمنا عليه خبير ساه عنه والثانية لكونه مالسكا لمسا يدبره والثالثة لكبريا. شأنه والرابعة لا حاطته بأحوال خلقه وعلمه بالمرتضى هنه المستوجب للشفاعة وضير المرتضى والمخاصة لسعة علمه وتعلقه بالمعلومات كلها أو لجلاله وعظم قدره (١) .

وقد يلحظ الزعشرى فى الاستثناف قوة و خامة حين يكون هذا الاستثناف ودا لمكلام سابق ووعيداً للذاهب إليه كما فى قوله تعالى و إنما نحن مستهزئون الله يستهزء بهم يقول فإن قلت كيف ابتىدى. قوله الله يستهزى بهم ولم يعطف على السكلام قبله ؟ فلت هو استثناف فى غابة الجزالة والفخامة وفيه أن الله عز وجل هو الذى يستهزى بهم الاستهزاء الآباخ الذى ليس استهزاؤهم إليه باستهزاء ولا يؤبه له فى مقابلته لما ينهزل بهم من النسكال وبحل بهم من الحوان والذك وفيه إن الله هو الذى يتسولى الاستهزاء بهم انتقاماً للومتين ولا يحوج المؤمنين أن يعارضوهم باستهزاء مثله (٢).

وقد ينطوى هسذا النوع من الاستثناف على شيء من التعجيب فيزيد الاستثناف على شيء من التعجيب فيزيد الاسلوب حسنا وقوة تأثير يقول في نوله تعالى . وقال الذين لا يرجون لقاءنا لولا أنزل علينا الملائكة أو نرى ربنا لقد استكبروا في أنفسهم ، واللام جواب قسم محذوف وهذه الجلة في حسن استثنافها غاية وفي أسلوبها قول القائل.

وجارة حساس أبأنا بنابها ... كليبا غلت ناب كليب بوازما وفي فوى هدا الفعل دليل على التعجب من غير لفظ التعجب ألا ترى أن

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ١ ص ٢٢

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج ١ س٠

المعنى ما أشند استكيارهم وما أكبر عتوهم . وما أغل ناباً بواؤها كليب(٥) .

ثم إن هذا الاستثناف قد يكون تعليلا للكلام السابق وفي هذا التعليل توكيد له وتقرير ويكون هذا النوع تارة باعادة اسم من استؤاف عنه الحديث و تارة باعادة صفته . يقول في قوله تعالى . ألم ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى المبتقين أأذين يؤمئون بالغيب ويقيمون الصلاة وعا رزقناهم ينفقون وألذين يؤمنون بما أنزل إليك وماأنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون أولئك على هدى من رجم ، أولئك على هدى الجملة في محل الرفع إن كان الذين يؤمنون بالغيب مبتدأ ، وإلا فلا محل له .. ونظم الكلام على الوجهين أنك إذا نويت الإبتداء بالذين يؤمنون بالغيب ، فقد ذهبت به مذهب الاستئناف ، وذلك أنه لما قبل هدى للمتقين، واختص المتقون بأن الـكتاب لهم هدى ، اتجه لسائل أن يسأل فيقول ما بال المتقين مخصوصين بذلك ، فوقع قوله الدين يؤمنون بالغيب إلى ساقته كأنه جواب لهذا السؤال المقدر ، وجيء بصفة المتقين المنطوية عليهم خصاءصهم التي استوجبوا بها من الله أن يلطف بهم ، ويفعل بهم مالايفعل بمن ليسوا على صفتهم، أى الدين هؤلاء عقائدهم وأعمالهم أحقاء بأن يهديهمالله ويعطيهم الفلاح ، ونظيره قولك أحب رسول القصل الله عليه الانصار الذين قارعوا درنه وكشفوا الكرب عن وجهه أو لنك أهل للبحبة ، وإن جعلته تابعاً للبقةين وقع الاستئناف على أو لئك ، كأنه قيل ما بال المستقلين بهذه الصفات قد اختصوا بالهدى فأجيب بأن أوالنك الموصوفين غير مستبعد أن يفوزوا دون الناس بالهدى عاجلا وبالفلاح آبيلاً ، وأعلم أن هـذا النوع من الاستثناف يحيء تارة بإعادة إسم من استؤلف هنه الحديث ،كفولك قد أحسنت إلى زيد زيد حقيق بالإحسان وتارة بإعادة صفته ، كفولك أحسنت إلى زيد صديقك القديم أهل الذلك ، فيكون الاستئناف باعادة الصفة أحسن وأبلخ لانطوائها على بيان الموجب وتلخيصه (٢) .

والزعشرى قد يفسر فائدة الاستثناف تفسيراً إعتزالياً يخضع فيه النص للمتقده ، والنص بعيد هما ذهب إليه عن المعنى .

<sup>(</sup>بر) المكلمان ج۳ س ۲۱۰ ، ۲۱۳ (۲) المكلمان ج ۱ ص۳۶

يقول في قوله تمالى وشهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائمًا بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم إن الدين عند الله الإسلام و وقوله إن الدين عند الله الإسلام جلة مستأنفة مؤكدة للجملة الآولى فأن قلت ما فائدة هذا التوكيد ؟ قلت فائدته إن قوله لا إله إلا هو توحيد ، وقوله قائماً بالقسط تعديل، فاذا أردفه قوله إن الدين عند الله الإسلام فقد آذن أن الإسلام هو العدل والتوحيد . وهو الدين عند الله وما عداه فليس عنده في شيء من الدين وقيه أن من ذهب إلى تشبيه أو ما يؤدى إليه كإجازة الرؤية أو ذهب إلى الجبر الذي هو عض الجور لم يكن على دين الله الذي هو الإسلام . وهذا بين جلى كا توى وهذا تعسف لا يقتضيه النظم كما يقول الشيخ عليان (٢) والست أدرى كيف وهذا تعسف لا يقتضيه النظم كما يقول الشيخ عليان (٢) والست أدرى كيف يذيل كلامه بقوله وهذا بين جلى كما ترى .

# الجامع :

ويرى الزعشرى أن حرف العظف يستلزم أن يكون بين الجملتين قدو من الانفاق يصحح الربط بينهما ، ولسكنه لا يكون إنفاقا قوياً حتى يصل إلى إتحاد الجملتين في المعنى أو تشوء إحداهما هن الاخرى ، ولذلك وقع الفصل بين قصة الذين كفروا والحديث عن الكتاب الذي لا ويب فيه .

يقول في قوله تعالى . إن الذين كفروا سواء عليهم أ انذرتهم أم لم تنذوهم لا يؤمنون ، فإن قلت لم قطعت قصة السكفار عن قصة المؤمنين ولم تعطف كنحو قوله ، إن الا برار لا في نعيم وإن الفجار لا في جحيم ، وغيره من الاسمى السكثيرة قالت ليس وزان ها تين وزان ماذكرت ، لان الأولى فيا نحن في هوقة لذكر الكتاب ، وأنه هدى للمتقين ، وسيقت الثانية لانالسكفار من صفتهم كيت لذكر الكتاب ، وأنه هدى للمتقين ، وسيقت الثانية لانالسكفار من صفتهم كيت وكيت . فبين الجملتين تباين في الغرض والاسلوب ، وهما على حد لابحال فيه العاطف . فإن قلت هذا إذا زحمت أن الذين يؤمنون جار على المنقين فأما إذا ابتدائه وبنيت السكلام لصفة المؤمنين ثم عقبته بكلام آخر في صفة أصدادهم كان

<sup>(</sup>١) الكفاك ج 1 س ٢٦٤ ، ٢٦٥

<sup>(</sup>٢) لنظر حاشية الفيخ عليان على هامش السكفاف ج ١ من ١٠٤٤.

مثل ذلك الاسى المتلوه؟ قات قد مركى أن الكلام المبتدأ عقيب المتقين سبيلة سبول الاستثناف وأنه مبنى على تقدير سؤال فذلك إدراج له فى حكم المتقين - و تابع له فى المعنى . وإن كان مبتد فى المفظ فهو فى المقيقة كالجارى عليه (١) .

ويؤكد ضرورة الجامع أو النناسب بين الجلنين وأنه ليس هناك عاطف ويؤكد ضرورة الجامع أو النناسب بين الجلتين وأنه ليس هناك عاطف بين الجل المنفصلة غاية بين الجل المتصلة غاية الإنفصال : وإنما هو في الجل التي تتوسط بين الغايتين كما قال المتأخرون وهسذه الفيكرة هي التي دار حولها درس الفصل والوصل في البلاغة المتأخرة .

يقول الزمخشرى فى قوله تمالى ، أولئك على هدى من وبهم وأولئك هم المفلحون ، فإن قلت لما جاء مع العاطف وماالفرق بينه وبين قوله أولئك كالانعام بل هم أصل أولئك هم الفافلون ؟ قلت قد اختلف الحبران ههنا فلذلك دخل العاطف بمخلاف الحبرين ثمة فانهما متفقان لان التسجيل عليهم بالففلة وتشبيهم بالبهائم شيء واحد فكانت الجملة الثانية مقررة لممانى الاولى فهى من العطف بممزل (٢)

ويبحث التناسب بين أجزاء الجل المتعاطفة وقد يكون التناسب بالمتقابل وقد يكون بعيدا وفيه شيء من الحفاء يقول في قوله تعالى و والشمس والقمر بحسبان والنجم والشجر يسجدان ، فان قلت أي تناسب بين ها تين الجملتين حق وسط بينهما العاطف ؟ قلت إن الشمس والقمر سماويان ، والنجم والشجر أوضيان فبين القبيلين تناسب من حيث التقابل وأن السهاء والارض لاتوالان تذكران قرينتين وإن جرى الشمس والقمر بحسبان من جنس الإنقياد لامر الله فهو مناسب السجود الشمس والقمر محسبان من جنس الإنقياد لامر الله فهو مناسب السجود الشمس والقمر (٢) .

وليس من اللازم أن تتناسب الجملتان خبرا والشاء فقد يعطف الإلشاء على الحنبر إذا لم يكن المعتمد بالعطف هي الالفاظ. وإنما مضمون الجملة . يقول في تولد تعالى . قان لم تفعلوا ولن تفعلوا فانقوا النار التي وقودها الناس والحيمارة

 $\frac{\partial}{\partial x} = \frac{1}{2} \left( \frac{\partial}{\partial x} - \frac{\partial}{\partial x} \right) = \frac{1}{2} \left( \frac{\partial}{\partial x} - \frac{\partial}{\partial x} \right) = \frac{1}{2} \left( \frac{\partial}{\partial x} - \frac{\partial}{\partial x} \right) = \frac{1}{2} \left( \frac{\partial}{\partial x} - \frac{\partial}{\partial x} - \frac{\partial}{\partial x} \right) = \frac{1}{2} \left( \frac{\partial}{\partial x} - \frac{\partial}{\partial x} - \frac{\partial}{\partial x} - \frac{\partial}{\partial x} \right) = \frac{1}{2} \left( \frac{\partial}{\partial x} - \frac{\partial}{\partial$ 

<sup>(</sup>۱) السكداله ج ١ ص ٢٦

<sup>(</sup>٧) السكتال ج ١ س ٢٥

<sup>(</sup>٧) السكتال م الرس ١٩٥٧

أعدت المكافرين وبشر الذين آمنوا وعملوا الصالحات أن لهم جنات تجرى من تعتبها الانهار ، فإن قلت علام عطف هذا الامر ولم يسبق أمر ولا نهى يصح عطفه عليه؟ قلت ليس الذي اعتمد بالعطف هو الامر حتى يطلب له مشاكل من أمر ونهى يعطف عليه إنما المعتمد بالعطف هو جملة وصف أواب المؤمنين فهي معطوفة على جملة وصف عقاب الكافرين كما تقول زيد يعاقب بالفيد والإرهاق ويشر عمرا بالمدو والإطلاق (۱).

وقد أشار الخطيب إلى أن في هذا السكلام نظراً لا يخنى على المتأمل. ثم رأى أن يكون وبشر معطوفا على مقدر أى أنذرهم وبشر. ولست أجد لحذا النقدير ذلك المذاق الذي أجده لتحليل الزمخشرى كما لا أجد مذاقاً لنقدير السكاكى إن العطف على قل مقداراً قبل يا أيها الناس والزمخشرى يشير في هذا إلى معلف القصة على القصة وأنه يكتنى في مثله بالتناسب بين القصتين ولا ينظر فيه إلى التناسب بين الالفاظ. وقد اطفئت مثل هذه القبسات في بلاغة الزمخشرى كما وأينا هند الشيخين وعطف القصة على القصة من أجل مباحث الفصل والوصل وقد المعنا إلى ذلك في دراستنا لسورة الاحزاب (٢).

# الفواصل القرآنية:

و يلتفت الزمخسرى إلى الفواصل القرآنية ويبين وجمه الملادمة بين مدلولما ومدلول الآيات السابقة وله في هذه المفتات نفاذ إلى المعانى. وبيان لاجتاسها يتقول في قوله تعالى و وإذا قبل لهم لاتفسدوا في الارض قالوا إنما نحمن مصلحون الا إنهم هم المفسدون و لمكن لايشعرون وإذا قبل لهم آمنوا كما آمن الناس قالوا الزمن كما آمن السفهاء الا إنهم هم السفهاء ولمكن لايعلمون ، فإن قلت فلم فصلت الومن كما آمن السفهاء الا إنهم هم السفهاء ولمكن لايعلمون ، فإن قلت فلم فسلت هذه الآية بلا يعلمون والتي قبلها بلا يشعرون ؟ قلت الآن أمر الديانة والوقوف على أن المؤمنين على الحق وهم على الباطل يحتاج إلى نظر واستدلال حتى يكتسب على أن الموفة ، وأما النفاق ومافيه من البغى المؤدى إلى الفتئة والفسادق الاوش

<sup>(</sup>١) الكتاف ج ١ ص ٧٨

<sup>(</sup>٢) ينظر من التقسير الفق ــ ه ، محيد أبو موسى ،

فأمر دايوى مبنى على العادات معاوم عند الناس خصوصاً عند العرب في جاهليتهم وأمر دايوى مبنى على العادات معاوم والتحارب والتجازب فهو كالمحسوس وما كان قائماً بينهم من التفاور والتناصر والتحارب والتجازب فهو كالمحسوس المشاعد . ولانه قد ذكر السفه وهو جهل فكان ذكر العلم معه أحسن طباقاً (١٠).

وينلتفت إلى فراصل الآيات التي تشير إلى آثار قدرة الله في هذا الكون .
ويبين في ذكاءكيف تدكون الفاصلة مشيرة إشارة واعية إلى مدى دلالة هذه الآثار .
فتساسل الإنسانية من نفس واحدة أدق صنعة وألطف تدبيراً من تسخير النجوم اللاهتداء بها في ظلمات البر والبحر . لذلك كانت فاصلة آية النجوم ب يعلمون وفاصلة آية النجوم ب يعلمون وفاصلة آية النشاة ب يفقهون والفقه أدق من العالم .

يقول فى قوله تمالى و هو الذى جمل لسكم النجوم لتهدوا بها فى ظلبات البر والبحر قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون و هو الذى أنشأ كم من نفس واحدة فستقر وحستودع قد فصلنا الآيات لقوم يفقهون ، فإن قلعه لم قبل يعلمون مع ذكر الشاء بنى آدم؟ قلت كان إنشاء الآنس من نفس واحدة وتصريفهم بين أحوال مختلفة ألطف وأدق صنعة وتدبيراً فكان ذكر الفقه الذى هو استعمال فطنة وتدقيق نظر حطابقا له(١) .

ويقول فى قوله تعالى و هو الذى أنزل من السهاء ماء لكم منه شرأب ومنه شجر غيه تسيمون ينبت لسكم به الزرح والزيتون والنخيل والاعناب ومن كل الثيرات إن فى ذلك لآية لقوم يتفكرون وسخر لسكم الليلوالنهار والشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره إن فى ذلك لآيات لقوم يعقلون ، وقال إن فى ذلك لآيات لقوم يعقلون ، وقال إن فى ذلك لآيات لقوم يعقلون ، وقال إن فى ذلك لآيات لقوم يعقلون أظهر دلالة على القوم يعقلون فجمع الآية وذكر العقل لآن الآثار العلوية أظهر دلالة على القورة الباهرة وأبين شهادة المكبرياء العظمة (٢) .

وقد تمكون الفاصلة غير مطابقة السياق الآيات مطابقة عامة في الظاهر فيكفف الزهنشري هذه الملائمة .

<sup>(</sup>١) الكفائد ج ١ من ٤٩

<sup>(</sup>۱) الكتاك و ٢ ص ٣٩ .

<sup>(</sup>٧) الكفائل ٢٠ س ١٦٥٠ . ورود المالية

يقول في قوله تعالى و قل انزله الذي يعلم السر في السموات والأورض إنه كان غفوراً رحياً هذا المعنى؟ قلت غفوراً رحياً هذا المعنى؟ قلت لما كان ما تقدم في معنى الوحيد عقبه بما يدل على القدرة عليه لانه لا يوصف بالمنفرة والرحمة إلا القادر على العقربة أو هو تنبيه على انهم استوجبوا بمكابرتهم هذه أن يصب عليهم العذاب صبا واسكن صرف ذلك عنهم إنه غفوو وحيم يمهل ولا يعاجل (١).

ويلحظ الزعشرى أن القرآن قد يمدل عن لفظ إلى لفظ مراعاة لحق الفاصلة إذ أن الفواصل القرآنية في سور كثيرة يتحد نغمها الصوتى، وفي وحدة التغم هذه تأثير يبلغ مداه في نفس قارئه وسامعه ولست أرفض أن يراهي القرآن حق الفاصلة فيبدل في كلة أو يضع مكانها أخرى لان هذا ليسأمراً لفظياً هيئا كا قيمه كثير من البلاغيين ، وقليل منهم تنبه إلى قيمة الآثر السوق أو الآثر الموسيقى في التأثير والإيماء وظل أكثرهم يفهم أن شئون الفظ لا تعدوا أن تكون عسنات سطحية لا تنصل مجوهر البلاغة .

وليس من الحماً في الدين ولا في البلاغة أن نقول إن القرآن يهتم بالتاحية الفظية لانها جزء من أسلوبه ولانها من دواعي التأثير والمكوظيفة القرآن الدكبرى فالغرض منه أولا هو قيادة النفس الإنسانية إلى سبيل الحيد فن الحتم أن يأخة كل سبيل إلى هذه الغاية فلا يهمل هذا الجانب الهام في بلاغته ، والوعشرى من قلة من البلاغيين يرون هذا الرأى لذلك يفسر بعض الحصائص القرآنية تفسيراً مبنيا على اهتامه بالناحية الصوتية .

يقول فى قوله تعالى ، وتبتل إليه تبتيلا ، وانقطع إليه فإن قلت كيف قيل تهتيلا مكان تبتلا؟ قلت لان معنى تبتل بتل نفسه لجى، به على معناه مراعاة لحق الفواصل(٢) ،

ويقول في قوله تعالى ربنا اطعنا سادتنا وكبراءنا فأعناون السبيلا. .وزيادة الالف لاطلاق الصوت جعلت فواصل الاي كقوافي الشعر وفائدتها الونوف

<sup>(</sup>١) اليكهاف ج ١٠ س ٢٠٩٠

<sup>(</sup>Y) الكهاف ج ٤ س ٩٩٧ ·

والدلالة على أن الكلام قد انقطع وأن ما يمده مستألف (١) .

#### : allifi

ويدرك الزعنشرى أن ايقاظ النفس وتحريكها من أم أغراض النص الآدني، ولالك كانت كل خصوصية من خصائص الصياغة تحدث لونا من التأثير والآيقاظ عي خصوصية بلاغية عتازة يحرص علما المتكلم الآديب، ويدرك الزعشرى أن الالتفات في الآسلوب كأنه ضربة على أو تار النفس بزيدها تذبها وايقاظا أو هزأ وتحريكا كا يقول، وله في هذا تحليلات جيدة ،

والبلاغيون قد درسوا هذا الباب وتنبهوا له منذ زمن بعيد والواقع أنه لم ينبه أحد إلى قيمته البلاغية بالطريقة المفصلة الواضعة التي درسه بها الزعنشرى . وجرت كتب المتأخرين على دراسة مذهبين في الالتفات، مذهب الجمهور، ومذهب السكاكي . والواقع أن المذهب المنسوب إلى السكاكي هو طريقة الزعشرى وارتضاها السكاكي وسار عليها(٢) .

يقول الزيخشرى مبينا أن الالتفات هو مخالفة ظاهر الحال ولو كان ابتداء كلام كا هو المذهب المنسوب إلى أبي يعقوب ، فإن قلت لم عدل عن الفظ الفيية إلى لفظ المغطاب (يعني قوله تعالى مالك يوم الدين إياك العبد) قلت هذا يسمى الالتفات في هلم البيان قد يكون من الغيبة إلى الخطاب، ومن الحطاب إلى الغيبة ومن الغيبة إلى النكلم . كقوله تعالى دحق إذا اكنتم في الفلك وجرين بهم القيس الذي أرسل الرياح فتثير سحابا فسقناه ، وقد النفت الرق الغيس الائة التفاتات في اللائة النفاتات في اللائة النفاتات في اللائة النفاتات في اللائة البيات .

تطاول ليلك بالأنمد وبات الحل ولم ترقد وبات ولم ترقد وبات له ليلة كليلة ذى العائر الأرمد وذلك من نبأ جأنى وخبرته عن أبي الاسود

<sup>(1)</sup> ILZeliv - 1 a 338.

<sup>(</sup>۲) ينظر المنتاح من ١٠٦ وبنية الإيضاح ج ١ من ١٠١ وما بعدها. ولفيه هذا إلى أن السكاك لم يضع تعريفاً محدداً للالتفات وإنما ذكر أن المنقل من الحطاب له المفيية لا يختص بالمستد إليه ولا بهذا المدر بل الحسكاية والحطاب والنسبة الداميا ينقل كل واحد منها إلى الآخر ويسمى عدا المفاعا وقد ذكر الحظيب أن هذا المذهب يفهم من تفسير السكاك .

وذلك على عادة اقتنائهم في المكلام وتصرفهم فيه . ولآن المكلام إذ تقل من أسلوب إلى أسلوب كان أحسن تطربة لنشاط السامع وايقاظا للاصغاء إليه من اجرائه على أسلوب واحد . وقد تختص مواقعه بفوائد . وعا اختص به هذا الموضع أنه لما ذكر الحقيق بالحد وأجرى عليه تلك الصفات العظام تعلق العلم بمعلوم عظيم الشأن حقيق بالثناء وغاية الخضوع والاستمانة في المهمات. فخوطب ذلك المعلوم المتميز بتلك الصفات . فقيل اياك يامن هذه صفاته نخص بالعبادة والاستمانة لا نعبد غيرك ولا نستعينه . ليكون الحطاب أدل على أن العبادة له لذلك الميز الذي لا تحق العبادة إلا به (۱) .

ولسمع هذا حديث التطرية لنشاط السامع والايقاظ للاصغاء إليه وهذه الصفات من أم خصائص الاسلوب الادبي . ومن أم ما يعول عليمه في البلاغ والتأثير .

ويعود الزعنشرى فيبين أثر طريقة الالتفات فىنفسالسامعوأن هذا الأسلوب يهز من طبعه ويحرك حسه وهو لحذا فن من السكلام جزل ·

يقول في قوله تمالى وألم ذلك الكتاب لا ربب فيه إلى قوله تمالى يا أيها الناس اتقوا ربكم آية ٢١ م . لما حدد الله تمالى فرق المكلفين من المؤمنين، والسكفار ، والمنافقين ، وذكر صفاتهم وإحوالهم ومصارف أمووه ، وما اختصت به كل فرقة مما يسمدها ، ويشقيها ، وبحظيها عند الله ، ويرهيها ، اقبل عليهم بالحطاب . وهو من الالتفات المذكور عند قوله اياك تعبد واياك تسنمين، وهو فن من السكلام جول فيه هز وتحريك من السامع . كما أتلك إذا قلت لمساحبك حاكياً هن ثالث المكان فلاناً من قصته كيت وكيت فقصصت عليه ما فرط منه ثم عدلت مخطابك إلى الثالث فقلت يا فلان من حقك أن تلوم الطريقة الحيدة في مجارى أمورك وتستوى على جادة السداد في مصادرك ومواردك نبهته بالتفائك نحوه فعنل تنبيه ، واستدعيت اصفاء او شادك زيادة استدرت على الفظ الغيبة إلى المواجهة هازاً من طبعه ما لا يحده استدرت على الفظ الغيبة . وهكذا الاقتنان في الحديث والمثروج منه من صنف

<sup>(</sup>١) السكفاف ج را من ١٩٠

إِلَى وَمِنْ يَسْتُغُمُّمُ الْآذَانِ الدُّسْتَاعُ ويُسْتَهُشُ الْآنَفُسِ الْقَبُولَ (١) .

وهذا شرح للقيمة البلاغية لهذا الاسلوب يعتمد على النفس ومعرفة أحوالها .
وإذا كان الالنفات إلى الغيبة أدرك الزعشرى منه معنى التشهير والنداء حتى كأن المشكلم جذا الالتفات يخيل أنه يحسكي هذا الامر الهام ويرويه لسكل عاقل ليستنكره ويستقبحه .

يقول فى قوله تعالى : د حتى إذا كنتم فى الفلله وجرين بهم ، فإن قلت مافائدة مرف السكلام عن الحنطاب إلى الغيبة ؟ قلت المبالغة كأنه يذكر لغيرهم حالهم ليمجهم منها ويستدعى منهم الانكار والتقبيح (٢) .

و يقول في قوله تعالى وانما يأمركم بالسوء والفحشاء وأن تقولوا على اقد ما لا تعلمون وإذا قبل لهم اتبعوا ما آنزل الله ، . لهم ـ الضمير الناس وعدل بالخطاب عنهم على طريقة الالتفات النداء على ضلالهم ، لانه لا ضالة أضل من المقلد ، كانه يقول المقلاء انظروا إلى هؤلاء الحق ماذا يقولون(٢) .

والانصراف إلى الغيبة قد يكون فى مقام المدح والثناء أمدح وأعظم ثمناء وكمأن المتكلم يروى الامر الآخرين تعجبا واستعظاماً .

يقول في قوله تعالى : , وما آتيتم من زكاة ترمدون وجمه الله فأو لئك م المسمفون ، أو لئك م المسمفون التفات حسن كانه قال لملائدكته وخواص خلقه فأو لئك الذين ويدون وجه الله بصدقاتهم هم المضمفون فهو أحدح لهم من أن يقول فأثنتم المضمفون (٤) .

وقد يمدل المتسكلم إلى الحطاب تخييلا بالاقبال على المخاطب ومواجهته بزيادة اللهم والإنكار ، يقول في قوله تعالى : و عبس و تولى أن جاءه الاعمى ومايدريك لمله يزكى ، . وفي الاخبار هما فرط منه المالاقبال عليه بالخطاب دايل على زيادة الانكار ، كن يشكو إلى الناس جانيا جني عليه الم يقبل على الجانبي إذا حمى في

By the players

د نزور) التكوال - ١ س ١٧٠ .

ر (x) الكفاف ج ٢ ص ٢٦٦ .

<sup>(4)</sup> المكتاف جا س ١٦٠

<sup>(</sup>٤) المكتان ج٧ مع ٢٧١

أَلْشَكَايَةُ مُواجِهَا لَهُ بِالنَّوْبِينِ وَالزَّامُ الْحُجَةُ(١) .

ومن أحسن ما قاله في قيمه هذا النوع من الالتفات قوله تعالى: • وإذ تادى ربك مومى أن الت القومالظالمين قوم فرءونالا يتقون، وأما من قرأ ألاتتقون على الخطاب فعلى طريقة الالتفات إليهم، أوجبههم وضرب وجوههم بالاتكأو والنفضب عليهم كما ترى من يشكو من ركب جناية إلى بعض أخصائة والجانى حاضر فإذا اندفع في الشكاية وحر مزاجه وحي غضبه قطع مبائة صاحبه وأقبل على الجاتى يوبخه ويعنف به ويقول له ألم تتق الله ألم تستح من الناس(٢) .

وقد يعدل المشكلم إلى الاسم الظاءر ليتمكن من إجراء صفات على هذا الاسم وفيه تغضيم الملتفت إليه . يقول في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ إِنَّ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جميعًا الذي له ملك السموات والارض لا إله إلا مو يحي وجميت فآمنوا يالله ورسوله الني الامي ، فإن قلت علا قبل فآمنوا بالله ويى ، بعد قوله أتى وسول الله إليسكم جيماً ؟ قلت عدل عن المصنمر إلى الاسم الظاهر لتجرى عليه الصفات التي أجريت عليه ، ولم في طريقة الالتفات من مزية البلاغة .. ويقول في قول تمالى : ﴿ وَلُو أَنْهُمْ إِذْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفُرُو اللَّهِ وَاسْتَغْفُرُ لِمُمْ الرَّسُولُ ۗ وَلَمْ يَقْلُ واستغفرت لهم وعدل عنه إلى طريقة الالتفات تفخيا لشأن وسول الله صلى الله عليه وسلم ، وتعظما لاستغفاره وتنبيها على أن شفاعة من اسمه الرسول من الله ممكان(۱۲) .

### التكرار :

والتسكرار طريقة واضحة في أسلوب القرآن . وقد وتفالزعشري حندكتير من صوره ليفسر أثره البلاغي في مواقعه المختلفة ، فقد أشار إلىالتكرار فيمقام الوعظ والنصيحة ، وفي منام دفع الشبهة ، وفي القصص ، وفي مقام الوحيد ، وفي موانفالسكف والنهى، وفي ذكر مظاهر القدرة، وغير ذلك عاستذكره، وكانت المعانى الله لحظها الزعشرى في هذه الطريقة "مستعدة" من صلتها الخياشرة بنفس السامع أو المتكلم .

<sup>(</sup>١) السكفاف ج ٤ ص ٩٠٠٠

<sup>(</sup>٧) السكفانه ج٣ ص٧٩٧

<sup>(</sup>٣) الكفاك ج١ س٥٠١

يقول الزعشرى هبيئا فائدة التكرير في أسلوب النداء في قوله تعالى: ويأأيها الذين آمنوا لا توقعوا الذين آمنوا لا توقعوا الذين آمنوا لا توقعوا أصواتكم و إعادة النداء عليهم استدعاء منهم لتجديد الاستبصار عند كل خطاب وارد ، وطريقة الانصات لكل حكم نازل ، وتحريك منهم لئلا يفتروا ويغفلوا عن تأملهم ، وما أخذوا به . عند حضور بجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم من الادب الذي المحافظة عليه تعود عليهم بعظيم الجدوى في دينهم (۱) .

ويفسر تسكران النداء في سورة غافر مستوحيا المفظ المسكرروما له من أثمر في استجابة النفس فيقول في قوله تعالى: ووقال الذي آمن ياقوم اتبعوني أهدكم سبيل الرشاد ياقوم إنما هذه الحياة الدنيا متاع ... ياقوم مالى أدهوكم إلى النجاة ... فإن قلت لم كرر نداء قومه ... فلت أما تسكرير النداء ففيه زيادة تغبيه للم وايقاظ عن سنه الففلة ، وفيه أنهم قومه وحشيرته وهم فيا يوبقهم وهو يعلم وجه خلاصهم ونصيحتهم عليه واجبة، فهو يتحزن لهم، ويتلطف بهم، ويستدهى بذلك ألا يتهموه فإن سروره مروره ، وغهم غيه ، وينزلوا على نصيحته بهم كا كرر إراهيم عليه السلام في نصيحة أبيه يا أبت (٢) .

ويبين الرعشرى أن دفع النفوس إلى الحير وانقيادها له من الأشياء الصعبة الذاك كان طالواعظين أن يصبرواعلى تسكرار ما يعظون به ، تعبدا لهذه النفوس وتتبعا لها بالنصيحة ، حتى تنقاد إلى أمر الله ، وهذا هو السر في أن الله جمل الحديث كتابا متشابها مثاني .

يقول الزعشرى فإن قلت ما فائدة التثنية والتكرير ؟ قلت النفوس أنفر شيء عن حديث الوحظ والنصيحة ، فإن لم يكرر عليها عودًا على بدء لم يرسخ فيها ولم يعمل عمله ومن ثم كانت عادة رسول الله صلى اللة عليه وسلم أن يسكرر عليهم ما كان يعظ به ، وينصح ، ثلاث مرات ، وسبما ، ليركزه في قلوبهم ويغزسه في صدور هم(٢) .

<sup>(</sup>١) السكفالة جاء ص ٢٧٧

<sup>(</sup>۲) الكوال م ع س ۱۳۱ .

<sup>(</sup>۳) الكفال جا سام .

Comments of the second of the

ويرى الزعشرى أن هناك من الحالات ما هو غريب على النفس وهي وأن كانت لا تنكره لانه لا بجال فيه للانكار إلا أنها مختاجة إلى مزيد من الاطمئنان والنقرير وهذا موطن من مواطن التكرير و فرض من أغراضه .

يقول في قوله تعالى و ومن حيث خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام وأنه للحق من وبك وما الله بغافل هما تعملون ومن حيث خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام وحيث ما كنتم فولوا وجوهكم شطره به وهذا التكرير لتاكيد أمر القبلة وتشديده لآن النسخ من مظان الفتنة والشبهة وتسويل الشيطان، والحاجة إلى النفصلة بينه و بين البداء ، فكر رعليهم لينبهوا ويعزموا و يجدو (١٥).

والتسكرير في آيات الوحيد والتهديد متابعة للنفس وتجديد التذكير لها . يقول فإن قلت ما فائدة تكرير قوله وفذوقوا عذابي ونذر ولقد يسونا القرآن للذكر فهل من مدكر ، قلت فائدته أن يجددوا عند استاع كل تبا من أنباء الأولين إذكاراً واتعاظاً ، وأن يستأنفوا تنبها واستيقاظاً ، إذا سمعوا الحت على ذلك والبعث ، وأن يقرع لهم العصا مرأت ، ويقعقع لهم الشن تأوات ، لئلا يظهم السهو ، ولا تستولي عليهم الغفلة ، وهذا حكم التكرير كقوله ، فبأي آلا يغلبهم السهو ، ولا تستولي عليهم الفلة ، وهذا حكم التكرير كقوله ، فبأي آلا وبكانكذبان ، عند كل تعمة عدها في سورة الرحن وقوله ، ويل يومئة المكذبين وبكانكذبان ، عند كل تعمة عدها في سورة الرحن وقوله ، ويل يومئة المكذبين عند كل آية أوردها في سورة المرسلات وكذلك تكرير الانباء والقصص في أنفسها لتكون نلك العبر حاضرة الفلوب مصورة الاذهان مذكورة غير منسية في كل أوان (۲) ،

ويشير الزمخشرى إلى نوع من التكرير في القصص القرآ في أعنى تكرير آية او آيتين في كل قصة من قصص الآنبياء عليهم السلام مع أقوامهم كما في سووة الشعراء حيث تخم كل قصة بقوله تعالى و إن في ذلك لآية وما كان أكثر هم مؤمنين الشعراء حيث تخم كل قصة بقوله تعالى و إن في ذلك لآية وما كان أكثر هم مؤمنين و إن ربك لهو العزيز الرحم و والزمخشرى يقسر هذا اللون من التكرار بقوله و إن ربك لهو العزيز الرحم و والزمخشرى يقسر هذا اللون من التكرار بقوله فإن قلت كل قلت كل قلت كيف كرر في هذه العدورة في أول كل قصة والخرها ما كرد ؟ قلت كل في منها كنزيل برأسه وفيها من الاحتبار مثل ما في غيرها و فكانت كل قصة منها كنزيل برأسه وفيها من الاحتبار مثل ما في غيرها و فكانت كل

<sup>(</sup>١) الكفاف ع أ مي الم

<sup>(</sup>١) الكنان ع 1 م 184 .

واحدة منها تدل محق فى أن تفتتح بما افتتحت به صاحبتها ، وأن تفتتم بما اختتمت به ماحبتها ، وأن تفتتم بما اختتمت به ، و لآن فى التكرير تقريراً للمعانى فى الانفس و تثبيتا لها فى الصدوو ، ألا ترى أبه لا طريق إلى تحفظ العلوم إلا ترديد ما يراد تحفظه منها ، وكما زاد ترديده كان أمكن له فى الفاب ، وأرسخ فى الفهم ، وأثبت للذكر ، وأبعد من النسيان ولان عذه القصص طرقت بها آذان وقر عن الإنصات للحق وقلوب ففل عن تدبره فكو ثرت بالوعظ والتذكير ، ورجعت بالنرديد والتكرير ، الهلذلك يفتح أذنا، أو يفتق ذهنا أو يصقل عقلا ، طال عهده أو يجلر فهما قد غطى عليه تراكم الصدأة!).

وقد تتكرر الجلة مع اختلاف في صياغتها وهذا تكرير حسن كما يقول الزمخسرى لآن الاختلاف في الصيافة من عناصر القوة في التكرير يقول في قوله تعالى يكذب قبلهم قوم نوح وعاد وفرهون ذر الارتاد وثمود وقوم لوط وأصحاب الايكة أولئك الاحزاب إن كل إلاكذب الرسل فحق عقاب ، ولقد ذكر تكذيبهم أولا في الجلة الخيرية على وجه الإبهام ثم جاء بالجلة الاستثنائية فأوضحه فيها بأن كل واحد من الاحزاب كذب جميع الرسل لانهم إذا كذبوا واحدا منهم فقد كذبوهم جميعاً ، وفي تكرير التكذيب وإيصاحه بعد إبهامه والتنويع في تكريره بالجلة العبرية أولا وبالاستثنائية ثانيا ، وما في الاستثنائية من الموضع على وجه التوكيد والتخصيص ، أنواع من المبالغة المسجلة عليهم باستحقاق أشد العقاب وأبلغه ٢٥) .

وهناك التكرير الذي يصافى فيه مع السكلام المكرر جملة جديدة ذات أهمية في المعنى وهذه طريقة العلماء فيما يكتبون لا يكررون السكلام إلا لفائدة ، يقول في قوله تعالى . يسالونك عن الساحة أيان مرساها قل إنما علمها عند ربى لا يحليها لموقتها إلا هو ثقلت في السموات والارض لا تأتيكم إلا بغتة يسألونك كمانك حنى عنها ، فإن قلت لم يكرر يسالونك وإنما علمها عند الله ؟ قلت المتأكيدولم جاء به من زيادة قوله كانك حنى عنها وعلى هذا تكرير العلماء الحسداني في كتبهم به من زيادة قوله كانك حنى عنها وعلى هذا تكرير العلماء الحسداني في كتبهم

<sup>(</sup>۱) الكتابع م ۲۲۲

<sup>(</sup>۲) الشكال ج ٤ س ٥٠٠

لا يخلون المسكرر من فائدة زائدة منهم محمد بن الحسن صاحب أبي حنيفة رحمها الله(٤) .

#### الاعتراض :

ويلتفت الزمخشرى إلى الجملة أو الجمل المعترضة مبينا مواقعها ، وقيمتها البلاغية ، وعلاقاتها بمعانى الكلام المعترضة فيه .

فقد تقع الجملة أو الجمل المعترضة في أثناء السكلام ، فتكون بين المبتدأ وخبره كما في قوله تعالى و والذين آمنوا وحملوا الصالحات لا نكاف تفسأ إلا وسعها أو لئك أصحاب الجنة هم فيها خالدون ، يقول لا تكلف نفساً إلا وسعها جوله معترضة بين المبتدأ والخبر للترغيب في اكتساب مالا يكتنهه وصف الواصف من النعيم الخالد(٢) .

وقد یکون بین الفعل و معموله کما فی قوله تعالی و دائن أصابکم فضل من الله لیقو ان کان لم تکن بینکم و بینه مودة بالیتنی کنت معهم فأفوز فوزا عظیا . یقول الزمخشری کان لم تکن بینکم و بینه مودة اعتراض بین الفعل الذی هو لیقولن و بین مفدوله و هو یالیتنی (۱۲) .

ويقع بين البدل والمبدل منه كما فى قوله تعالى . واذكر فى السكتاب ابراهيم إنه كان صديقا نبيا إذ قال لابيه يا أبت ، يقول وهذه الجملة وقعت اعتراضا بين المبدل منه وبدله أعنى ابراهيم ، وإذ قال نحو قولك رأيت زيدا نعم الرجل اخاك(ع).

ويقع بين القسم والمقسم عليه كما فى قوله تعالى د فلا أقسم هو أقع النحوم و إنه لقسم لو تعلمون حظيم ۽ يقول وقدوله و إنه لقسم كو تعلون عظيم اعتراض فى اعتراض لانه اعترض به بين القسم والمقسم عليه وهو قوله إنه لقوآن كرم

4 7 · · · · ·

<sup>(</sup>١) الكثاف ج٢ س٤٥

<sup>(</sup>١) الكفائي و٢ س٨٢

<sup>(</sup>۲) السكفاف جا س ١٩١٤

<sup>(2)</sup> السکفاف ج ۲ مو ۳۹۰

واعترض بلو تعلمون بين الموصوف وصفته (١) .

وقد تقع جملة من الكلام معترضة في كلام آخر على سبيل الاستطراد كا في قوله تعالى : . و إذ قال لقبان لابنه وهو يعظه يابني لا تشرك بالله إن الشرك الظلم عظيم ووصينا الانسان بو الديه ، فإن قلت هذا السكلام كيف وقع في أثناء وصية لقبان ؟ قلت هو كلام اعترض على سبيل الاستطراد تأكيدا لمها في وصية القبان من النهبي عن الشرك(٢) .

وهذا النوع من الاعتراض يسميه البلاغيون تذبيلا يقول الشهاب نقلا هن شرح الفاضل لله كشاف في هذه الآية: هذا على تجويز الاعتراض في آخر الكلام والآكيثرون يسمونه تذبيلا والعلامة يحمل الاعتراض شاملا للتذبيل كما يعرفه من تتبع كلامه فلا رد الاعتراض عليه بأنه لا شبهة أنه تذبيل ، وهو أن يعقب الكلام بما يشمل معناه توكيدا ولا محل له من الاعراب ولا مشاحة في الاصطلاح (٤) .

والشهاب يفسرآخرالكلام بتهامه وانقطاعه. كـآخرالسور والخطبوالقصائد لا آخر الحلل المنقطعة عما بعدها، وعليه يكون الاحتراض في قوله تعالى: و والله عيط بالكافرين ، احتراض في وسط المكلام لا في آخره و بالقياس على هذا يكون الاحتراض في وكـذلك يفطون، منه ، أي من الاحتراض في وسط المكلام

1 - 2 - 2 - 2

day to be a first

Marie Commence

But the water of the water

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٢ ص ٥٩

<sup>(</sup>٤) البكتاف ج ٣ س ٢٩٠

<sup>(</sup>۴) الكفاف ج ١ س ١٧

<sup>(</sup>ع) حاشية المهاب ج٣ ص ٢٩٠

فلا يصح أن يكون المذكور في آية وكذلك يفعلون دليلا على مسلسكة في الاعتراض كماذهب الشارح العلامة ، وأنه يقع آخر السكلام واسكن المثالين المذكورين في كسلامه يدلان دلالة واضحة على أن الاعتراض يكون في آخر السكلام .

والجل الاعتراضية كما يقول الزعشرى لابد لها من الاتصال بالكلام الذى والهت ممترضة فيه لانها مسوقة لتوكيده وتقريره يقول فى قوله تعالى : وتمانية أزواج من العتأن النتين ومن المعز النمين قل آلذكرين حرم أم الانشين أم ما اشتملت عليه ارحام الانشين الهتوتى بعلم إن كنتم صادقين ومن الإبل النمين ومن البقر المنين ، فإن قلت كيف فصل بين بعض المعدود وبعضه ولم يوال بيشه كا قلت قد وقع الفاصل بينهما اعتراضا غير أجني من المعدود وذلك أن الله عز وجل مدن على عباده بانشاء الانعام لمنافعهم بإباحتها لهم ، فاعترض بالاحتجاج على من حرمها والاحتجاج على من حرمها والاحتجاج على من حرمها والاحتجاج على من حرمها والاحتجاج على من حرمها تأكيد شديد التحليل والاعتراضات فى المكلام لا تساق إلا للتوكيد(١) ،

مم إنه قد أشار إلى هذا وبين أيضا أن الاعتراض طريقة من طرق توكيف السكلام يقول في قوله تعالى: و وا تخذ الله إبراهيم خليلا ، فإن قلت ما موقع هذه الجملة ؟ قلت مي جملة اعتراضية لا يحل لها من الاعراب كنعو ما يجيء في الشعر من قولهم والحوادث جمة ، فائدتها تأكيد وجوب اتباع ملته لأن من بلغ الزاني عند الله أن ا تخذه خليلا كان جديرا بأن تنبع ملته وطريفته (٢٠) .

وإذا كانت الجملة أو الجمل المعترضة غير واضحة الصلة بالسكلام المسوقة لتوكيد فيه عند النظرة الأولى وقف الزمخشرى لببين قوة صلتها بها وأتها مسوقة للتوكيد والتقرير ، يفول في قوله تمالى ، وابراهيم إذ قال لقومه اعبدوا الله واتقوه ذلسكم خير لكم إن كنتم تعلمون إنما تعبدون من دون الله أو ثانا و تتعلقون إشكا إن الذين تعبدون من دون الله لا يملكون لدكم رزقا فابتغوا عند الله الورق واعبدوه واشكروا له إليه ترجعون وأن تسكذبوا فقد كذب أمم من من قبلكم وما على واشكروا له إليه ترجعون وأن تسكذبوا فقد كذب أمم من من قبلكم وما على الرسول إلا البلاغ المبين أو لم يرواكيف يبدأ الله التعلق ثم يعيده إن ذلك على الله الرسول إلا البلاغ المبين أو لم يرواكيف يبدأ الله التعلق ثم يعيده إن ذلك على الله

<sup>(</sup>۱) الكفائد ج ٢ مع ٥٠

<sup>(</sup>٧) الدكفاف ج ١ س ١ ١٩٤

يسير قل سيروا في الارض. وهذه الآية وإن تكذبوا فقد كذب أمم والآيات الله بعدها إلى قوله فنا كان جواب قومه عثملة أن تكون من جملة قول ابراهيم صلوات الله عليه لقومه . وأن تكون آيات وقمت ممترضة في شأن وسول الله عليه لقومه . وأن تكون آيات وقمت ممترضة في شأن وسول الله المله ويشأن قريش بين أول قصة إبراهم وآخرها ... فإن قلت فإذا كانت خطابا لفريش فنا وجه توسطهما بين طرفى قصة إبراهم والجمل الاعتراضية لابد لها من إتصال بما وقمت ممترضة فيه ألا تراك لاتقول مسكة وزيد أبوه قائم خير الله على الله وسلم ، وأن تكون مسلاة له ومتفرجا بأن أباه إبراهم خليل الله تمال عليه وسلم ، وأن تكون مسلاة له ومتفرجا بأن أباه إبراهم خليل الله تنكذبوا على معنى ألكم يا معشر قريش أن ممكذبوا محدا فقد كذب إبراهم وكل تنكذبوا على معنى ألكم يا معشر قريش أن ممكذبوا محدا فقد كذب إبراهم وكل ترى اعتراض واقع متصل ثم سائر الآيات الواطئة عقبها من أذيالها وتوايعها شرى اعتراض واقع متصل ثم سائر الآيات الواطئة عقبها من أذيالها وتوايعها للكوتها ناطقة بالتوحيد ودلائله وهدم الشرك وتوهين قواعده واصفة قدرة الله وسلطانه ووضوح حجته وبرهانه (١) .

وقد أشرنا في كلامنا في النظم إلى كثير من المحاولات التي كان يهدف بها الدعشري إلى كشف العلاقة بين الكلام المعترض وما وقع فيه معترضاً .

#### الاختصار:

ذكرت في بحث الجملة مايتعلق بالحذف في أحد أجرائها سواء كان مبتدأ أو خبرا أو مفمولاً . وذكرت كمذلك حذف الجملة بتمامها . وأذكر هنا ما يتعلق بحذف جملة مناا كلام حين يعمد المتكلم إلى طريقة الإيجاز فيطوى في أثناء كلامه كثيراً من الجل .

والوعشرى يهير إلى أن هناك مواطن تقتص الإيماز والاكتفاء بالإشارة والوحمى . وأن هناك مواطن تحتاج إلى أن يفصل القول فيها تفصيلا . وأرز يشيع المشكلم الحديث إشباعاً . يقول في قوله تعالى وأوكميه ب من المهادء ثم ثن

<sup>(</sup>۱) الكتاب م من ۲۰۲ ، ۲۰۲

سبحانه فشأنهم بتعثيل آخر ليكون كشفاً لحالهم بعد كشف وإيضاحا غب إيصاح وكما يجب على البليخ فيعظان الإجمال والإيجاز أن يجعل ويوجز فكذلك الواجب عليه في موارد التفصيل والإشباع أن يفصل ويشبع. أنشد الجاحظ:

يوحون بالخطب الطوال وتارة وحي الملاحظ خيفة الرقباء

وعا ثنى منالتمثيل في النزيل قوله , ومايستوى الآحمى والبصير ولاالظلمات ولا النور ولا الظل ولا الحرور ومايستوى الآحياء ولا الآموات . ألا ترى إلى ذى الرمة كيف صنع قصيدته

أذك أم نمش بالرش ...

أَذَاكَ أَم خَاصَبِ بِالْمِي مَرْتُمَهُ ... (1)

وينبه إلى المواطن التي يفصل الفرآن فيها القول ويبسطه وينبه كذلك إلى غيره ما يوجز الحديث فيه ويطويه .

يقوله فى قوله تعالى . ألم ذلك الكتاب ، إلى آخر آية إحدى وحشرين مبيئةً ما فى هذه الآيات من أغراض اللائة تناولت مواقف التاس جميعاً من دين الله فتحدثت عن المتقين ثم المكافرين ثم المنافقين . واقد اختلف البيان القرآف في هذه المواقف إيجازاً واشباعا .

يقول الزيخشرى افتتح سبحانه بذكر الذين أخلصوا دينهم ته وواطأت فيه قلوبهم ألسنتهم . ووافق سرم علنهم . وفعلهم قولهم . ثم تنى بالذين ععنوا الكفر ظاهرا وباطنا قلوبا وألسنة ثم ثلث بالذين آمنوا بافواههم ولم تؤمن قلوبهم وأبطنوا خلاف ما أظهروا وع الذين قال فيهم مذبذين بين ذلك لا إلى هؤلا. ولا إلى هؤلا. وسمام المنافقين . وكانوا أخبث السكفرة وأبنعتهم إليه وأمقتهم عنده لانهم خلطوا بالسكفر تمويها وتدليسا وبالشرك استهزاه وخداعا ولذلك أنول فيهم إن المنافقين في الدوك الأسفل من الناو ووصف حال الذين كذروا في آيتين وحال الذين الفقوا في ثلاث عشرة آية واستجهلهم واستهزأ بهم وتهكم بفعلهم وسجل بطغيانهم وعههم ودعاه صما يكما عمياً وطرب لهم من الأعمال وتهكم بفعلهم وسجل بطغيانهم وعههم ودعاه صما يكما عمياً وطرب لهم من الأعمال

<sup>(</sup>١) الكفاف ١ من ١٩ ٠٠٠٠٠

الشنيعة وقصة المثنافةين عن آخرها معطوفة على قصة الذين كفروا كما تعطف الجلة على الجلة (١) .

ويشير إلى طريقة القرآن فى اختصار القصة وحذف أجزائها غير الهامة . والنص منها على أهم المو افضاء فيها . يقول فى قوله تعالى . ولقد آ تينا موسى الكتاب وجعلنا معه أخاه هرون وزيراً فقلنا اذهبا إلى القوم الذين كذبوا بآياتنا فدهر ناه تدميرا ، والمعنى فذهبا إليهم فكذبوهما فدمرناه . كقوله اضرب بعصاك البحر فانفلق أراد اختصار القصة فذكر حاشيتها أولها وآخرها الانهما المقصود من القصة بعلولها أعنى إلزام الحجة ببعثة الرسل واستحقاق التدبير بتكذيبهم (٢)

ويكرر هذا في قوله تمالى , ويضيق صدرى ولا ينظلق لساقى فأرسل إلى هرون ، وهذا كلام مختصر وقد بسطه في غير هذا الموضع وقد أحسن الاختصار حيث قال فأرسل إلى هرون فجاء بما يتضمن الاستنباء ، ومثله في تقصير الطويلة والحسن قوله تعالى , فقلنا اذهبا إلى القوم الذين كذبوا بآياتنا فدمرناهم تدميراً ، حيث اقتصر على ذكر طرفى القصة أولها وآخرها وهما الإنذار والتدبير ودل بذكرهما على ما هو الغرض من القصة الطويلة كلها وهو أنهم قوم كذبوا بآيات بنذكرهما على ما هو الغرض من القصة الطويلة كلها وهو أنهم قوم كذبوا بآيات الله إلزام الحجة عليهم فبعث إليهم رسواين فيكذبوهما فأهدكهم (٢) .

# تركيب الجهل والآيات :

وقد اهتم الرعشرى ببيان الاسس التي سار عليها نسق الجل وترتيبها فىالقرآن كما اهتم كذلك ببيان ترتيب الآيات . وهذا اللون من البحث جدير بالاهتمام والتوضيح وهو فى صميمه نظر فى المعانى وتتابعها وكيف يجد سابقها للاحقها وهو أيضاً غير واضح فى الدراسة البلاغية وإن كان متصلا بصميمها .

والرعشرى لم يقف عند كل جملتين . ولا أشار إلى وجه الترتيب بين كل آيتين . وإنما كانت له وقفات عنــد كثير من الجمل والآيات المتتابعة . ينظر في

Continue of the

<sup>(</sup>۱) الْكُذَاف ج ١ س ٤٤ ، ٤٣

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج ٣ س ٧٧٠ ، ٧٧١

<sup>(</sup>١) السكفاف و٢ ص ١٢٥٥

معانيها . ووجه ترتيب بعضها على بعض وبين في هــذا أن الجملة قد تقدم على الاخرى لانها أدل على الغرض المسوق له الـكلام .

يقول فى قوله تعالى و والله خلق كل دا به من ما. فشهم من يمشى على بعثنه ومشهم من يمشى على بعثنه ومشهم من يمشى على أربع . قان قلت لم جاءت الآجنا من الثلاثة على هذا الترتيب؟ قات قدم ما هو أعرق فى القدرة وهو الماشى بغير آلة مشى من أرجل أو قواتم ثم الماشى على الرجلين ثم الماشى على أربع (١)

وقد تنقدم الجملة لانها تدل على الأكثر عدداً كما فى قوله تعالى و هم أوو هنا السكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سأيق بالحثيرات . بإذن الله . . يقول فإن قلت لمقدم الظالم ؟ ثم المقتصد ثم السابق ؟ قلت اللايذان بكثرة الفاسقين وغلبتهم وأن المقتصدين قليل بالإضافة إليهم والسابقون أقل من القليل (٢) .

والآيات التي تتحدث هن نهم الله وتعددها قد يتقدم منها ماهو أكثر أثرة في حياة الناس المادية والروحية كافي قوله تعالى و لنحي به بلدة ميتا ولسقيه عن خاتنا أنهاماً وأناس كثيرا ، يقول فإن قلت لم قدم إحياء الآرض وستى الآتمام على الآناس ؟ قلت لان حياة الآناس بعياة أرضهم وحياة أنعامهم فقدم ماهو سيب حياتهم وتعيشهم على مسقيهم ، ولانهم إذا ظفروا بما بكون سقيا أرضهم ومواشيهم لم يعدموا سقيام (۱) وكا في قوله تعالى و الرحن طم القرآن خلق الإنسان علمه البيان الشمس والقمدر بحسبان ، يقول عدد الله عو وعلا آلائه فأراد أن يقدم أول شيء ماهواسبق قدما من ضروب آلائه وأصناف نمائه وهي نعمة الدين ، ققدم من نعمة الدين ماهو في أهل مراتها وأقهى مراقيها وهو إنعامه بالقرآن و تنزيله و تعليمه لانه أعظم وحي الله و تبة ، وأهلاه منولة ، وأحسنه في أبواب الدين أثرا ، وهو سنام المكتب السهاويه ومصداقها والعياد وأحسنه في أبواب الدين أثرا ، وهو سنام المكتب السهاويه ومصداقها والعياد عليها ، وأخر ذكر خاني الإنسان عن ذكره ثم أتبعه اياه ليعلم أنه إنما خلفه للدين وليحيط علماً بوحيه وكنبه وماخلق الإنسان من أجله وكأن الغرض في انشائه كان الغرض في انشائه كان

<sup>(</sup>١) التكفاف م و ١٩٠٠

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٣ تو ١٩٨٠ .

مقدماً عليه وسابقاله ، ثم ذكر ماقيز به من سائر الحيوان من البيان وهو المنطق الفصيح المعرب عما في العنمير (١) .

وقد يكون ترتيب الجل على أساس ما يمن للنفس من خواطر وأفسكار فتقع الجل مرتبة على وفق ترتيب هذه الخطرات . يقول فى قوله تعالى و ما يفعل الله بعذا بسكم إن شكرتم وآمنتم ، فإن قلت لم قدم الشكر على الإيمان؟ قلت لان العاقل ينظر إلى ماعليه من النعمة العظيمة فى خلقة و تعريضة للمنافع فيشكر شكراً مبهما ، فكان الشكر فإذا انتهى به النظر إلى معرفة المنعم آمن به ثم شكر شكراً مفصلا ، فكان الشكر متقدما على الإيمان وكأنه أصل التكليف و مداره (٧) .

وقد يختلف ترتيب الآيات في الظاهر وهو في الحقيقة موافق لاحوال النفس وما يعرض لها في الموافف الصعبة من مصاعر وخواطر ، وللزيخشري كلام جيد في كشف تطبيق الآيات على وفق هذه الآحوال .

يقول في قوله تعالى وأن تقول نفسي ياحسرتا على مافرطت في جنب الله وإن كنت لمن الساخرين أو تقول لوأن الله هداني لمسكنت من المتقين أو تقول حين ترى العذاب لو أن لى كرة فأكون من المحسنين بلى قد جاءتك آياتي فكذبت بها واستكبرت وكنت من الدكافرين، وفان قلت هلا قرن الجواب بما هو جواب له ، وهو قوله لو أن الله هداني ، ولم يفصل بينهما بآية ؟ قلت لا يخلو إما أن يقدم هلى أخرى القرآن الثلاث فيفرق بينهن ، وإما أن تؤخر القريئة الوسطى . فلم يحسن الأول لما فيه من تبتير النظم بالجمع بين القرآئن ، وأما الثاني فلم فيه من النقص بين القرآئن ، وأما الثاني فلم فيه من النقص بين الترتيب وهو التحسر على التفريط في الطاعة ثم التعلل بفقد الهسدايه ثم تمني الرجعة فكان الصواب ماجاء عليه ، وهو أنه حكى أقوال النفس على ترتيبها و نظمها ثم أحاب عن بعضها على ما أقتضى الجواب (٢) .

وفى مواقف تهذيب النفس وارشادها إلى طريق البرواخذ الوسائل الق تبعد بها عن مواطن الرذيلة يلمح الوعشرى ترتيباً يلائم طبيعة النفس ويتسق مسسح أحوالها حيث تتوالى الاوامر وتتصاهد حسب الاحوال والشئون .

<sup>(</sup>١) السكفات م ي ١٥٠

<sup>(</sup>٧) اليكناب مه من ١٠٧

<sup>(</sup>٢) الكفات م ١ ص ١٠١

يقول فى قوله تعالى وقل للوهنسين يغضوا من أبصارهم، إلى قوله تعالى و ليستعفف الذين لايجدون تكاما حق يغنيهم الله من فضله. وما أحسن ماوتب هذه الاوامر حيث أمر أولا بما يعصم من الفتنة ويبعد عن موافعة المعسية وهو غض البصر ، ثم بالنكاح الذي يحصن به الدين ويقع به الاستغناء بالحلال بهن الحرام ، ثم بالحل على النفس الامارة بالسوء ، وعزفها عن الطموح ، إلى الشهوة عند العجر عن النكاح إلى أن برزق القدرة عليه (۱) .

و يدوك الرخشرى أن الفرآن حين يو اجه النفس الإنسانية باخطائها لائما معنفا أو هاديا مترفقا إنما يرتب الآيات ثرتيبا حسنا وعجبها فتسكون كل آية كأنها مهدة للآخرى و بساط لها ، يقول في آيات الحجرات التي يواجه القرآن فيها الصائحين برسول الله ينادونه من وراء الحجرات ، فتأمل كيف ابتدى. بايجاب أن تكون الآمور التي تنتمي إلى الله ورسوله متقدمة على الآمور كلها من غير حصر ولا تقييد ، ثم أردف ذلك النهي عما هو من جنس النقديم من رفع الصوت والجهر كان الآول بساط الثاني ووطاء للكره ماهو ثناء على الذين تحاموا ذلك فنعنوا أصواتهم دلالة على عظيم موقعه عند الله ، ثم جيء على عقب ذلك بما هو أيلم وهيئته أثم من الصياح برسول الله صلى الله عليه وسلم في حال خلوته بمعض حرماته من وراء الجسدر كا يصاح بأهون الناس قدرا لينه على فظاعة من أجروا إليه وجسروا عليه لآن من المساح برسول الله قدرا لينه على فظاعة من أجروا إليه وجسروا عليه لآن من رفع التقدره على أن يجهر له بالقول عن خلطبه جلة المهاجرين والانصار بأخي السرار كان صنيع هؤلاء من المنكر الذي بلغ من التفاحش ميلفه ومن هذا وأمثاله يقتطف ثمر الآلباب وتقتبس عاسن الآداب (٢٠) .

وحينا يسكون المقام مقام مناظرات فسكرية بين التوحيسسد والشرك يلحظ الزعشرى أفسكاراً تتصاعد في هسذا الجسال فتبدأ بالسؤال البسيط وتفتي بإيطالي المعتقد الباطل وتحقيق الحق .

وقد وقف الزعشرى عند مناقشات إبراهيم عليه السلام لابيه ولقومه وبين كيف رتب إبراهيم عليه السلام أفسكاره ومعانية يقول فىقوله تعالى د واتلعليهم

<sup>(</sup>۱) السكفات به ۴ س ۱۸۸

<sup>(</sup>٢) الكفاف جه س ٢٨٥ - ٢٨٠

بما إبراهم إذ قال لابيه وقوعه ما تعبدون قالوا العبد استاما فنظل لهاعا كفيت قال هل يسمعو المكم إذ تدعون أو ينفعو الكم أو يضرون ، قالوا بل وجدنا آباء نا كذلك يفعلون ، وما أحسن مار تب إبراهم عليه السلام كلامه هع المشركين حين سألهم أولا عما يعبدون سؤال مقرر لامستفهم ، ثم أنحى على آ لهتهم فأبطل أمرها بأنها لا تعنب ولا تنفع ولا تبصر ولا تسمع على تقليد آ بائهم الا فدمين ، فسكسره وأخرجه من أن يكون شبة فضلا أن يكون حجة ، ثم صور المسألة فى نفسه دو تهم حتى تخلص منها إلى ذكر الله عز وهلا فعظم شأنه وعدد نعمته من لدن خلقه وإلشائه إلى حين وفانه مع ما يرجى فى الاخرة من رحمته ، ثم أتبع ذلك أن دعا يدعوات المخلصين وا بتمل إليه إبتهال الاوابين ، ثم وصله بذكريوم القيامة و ثواب يدعوات المخلصين وا بتمل إليه إلمهم كون يومئذ من الندم والحسرة على ما كانوافيه من العنلال ، وتمنى السكرة إلى الدنيا ليؤمنوا ويطيعوا . (١)

وفى مناصحة إبراهم عليه السلام لابيه ودعوته إلى النوحيد يلحظ الزمخشرى ترقيب المعانى وتلاحقها كا يلحظ أسلوب الدهوة الهادى. والمجاهلة اللينة والادب الحسن وإن كان فى أحماقه صراعا بين الحق والباطل ، كا يناقش القضايا التي ساقها إبراهم عليه السلام ويبين وجهةوتها ودلالتها، وقد طالت دراسته لمعانى هــــذه المناصحة وترتيب أفكارها وقد أغفل المتأخرون هذا اللون من النظر في الدراسة الملاهية ، كا أغفلوا كثيراً من مباحثها ، وإذا كنا بصدد توضيح عنايته بدراسة المعانى ومناقشتها في الحير أن أذكر هذا النص القيم وإن طال حديثه فيه .

يقول في قوله تعالى ، واذكر في السكتاب إبراهيم إنه كان صديقا نبيا إذ قال الآبية باأبت لم تعبد عالا يسمع ولا يبصرولا يغنى عنك شيئاً باأبت إنى قد جاءني عن العلم عالم يأنك فانبعني أهدك صراط سوياً ، إلى آخر الآبات .

يقول انظر حين أراد أن ينصح أباه ويعظه فياكان متورطا فيه من الحظا العظيم والارتكاب الشنيع الذي عمى فيه أمر العقلاء ، وانسلخ عن قضية النمييز عين الغياوة الى ليس بعيدها غيارة كيف رتب السكلام معه في أحسن اتساق ،

<sup>(</sup>١) المكانس و ٢ ص ٢٠٠

وساقه أرشق مساق ، مع استعال الجاملة واللطف والرفق والماين والآدب الجميليُّ والحلق الحسن منتصحا في ذلك بنصيحة ربه عز وعلا. . . وذلك أنه طلب منه : أولا العلة في خطئه طلب منبه على تماديه ، موقظ لإفراطه وتناهيه ، لأن الممبود لوكان حياً عييزاً سميماً بصيراً مقتدراً على الثواب والعقاب، نافعاً ضاراً . إلا أنه بعض الحلق لاستخف عقل من أهله للمبادة ووصفه بالربوبية ، ولسجل عليمه بالنى المبين والظلم العظيم وإن كان أشرف الخلق وأعلاهم منزلة كالملائكة والنبيين قال الله تعالى . ولا يأسركم أن تنخذوا الملائكة والنبيين أربابا أيامركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلون ، وذلك أن النبادة هي غاية التعظيم فملا تحق إلا لمن له غاية الإنعام وهـــو الحالق الواؤق الحي المعيت والمثيب المعافب الذي منه أصول النعم وفروعها فإذا وجهت إتى غيره – وتعاتى علوا كبيرًا أن تدكون هذه الصفة لغيره لم يكن إلا ظلماً ، وعتواً ، وخياً ، وكفرًا ، وجمعودا ، وخروجا عن الصحيح المنير إلى الفاسد المظلم ، فـــا ظنك به مِن وجه عبادته إلى جماد ليس به حس ولا شعور ؟ . . ثم ثني بدعوته إلى الحق مترفقاً به متلطفاً فــلم يُسم أياه بالجهل المفرط ولا نفسه بالعلم الفائق ولسكنه قال أن معى طائفة من العلم وشيئًا منه ليس ممك وذلك علم الدلالة على العفريق السوى فلا تستنكف وهب أنى وإياك في مسير وعنسدى معرفة بالحداية دويسك فاقيمي أنجك من أن تعمل ، ثم ثلث يتثبيطه ونهيه عما كان عليه بأن الشيطان الذي أستعصى على ربك الرحن الذي جميع ماعندك من النعم من عنده ، وهو هدوك الذي لا يريد بك إلا كل هلاك، وخزى، ونكال، وعدو أبيك آدم وأبنا. جنسك كلهم ، هو الذي ورطك في هـذه العنلالة ، وأمرك بها ، وزينها لك ، فأنت إن حققت النظر عابد الشيطان ، إلا أن إبراهم عليه السلام لإمعاته في الإخلاص ولارتقاء همته في الربانية لم يذكر من جنايق الشيطان إلا التي تختص منها بوب العزة من عصيانه واستكباره ولم يلتفت إلى ذكر معاداته لآدم وذريته كأن النظر في حظم ما ارتكب من ذلك غره فسكره وأطبق على دُعنه ، تمويع بتخويفه سوء العاقبة وما يحره ماهو فيه من التبعة والوبال . ولم يمثل ذلك من حسن الآدب حيث لم يصرح بأن العقاب لاحق له وأن العذاب لاصق به . ولكنه قال أعاف أن يمسك عذاب، فذكر البغوف، والمس، ونسكر العذاب، ويعلى ويلاية

الشيطان ، ودخوله في جاة أشياعه و أو ليائه ، أكبر من العذاب ، وذلك أن وحوان الله أكبر من العذاب ، وذلك أن وحوان الله أكبر من الشواب نفسه وسماه الله تعالى المشهود له بالفوز العظم حيث قال و ورضوان الله أكبر ذلك هو الفوز العظم ، فسكذلك و لاية الشيطان التي هي معارضة رضوان الله أكبر من العذاب نفسه و أعظم ، وصدر كل نصيحة عن النصائح الآربع بقوله ، باأبت ، توسلا إليه و استعطافا (١) .

وسوف تجد أثر هذا التحليل القيم في كتابي المثل السائر والطراز .

# لفسير الثمن :

من الواضح أن كل ما ذكرته من النظر البلاغي في كتاب المكشاف منالح الان يكون نوعا من تحليل النصء و المان ذلك نظرا في المفرد أو بحثا في الجلة أو المجمل وسواء كان ذلك دراسة لفنون بلاغية كالالتفات والتقديم وأكثر ما ذكرنا أوكان عظرا في المعانى، وتحليلا لها، وأوريد هنا أن أزيد هذا الجانب بيانا وتوضيحا لتقبيع لنا مقدرته البلاغية في ضوء شرح النص وتحليله وكون هذا البحث أعنى شرح النص داخلا في بلاغته فذلك أمر لا أعتقد أن أحدا يخالفي فيه . الاست المواني مناخلا في بلاغته فذلك أمر لا أعتقد أن أحدا يخالفي فيه . الاست المناني ، وحدد المعنى المراد من النص وقال إن هذا ما يقتضيه علم المعاني كا في المعانى ، وحدد المعنى المراد من النص وقال إن هذا ما يقتضيه علم المعانى كا في المعانى كا في المعانى المسيح ،

ومن الواضح أيضا أن هذا البحث أعنى شرح النص وتفسيره لا يدخل الآن دائرة البحث البلاغي إلا في حدود تعليل الامثلة وشرحها ، وأن هذا البحث أيضا هو أكبر وظائف النقد الآدن على أن بعض الدارسين يحصر مهمة النقد في عقه الوظيفة إذ جعل الواجب الرئيسي الثاقد هو العرض(٢) .

والرخشرى فى تفسيره للنصوص يستصحب مقاييس جمالية هرفتها الدراسة البلاغية قيله ، من ذلك أن أمارات التفوق فى الاسلوب أن يكون الكلام متماسكا الشد التهاسك مرتبطا أقوى ارتباط كمانه بناء متين يشد بعضه بعضا .

<sup>﴿</sup>وَإِنَّ الْمُعَالَثُ جِ ٣ فِي ١٥ مِ ١٥ ﴿وَإِنَّ الْمُقَدِّ الْأُدِي لِلاِّئْمَادُ الْمُرْسِومُ أَحَدَّ أُمِينَ مِنْ ١٩٨٠

يقول في قوله تمالي : . ويوم ينفخ في الصور فغزج من في السموات ومن في الأرض ألا من شاءلة وكل أنوه داخرين ، وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر من السحاب صنع الله الذي أتقن كل شيء إنه خبير بما تفعلون، من جاء بالحسنة فله خير منها وهم من فرع يومئذ آمنون ، ومن جاء بالسيئة فكبت وجوههم في النار ، يقول الزعشرى: صنع الله من المصادر المؤكدة كقوله وحد الله وصبغة الله إلا أن مؤكده محذوف وهو الناصب ليوم ينفخ ، والمعنى ويوم ينفخ في الصوو وكمان كيت وكيت أثماب الله المحسنين وعاقب الجرمين ، ثم قال و صنع الله ۽ يريد الإنابة والمعاقبة وجعلهذا الصنع من جملة الاشياء التي أنقنها وأتى بها على الحُمْكَة والصواب حيث قال: صنع الله الذي أيَّةن كل شي يعني أن مقابلة الحسنة بالثواب والسيئة بالعقاب من جملة إحكامه للاشياء وأنقاله لها وإجرائه لهاعلى تصايا الحكمة أنه عالم بما يقمل العباد وبما يستوجبون عليه فيكافئهم على حسب ذلك ، ثم لحص ذلك بقوله: ومِن جاء بالحسنة، إلى آخر الآيتين، فانظر إلى بلاغةهذا الكلام وحسيق نظمه وترتيبه ومكانة إضاده ورصانة تفسيره وأخذ بعضه بحييزة بعضكأتما أفرغ إقراعًا واحداً ولامر ما أعهز القوى وأخرس الشقاشق ونحو هذا المعبدر إلجَّا جا. حقيب كلام جاء كالشاهد بصحته والمنادى على سداده وأنه ما كان ينبغي أن يكون إلا كما قد كان ﴿ أَلَا تَرَى إِلَى قُولُهُ صَبْعَ اللهُ ، وَصَبَّعَةُ اللهُ ، وَصَلَّرَةَ اللهُ ، بعد ما وسمها بامنافتها إليه بسمة التعظم كيف تلاما بقوله الذىأتقن كل شيء ، وممنت أحسن من الله صبغة ، لا يخلف الله الميماد ، لا تبديل لحلق الله (١) .

وهذا الاساس الذي يشير إليه الزعشري في كثير من المواضع قد ذكره عبد القاهر وبسط القول فيه وسماء النمط العالى والياب الاعظم وقال ولا ترى ملطان المزية يعظم في شيء كعظمة فيه (٢) وسبب المزية في هذا النوع غوض المسلك ودقة النظر والتامل في الصنعة والاحتفال بصياخة القول .

وال عشرى يذكر الاسلوب الصحيح الخسكم الذى يقرو بعضه بعضاء يقول ف قوله تعالى • ألم تنزيل السكتاب لا ريب فيه من دب العللين أم يقولون المتراه يل هو الحق من وبك لتنذر قوماً ما أتام من نذر من قبلك، وحذا أسلوب صحيح

س ١٠٠١، ١٠ (١) دلائل الاعواز س ١٩

<sup>(</sup>۱) السكتاف ج ۲ س ۲۰۰،۳۰۹

عبيم أثبت أولا أن تنزيله من وب العالمين وأن ذلك ما لا ريب فيه ، ثم أضرب عن ذلك إلى قوله أم يقولون افتراه ، لأن أم هم المنقطعة الحكائلة بمعنى بلوالحمزة إلى ألكارا لقوله و تعجيباً منه لظهور أمره في عجز بلغائهم عن ثلاث آيات منه ، ثم أضرب عن الإنكار إلى إثبات أنه الحق من ربك، ونظيره أن يعلل العالم في المسألة محميحة جامعة قد احترز فيها أنواع الاحتراز كقول المتكلمين النظر أول الأفعال الواجبة على الإطلاق التي لا يعرى عن وجوبها مكلف ثم يعترض عليه الإفعال الواجبة على الإطلاق التي لا يعرى عن وجوبها مكلف ثم يعترض عليه فيها ببعض ما وقع احترازه منه فيرده بتلخيص أنه احترز من ذلك ثم يعود إلى تقرير كلامه وتمثيه (۱) .

وبذكر كذلك الاسلوب الحشن والفليظ، وله إحساس دقيق بمواقع الكلبات وإصابتها، وتفاعل صادق مع ما تحتويه. يقول فى قوله تعالى وقتل الانسان ما كفره ودعاء هليه وهو من أشتع دعواتهم لان القتل قصارى شدائد الدنيا وفظائمها، وما أكفره : تعجب من إفراطه فى كفران نعمة الله، ولا ترى أسلوبا أعلظ منه، ولا أخشن مسا، ولا أدل على سخط، ولا أبعد شوطا فى المذمة، مع تقارب طرفيه، ولا أجمع الائمة على قصر منه (٢)،

والرعشرى يعتمد حكم الذرق ويستجيب له ، ويقف عند هذا الحسكم غير محال ولا موضح ، ويرفض تأويل المخالفين ووجه فهمهم النص ، ولا حجة له أحيانا إلا الذرق ، والاعتباد عليه في نظره اعتباد على أساس منين ، وكأنه المرجع الذى وجع إليه المختلفون مهما كانت درجة خلافهم . يقول في رده على أهل السنة ، وجع إليه المختلفون مهما كانت درجة خلافهم . يقول في رده على أهل السنة ، وجه تفسيرهم لقوله تعالى دولقد كرمنا بني آدم وجلناهم في البر والبحر ووزقناهم من الطيبات وقعنلناهم على كشير ممن خلقنا تفصيلا ، ومن ارتكابهم أنهم فمروا كشيرا يحمي ممن خلقنا (١) ، وفعنلناهم على جميع ممن خلقنا (١) ،

وَمَدْ كُرَ صَفَاتَ للاَسلوبِ فَيها إِنهام وَإِجَالَ ثُمْ يَبَيْنَ وَيَحَلَّلُ مَا أَنِّهِمْ وَمَا أَنْجُلُ يَقُولُ فِي تَوْلُهُ تَفَالَى : و يُمنُونَ طَلِيكُ أَنْ أَسلبوا قَلَ لا تَمْنُوا عَلَى إِسلامُكُمْ بِلِ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) الکفاف ج ۳ ص ۲۰۱۰ ،

<sup>(</sup>۴) الكتاب و ٢ من ٢٧٥٠

عن عليكم أن هذا كم للايمان ، ، رسياق هذه الآية فيه لطف ورشاقة وذلك أن الكائن من الآعاريب قد سماه الله إسلاما و نني أن يكون كما زحموا إيمانا فلما منوا على وسول الله صلى الله عليه وسلم ما كان منم قال الله سبحانه وتعالى لوسوله عليه السلام إن هؤلاء يعتدون عليك بما ليس جديرا بالاعتداد به من حدثهم الذى حق تسميته أن يقال له إسلام ، فقل لهم لانعتدوا على إسلامكم أى حدثكم المسمى إسلاما عندى لا إيمانا، ثم قال بل الله يعتدهليكم أن أمر كم بتوفيقه حيث هذا كم للايمان على ما زعمتم وادهيتم أنسكم أرشدتم إليه ووفقتم له إن صح وحمكم وصدقت دهوا كم إلا أنكم تزحمون وتدهون والله عليم بخلافه وفي إضافة الإسم إليهم وإيراد الإيمان غير مضاف ما لا يخني على المتأمل ()

ويوازن بين النص الذي يشرحه والنصوص الى نشابه في ممناه وفي غرضه ويدعو إلى النظر المتثبت في النصوص الادبية والمواز نة الدقيقة بين ما تشابه منها حي يتسنى لنا أن نعرف أقواها في غرضها. يقول في آيات الإفك: ولو فليت القرآن كله وقتست هما أوعد به من العصاة لم تر الله تعالى قد غلظ في شيء تغليظه في إفك عائشة رضوان الله عليها ولا أنزل من الآيات القوارع المشحونة بالرعيد الشديد والعتاب البليخ والزجر العنيف واستعظام ما ركب من ذلك واستغظاع ما أقدم عليه ما أنزل فيه على طرق مختلفة ، وأساليب مفتنة ، كل واحد منها كاف في بايه ولو لم ينزل إلا هذه الثلاث لكني بها حيث جعل القذفة ملعولين في الداوين جيعاً وتوحده بالعذاب العظم في الآخرة وبأن السنتهم وأيديهم وأوجلهم تشهد عليهم وتوحده بالعذاب العظم في الآخرة وبأن السنتهم وأيديهم وأوجلهم تشهد عليهم عا أفكوا وبهتوا وأنه يوفيهم جزاءه الحق الواجب الذي هم أعله حتى يعلوا عنه ذلك أنه الحق المبين : فأوجز في ذاك وأشبع ، وفصل وأجل ، وأكد وكرو وجاء بما لم يقع في وحيد المشركين عبدة الاونان إلا ما هو دونه في الفظاعة وما ذاك إلا الإمر (٢) ،

وما مال يا والمعشرى في تعليله النص إلى أحمية المقابلات بين المعاتى وكيف ويلتفت الزمخشرى في تعليله النص إلى أحمية المقابلات بين المعاتى وويشر الذين اعتمد القرآن عليها في بث الرغبة والرحية . يقول في قوله تعالى وويشر الذين

<sup>(</sup>۱) الكفائد و من ۲۰۰

<sup>(</sup>٧) الكفاله ج ٣ س ١٧١٠ ،

آمنوا وعملوا الصالحات ، من عادته عز وجل في كنابه أن يذكر الترخيب مع الترميب ويشفع البشارة بالإنذار إرادة التنشيط لاكتساب ما يزلف والتثبيط عن إقتراف ما يتلف (١) .

وحينا يتابع الرعشرى كلمات الآيات بالنظر والتحليل ترى في هذه المتابعة وحينا يتابع الرعشرى كلمات الآيات بالنظر والتحليل ترفع صاحبهما إلى دربغة الإفاداذ من المتذوفين ولا نجد كثيراً من يفضلون الرهخشرى في هذا الباب مع شفقنا يقتبع همذا الماون من الدراسة الادبية وحرصنا على أن نقراً ما نعشر عليه من تعليل النصوص تجليلا بلاغياً بصيراً سواء كان همذا في ثهر الدواوين والنصوص الادبية القديمة أو كان عند المعاصرين من يتعرضون في أثناء بسط النظريات النقدية إلى أنواع من التعليق وضرب الامثلة . أقول إن الرمخشرى من الافذاذ المتذوقين في هذا الباب وله تعليلات ما استطاع الزمن العلويل ولا تعلور الدراسات الادبية أن يذهب شيئاً من بهائها وزمائها . وقد ترى صدق هذه الدعوى في كثير من النصوص التي أثبتناها في المواضع المختلفة وقد يكون مسبوقا بشطيلات بلاغية ليعض النصوص القرآمية فيقع عليها ويكون جهده حيثلة تلخيصاً بشطيلات بلاغية ليعض النصوص القرآمية فيقع عليها ويكون جهده حيثلة تلخيصاً استقصح علياء البلاغة هذه الآية . مع إضافات يسيرة . ثم يشير إلى أنه لهذا الذي ذكر استقصح علياء البلاغة هذه الآية .

يقول في قوله تعالى و ربى إنى وهن العظم منى واشتعل الرأس شيبا ، وإنما ذكر العظم لانه هو د البدن و به قوامه وهو أصل بنائه فإذا وهن تداعى وتساقطت قوته . ولانه أشد ما فيه وأصلبه فإذا وهن كان ما وراءه أوهن ووحد لان الواحد هو الدال على معنى الجنسية وقصده إلى أن هذا الجنس الذي هو العمود والقوام وأشد ما تركب منه الجسد قد أصابه الوهن ، ولو جمع لمكان قصدا إلى معنى آخر وهو أنه لم بهن منه بعض غظامه ولمكن كابا . . . وشبه الشبيب بشواط النار في بياضه وإغارته وانتشاره في الشعر وفشوه فيه وأخذه منه كل ماخذ باشتعال النار ثم أخرجه عنوج الاستعارة . ثم أسند الاشتعال إلى معنية ، وهو الرأس ، وأخرج الشبيب بميزاً ولم يعنف الرأس اكتفاء مكان الشعر ومنبته ، وهو الرأس ، وأخرج الشبيب بميزاً ولم يعنف الرأس اكتفاء

<sup>(</sup>١) الكفاف جا مو ٧٨

بعلم المخاطب أنه رأس زكريا . فن ام فصحت هذه الآية وشهد لها بالبلاغة (١٠ .

ولو نظرنا إلى ما كتبه عبد القاهر في هذه الآية لتبين لنا أن جزءاً كبيراً من كلام الزمخشري ليس إلا تلخيصاً لكلام عبد القاهر(٢)

ويقول الزمخشرى فى قوله تعالى ، وقيل ياأرض ابلعى مامك ويا سماء أقلعى وغيض المساء وقطى الامر واستوت على الجودى وقيل بعدا للقوم الظالمين . •

ندا. للارض والسها. بمنا ينادي به الحيوان الممبر على لفظ التخصيص والإقبال عليهما بالخطاب من بين سائر المخلوقات . وهو قوله ياأرض وياسماء . ثم أمرهما بما يؤمر به أهـل التمييز والعقل من قوله ابلعي مأمك وأقلعي • من منقادة انكوينه فيها ما يضآء غير متنعة عليه كانها عقلاء مميزون قد عرفوا عظمته وجلاله . والوابه . وعقابه . وقدرته على كل مقدور . وتبيئوا تحتم طاعته عليهم وانقيادهم له وهم يها يوله ويفزعون من النوقف دون الامتثال له والنزول على مشيئته على الفور من غير ويث ، فكلما يرد عليهم أمره كان المأمور به مقعولا لا حبس ولا إبطاء . والبلع عبارة عن النشف رالإقلاع والإمساك . يقال أقلع المطر وأقلعت الحمى . وخيض الماء من غاضه إذا تقصه . وقضى الأمر وأنجز ماوعد نوحا من هلاك قومه واستوت واستفرت السفينة على الجودى وهوجبل بالموصل . . . وبحيء أخباره على الفعل المبنى للفعول الدلالة على الجلالة والكبرياء وأن تلك الامورالعظام لاتكون إلا بفعل فاعل قادد . وتكوين مكون قاهر . وأن فاعلما فاعل واحد لايشارك في أفعاله . فلا يذهب الوهم إلى أن يقول غيره يا أرض ابلمي ماءك. وياسماء أقلمي . ولا أن يقضى ذلك الآمر الحائل غيره . ولا أن تستوى السفينة على متن الجودى وتستقر عليه إلا بتسويته و إقراره . ولما ذكرنا من المعانى والنكت استفصح علماء البيان هذه الآية . أو وقصوا لما دؤوسهم . لا لتيعالس السكلمتين وصاً ايلمي وأقلمي وذلك وإن كان

<sup>(</sup>١) الكعاف ج ٢ مو ٢٠

<sup>(</sup>٧) ينظر دلائل الإعواز ص ٦٩ ، ٧٠

لايخلى الكلام من حسن فهو كذير الملتفت إليه بإزاء تلك المحاسن التي هي اللب وماعداها قشور (١)

الزمخشرى بسطا وتفصيلاً لما ذكر عبد القاهر (٢)

•

A TOWN THE WAY TO SEE THE SECOND SECO

<sup>(</sup>١) الكفاف برا ض ٢١١.

<sup>(</sup>١) ينظر دلائل الإصبار من ١٢، ٢٣

# الفضيل لسكادست البحث في صود البيان

#### البيد المالي المالي

```
بيه .
( أ ) التصبيه المتخييل
(ب) التصبيه المفرد والمركب والمتعدد
( - ) التصبيه والتمثيل
( د ) بلاغة النشبيه
( ه - ) العلاقة بين الطرفين
( و ) التشبيه المقلوب
( و ) التشبيه المقلوب
( ز ) أداة النشبيه
( - ) قيمة القيود فى النشبيه والاستعارة
```

#### الجاز :

(أ) الاستمارة بالكناية (ب) الاستمارة التبعية (ج) الاستمارة الاصلية (د) الترشيح والتجريد (م) الاستمارة المفظية (و) صور الاستمارة العندية (العكس في السكلام) (ز) التمثيل (ح) القخييل

( ~ ) القحييل ( ط) المجاز المرسل ( ص) المجاز الحسكمي

> السكناية التعريض

· • 1 

## الفصل للاأدس

### البحث في صور البيان

تتابع ف هذا الفصل دراسة الزمخشرى لصور البيان من التشبيه والمجاز بأقسامه والكناية والتمريض.

وعلينا أن تذكر أن صور البيان في الفرآن والادب للد درست دواسة مفصلة ، وكانت موضع اهمّام المشتغلين مدراسة الآدب وتقده ، ولا شك أنها كانت أوفر حظا من الدراسة الحاصة بجمال النظم ، وبلاغة الصوغ ، لأن النحو جذب الباحثين في الصياغة والنظم إلى آنانه ولون دراستهم بروحه ومزاجه .

وإذا كانت دراسة ألوان البيان دراسة مغصلة قد تمت قبل القرن الذى عاش فيه الزمخشري فإننا نرى فيما ذكره الدارسون اختلاف الآلوان وتما تزالاتجاهات وذلك لآن دراسة الفنون البلاغية تتأثر تأثرا واضحا بروح الدارس وذوقه لانها ليست دراسة علمية خالصة، بل للنن فيها نصيب كبير ، لذلك يدرك المتأنّ فرقا كبيرا بين دراسة النشبيه في الـكتب المختلفة وإن ذكر الجميع أن النصبيه يتقسم إلى مفرد ومركب ، وحسى وعقلى ، وتشبيه في الشكل ، وفي اللون ، إلى آخر هذه التفريعات العلمية ·

وبهذا التصور تعاول أن تبرز دواسة الزعشرى أصوو ألبيان تلك الدواسة الني تعكس علىصفحتها ذوقه وروحه محاو اين انحافظة علىصورتها الحقيقية جاهدين في تنسيقها وتنظيمها .

درس الزمخشرى التصبيه المركب والمتعدد والمفردء ودوس تشبيه التخييلء وفرق بين الاستعارة والتشبيه ، وبين القيمة البلاغية للقيود في الصووة ، وهوس العلاقة بين العلرفين ، في حال التعدد ، والإفراد والتركيب ، وبين قيمة التمثيل ، كا أشار إلى التشبيه المقاوب .

### الاشتابية القطييل

وهو ما يكون المشبه به أمرا قد صنعه الحنيال المحض كما في قوله تعالى و طلعها كأنه رؤوس الشياطين، . يقول الزعشرى : وشبه رؤوس الشياطين دلالة على تناهيه في السكراحة وقبح المنظر لآن الشيطان مكروه مستقبح في طباع الناس لاعتقادهم أنه شر عيش لا يخاطه خير ، فيقولون في القبيح الصورة كأنه وجه شيطان كأنه رأس شيطان وإذا صوره المصورون جاؤا بصورته طأأنبح مايقدرون وأهوله كا أنهم اعتقدوا في الملك أنه خير محمن لا شر فيه ، فشبهوا به الصورة المحسنة قال الله تعالى .ما هذا بشرا إن هذا إلا ملك كريم، وهذا تشبيه تخييل.(١) .

ويشير إلى هذا اللون من التشبيه في قوله تعالى وقل أندعون من دونالله مالا ينفعنا ولا يعترنا وتردعل أعقابنا بعد إذ هدانا الله كالذى استبوته الشياطين ف الأرض حيران له أصحاب يدعونه إلى الهدى ائتناء ، يقول كالذي ذهبت به مردة الجن الفيّلان في الآرض المهمه حيران تائها ضالا عن الجمادة لا يدرى كيف يصنع .. وهذا مبنى على ما تزعمه المرب وتعتقده أن الجن تستهوى الإلسان ، والنيلان تستولى عليه كفوله كالذي يتخبطه الشيطان من المس(٢).. وهذه صورقالها تَأْثِيرِهَا القرى في النفوس وكذلك كل تشبيه يبنى على هذا اللون من الاحتقاد الساذج الذي يشير إلى مراحل الطفولة الفكرية فيحياة الآمم، وما أروع الصورة حين تمرد بنا إلى طفولتنا الأولى •

### المقرد والركب والمتعدد :

وقد أشار الزعشرى إلى التشبيه المفرد في مواطن كثيرة ، من ذلك ما أشرنا إليه في التشبيه التخييل في آية رؤوس الشياطين , وقد ناقش أبا الملا. في قوله :

حمراء ساطعة الدوائب في الدجي ٠٠٠ ترمي بكل شرارة كعاراف

قشبهنا بالطراف وهو بيت الآدم في العظم والجرة وكأنه قصد بخبثه أن يزيد على تشهيه القرآن ، ولتبجحه بما سول له من توهم الزيادة جاء في صدر بيته يُقُولُه حراء توطئة لما ومناداة عليها وتنبيها للساءهين على مكانها ءولقد عمى \_ جمع الله له

<sup>(</sup>١) الكمال ج ٢ ص ١٢ .

<sup>(</sup>۴) ينظر السكمال ج 1 ص ۲۴۰ ·

همى الدارين. عن قوله جلوعلادكانه جالات صفره، فإنه بمنزلة قوله كبيت أحمر، وعلى أن في الشبيه بالقصر وهي الحصن تشهيها من جبتين من جبة العظم ومن جبة الطول في الحواء وفي التشبيه بالجمالات وهي القلوص لشبيه من ثلاث جهات من جبة العظم والطول والصفرة فأ بعد الله إغرابه في طرافه وما تفخ شدقيه من استطرافه (١)

والفرق بين تشبيه الشرارة بالقصر وتشبيبها بالطراف لايقف عندهذا الظاهر. وذلك لأن تشبيه القرآن فيه تصوير للهول والفزع توحى به صخامة القصر وهو يقذف ويرمى به وسقوط الطراف ليس كسقوظ القصر. على أننا لاتحد مبررا كا يقول الدكتور أحد الحوق لهذه الحلة العنيفة على الممرى فأنه لم يدع أن تشبيه يسامى تشبيه القرآن الكريم.

ويردد الزعشرى كثيراً من صور النشبيه فى القرآن بين التشبيه المركب والتشبيه المفرق، وهذا الترديد يرجع فى نظرى إلى الرغبة فى تحليل الجزئيات والوقوف عند المفردات وهذا الميل نتاج النفكير النحوى والدراسة اللغوية، إذ أن هذين اللونين من الدراسة يكونان فى الدارس ميلا شديداً إلى التدفيق والوقوف عند الجزئيات ، وهذا أدق متهج فى فهم التراكيب كا نعتقد وإن عابه المتعجلون.

يقول الزمحشرى في قوله تعالى و رمن يشرك بالله فكأنما خر من السياء فتخطفه الطاير أو تهوى به الربح في مكان سحيق، يجوزف هذا التشبيه أن يكون من المركب والمفرق فإن كان تشبيها مركبا فكأنه قال : من أشرك بالله فقد أهلك نفسه أعلاكا ليس بعده نهاية بأن صور حاله بصورة من خر من السياء فاختطفته الطير فتفرق مزعا في حواصلها أو عصفت به الربح حتى هوت به في بعض المطاوح البعيدة .

وإن كان مفرةا فقد شبه الإيمان في علوم بالسياء والذي ترك الإيمان والشوك بالله بالساقط من السياء والأهواء التي تتوزع أفكاره بالطير المختطقة والشيطان الذي يعلوح به في وادى العنلالة بالربح التي تهوى بما عصفت به في بعض المهاوى المتلفة (٢)

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٣ س ١٤٥٠

<sup>(</sup>٧) الكداف ج ٢ م ١٧٧ .

ويقول فى قوله تعالى و ومثل الذين يتفقون أموالهم ابتفاء مرحناة الله وتشبيتاً من أففسهم كمثل جنة بربوة أصابها وابل فيآت أكلها ضعفين فأن لم يصبها وابل فطل ، والمعنى مثل نفقة هؤلاء فى زكاتها عندالله كمثل جنة وهى البستان بربوة بمكان مرقفع ، وخصها لآن الشجر فيها أزكى وأحسن ثمراً ، أصابها وابل ، مطر عظيم ، فيآت أكلها ، ثمرتها ، ضعفين مثلاً كانت تثمر بسبب الوابل و فأن لم يصبها وابل فطل ، فطر صغير القطر يكفيها لمكرم منبتها ، أو مثل حالهم عند الله بالمجنة على الربوة ونفقتهم المكثيرة والقليلة بالوابل والعل، وكما أن كل واحدمن المطرين يضعف أكل الجنة فكذلك نفقتهم كثيرة كانت أو قليلة بعد أن يطلب بها وجهالله ويهذل فيها الوسع زاكية عندالله زائدة فى زافاهم وحسن حالهم عنده (١).

ويصور القرآن حال المنافقين في صورتين منتاليتين وفي كل صورة منها إذا نظرت إليها متناسفة متكاملة تصوير قوى وواضح لحيرتهم وضلالهم والزمخشرى محاول أن يجد شبها بين جزئيات الصورة وأحوال في المشبه ثم يمدل عن هذا إلى المذهب الجزل الذي عليه العلماء لايتخطونه يقول في قوله تعالى . مثلهم كمثل الذي استوقد غارا فلما أصاءت ما حوله ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلماتلا يبصرون وصم بكم عمى فهم لايرجمون،أو كصنيب من السهاء فيه ظلمات ورحد و برق يجملون أصابِمهم في آذانهم من الصواعق حذر الموت والله محيط بالكافرين، فإن قات: فم شبهت حالهم بحال المستوقد؟ قلت في أنهم غب الإضاءة خبطوا في ظلمة و تو رطوا في حيرة بغان قات: وأين الإضاءة في حال المنافق؟ وهل هو أبدا إلا جائر خابط في ظلها الكفر؟ قلت المراد ما استضاء وا يعقليلا من الانتفاع بالكلمة المجراة على ألسنتهم ووراء استضاءتهم بشور هذه الكلمة ظلمة النفاق التي ترمي بهم إلى ظلمةسخط الله وظلة العقاب السرمدى ، ويجوز أن يشبه بذماب الله بنور المستوقد اطلاع الله على أسرارهم وما افتضحوا به بين المؤمنين والسموا به من سمة النفاق ، والأوجه أن يراد الطبع، لقوله صم بكم على، وفي الآية تفسير آخر ، وهو أنهم لما وصفواً يأنهم المتروا العدلالة بالمهدى ، حقب ذلك بهذا ، التمثيل ليمثل هداهم الذي ياهوه بالنار المصيئة ما حول المستوقد، والصلالة الق اشتروها وطبع بهاهل قاوبهم بله هايب

<sup>(</sup>١) الكفائد ج ١ س٧٠٠ .

الله بنورهُ وتُوكَدُ إياهُ في الظَّلَمَاتُ (١) .

ويقول في الصورة الثانية فإن قلت قد شبه المنافق في التمثيل الآول بالمستوكد الرا ، وإظهاره الإيمان بالإضاءة ، وانقطاع انتفاعه بانطفا. النار ، فاذا شبه بالنمثيل الثانى بالصيب وبالظلمات وبالرحد والبرق وبالصواعق ؟ قلت لقائل آن يقول شبه دين الإسلام بالصيب لآن القلوب تحيا به حياة الآرض بالمطر ، وما يتمانى به من شبه المحكفار بالظلمات ، وما فيه من الرحد والرحيد بالرحد والبرق ، يتمانى به من شبه المحكفار من الإفراع ، والبلايا ، والفتن ، من جهة أهل الأسلام بالصواعق ، والمعنى أو كمثل ذوى صيب ، والمراد كمثل قوم أخلتهم الساء على مذه السفة فاقوا منها ما لقوا . فإن قلت هذا تشبه أشياء بأشياء فأين ذكر المشبهات ؟ رهلا صرح به كما في قوله تعالى ، وما يستوى الاعمى والبصير والذين المشبهات ؟ رهلا صرح به كما في قوله تعالى ، وما يستوى الاعمى والبصير والذين آمنوا وحملوا الصالحات ولا المسيء ، وفي قول أمرى القيس :

كأن قلوب العاير رطبا ويابسا ... لدى وكرها العناب والحشف البالى :

قلت كما جاء صريحا فقد جاء مطويا ذكره على سنن الاستعارة كفوله تمالى:

دو ما يستوى البحر ان هذا على فرات سائغ شرابه وهذا ملح أجاج وضرب القمثلا
وجلا فيه شركاء متشا كسون و وجلاسلما لرجل، والصحيح الذي عليه علماء البياق
لا يتخطونه أن النمياين جميعا من جلة النميلات المركبة دون المغرقة لا يتكلف
الواحد واحد شيء يقدر شبهه به، وهو الفول النحل والمذهب الجزل، بيائه أن
العرب تأخذ أشياء فرادى معز ولا بمعنها من بعض، لم يأخذ هذا محزة ذاك؛
فأشبهما بنظائرها، كما فعل امرق النيس، وجاء في القرآن وتشبه كيفية حاصلة
مثلها كقوله تعالى: و مثل الذين حلوا النوراة، الآية الغرض تشييه حال اليهود ف
جهلها بما معها من التوراة وآياتها الباهرة، بحال الحار في جهله بما يحمل من أسفار
الحكمة، وتسارى المالمة إلا بما عر بدفيه من الدكمة وحمل ما سواها من
الاوقار، لا يشعر من ذلك إلا بما عر بدفيه من الدكمة والنعب، وكفوله تعانى:
و واضرب لهم مثل الحياة الدنيا كماء أنزلناه من السماء، المراد قلة بقاء زهرة

<sup>(</sup>۱) السكفاف ج ۱ ص ۷۰

الدنيا كمفاة بقاء الحيضر، فأما أن راد تشهيه الآفراد بالآفراد غير منوط بعضها بعض ومصيره شيئاو احداء فلا، فمكذلك لماوصف وقوع المنافقين في منلالاتهم وما خبطوا فيه من الحيرة والدهمة، شبهت حيرتهم، وشدة الامرطيهم بما يكابد من طفئت ناره، بعد إيقادها في ظلمة الليل وكذلك من أخذته السهاء في الليلة المظلمة مع رهد و برق و خوف من الصواعق (١).

#### التمليل والنشبية:

ذكر الناس أن الزمخشرى لم يفرق بين القشبيه والنمثيل بخلاف حبد القاهر الذي أجهد نفسه في بيان التمثيل وتمييزه من القشبيه الصريح ، وتبعه الرازى والسكاكي والحنطيب كايم يفرقون بين التمثيل والتشبيه الصريح وإن اختلفوا في التحديد ، والزعشرى وتبعه ابنالا الير لم يفرق بينهما ، والتمثيل مدلولات كثيرة في بلاغة الكشاف وهي أقرب إلى الاستمال اللفوى فهو يطلقه على التشبية ، وعلى الاستمارة التمثيلية ، وهلى الاستمارة في المفرد ، وعلى فرض الممانى .

وقد عنيت ببيان رأية في التشبيه والتمثيل ليتحقق عندى ماذكره الناس من أنه لايفرق بينهما ، وكان الذي يثبت هذا هو أن أراه قد أطلق اصطلاح التمثيل على صورة أوصور انفق على أنها من التشبيه الصريح ، ولايكني أن يقول أن المثل والمثيل كالشبة والشبه والشبية . لأن هذه تفسيرات لغوية لاندل على مقهوم اصطلاح معين ، وقد تسايح أكثر البلاغيين حينا سافوا مثل هذا القول دلبلا على أن النشبيه والتمثيل عنده سواء ، ولا يكني كداك أن يطلق النشبيه على صور المحموم التشبيه هند من يفرق بينهما .

وقد قال الرمخشرى في قوله تعالى . إن أسكر الاصوات لصوت الحير ، فنشبيه الرافعين أصواتهم بالحير ، وتمثيل أصواتهم بالهاق ، ثم إخلاء الكلام من لفظ التشبيه ، وإخراجه مخرج الاستعارة وإن جعدلوا حيراً وصوتهم نهامًا ، مبالغة شكيدة في الدم والتهجين ، وإفراط في التثبيط عن رفع الصوت .

وتشبيه الاصرات بالناق تشبيه صريح ، ولكن الرمنشري سماء تمثيلا وذلك

الكفال والكالم الماء ١١

لآنه كما قالوا لايفرق بينهما ، ولسنت أحتقد أن هناك دليلا والحجة على ضحة علمه الدعوى أعنى حدم النفريق بينهما إلا كلامه فى هذه الآية فذلك هو الدليل الذي لا يتطرق إليه الاحتمال .

وهذه المسألة مسألة اصطلاحية هيئة لاتنصل بأساس من أسس الفن ولذلك تحدد الذين يفرقون بين التشبيه والخثيل يختلفون في وجه الفرق فساكان تمثيلا عند أحدهم لا يكون تمثيلا عند غيره، ولاضير على البلاغة في هذا الاتفاق أوالاختلاف.

#### التصوير والتشكيل:

ويحدثما الزمخشرى عن أثر التشبيه في تصوير المعانى وتشخيصها وسوقها في سياق من صنعة الاساوب تسكشفها وتحققها ، وهو في هذا عالم بصير بأحوال الاساليب وقيمة فعلها في نفس متلقها . يقول في هذا ولضرب العرب الأمثالى ، وأستحضار العلماء المثل والنظائر ، شأن ليس بالحق في إيراز خبيات المحسافي ، ورفسع الاستار عن الحقائن ، حتى تريك المتخبل في صورة الحقق ، والمتوهم في معرض المتيقن ، والغائب كأنه مشاهد ، وفيه تبكيت للخصم الآله ، وقمع لمسودة الجابح الآبي ، ولا مرما أكثر الله في كتابه المبين رفي سائر كتبه أمثاله ، وقست في كلام وسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكلام الانبياء ، والحسكماء ، قال الله تعالى و تقلل الإمثال ، والمثل في أصل كلامهم بمعنى المثل وهو النظير ، يقالى مثل ومثيل الإمثال ، والمثل في أصل كلامهم بمعنى المثل وهو النظير ، يقالى مثل ومثيل وشيل كيمبه ، وشبه ، وشبيه ، ثم قيل الفول السائر الممثل مضربة بمورده مثل ، ولم يعتربوا مثلا ولا رأوه أهلا المتسير ولا جديرا بالتداول ، والقبول إلا قولا فيه غرابة من بعض الوجوه ، ومن ثم حوفظ عليه وحمى من التغيير (١) م

ويتول والتشبيهات إنما هي الطرق إلى المعانى المحتيجية في الآشياء حق بمرزها وتسكشف عنها ، وتصورها الأفيام (٢) .

<sup>(</sup>١) الكدائب ١ س ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٢) الكفاف ج ٣ س ٢٥٨٠

. ويقول لآن النمثيل عا يكشف المعانى ويوضيها لانه بمثرلة التصوير واللفكيل لما ، ألا ترى كيف صور الشرك بالصورة المشوحة (١)

وهدا لا يخرج عن بيان ما في صور التشبيه من توضيح المعنى وقوة كشفه وتقريره حتى يؤثرنى النفس، وينفذ إلى مواطن الشمور والحس، بقوة النصوير والتشكيل، ويقول في تثنية الامثال والانتقال فيها من البليغ إلى الابلغ، كما في آية المنافقين في سورة البقرة ثم ثنى الله سبحانه في شأنهم بتمثيل آخر ليسكون كشفا لحالهم بعد كشف، وإيضاحاً غب إيضاح، وكما يجب على البليغ في مظان الإجال والإيجاز أن يحمل ويوجز، فيكذلك الواجب عليمه في موارد التفصيل والإشباع أن يفصل ويشبع . . أنشد الجاحظ:

يوحون بالخطب الطوال وتارة وحي الملاحظ خيفة الرقباء

ويما ثنى من التمثيل في التتزيل قوله تعالى ، وما يستوى الآحمى والبصاير ولا الظلمات ولا النور ولا الظــــل ولا الحرور وما يستوى الآحياء ولا الأموات، (٢) .

#### الملاقة بين الشبه والشبه به:

ولمناكان الفرض الاعظم من التشبيه هـو الكشف، والإيضاح، كان من العشرورى أن تبكون الملاحمة بين المشبه والمشبه به ملاحمة واضحة، حتى يؤدى المقيمية إلى الفرض منه، فإذا كان المشبه عظها وحب أن يكون المشبه به كذلك، وإذا كان حقيراً وجب أن يكون المشبه به كذلك، والزعشرى حينها يشرح هذه الفلاغة يحوم حول الربط المعنوى أو النفسى بين طرقى التشبيه، ويتجاوز الربط الشكلي الحسي الذي هني به كثير من البلاغيين، وحنى به هو أيضاً في مناقشته الإن الملاء، وهذا الربط المعنوى هو ما تعنى به الدراسة الادبية التي تريد للادب أن يكون غناً عابِماً من الوحدان وأحماق النفس، لاخداعاً ولا لمباً بالالفاظ كا يصنع كثير من الشعراه،

والمسل دراسته المصور القرآنيسة وهي لا تعتمد في تسكرينها وتصويرها إلا

Part Care of the Salary

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٣ س ٢٧٢ .

<sup>(</sup>٠) الكفال والراه .

على هذا الاساس النفسى، لغل دراسته هذه هى التي حامت به حول هذا الاساس. الفنى العظيم ، وإن كان لم يتناوله مباشرة وبصراحة ، ولسكنه على كل حال لم يديج ما يحجبه عن الانكشاف إلا غلالة رقيقة .

يقول فى قوله تعالى , إن الله لا يستحى أن يضرب مثلا ما بموحة فا قوقها . إن التمثيل إنما يصار إليه لما فيه من كشف المعنى ورفع الحجاب عن الغرض المطلوب ، وأداا ، المتوع من المشاهد ، فإن كان المتمثل له عظيا كان المتمثل به مثله، وإن كان حقيراً كان المتمثل به كذلك ، فليس العظم والحقارة في المضروب به المثل إذن إلا أمراً تستدهيه حال المتمثل به ، وتستجره إلى نفسها ، قيعمل الصنارب للمثل على حسب تلك القضية ، ألا ترى الحق لما كان واضحاً جلياً أبلج كيف تمثل له بالصنياء والنور ، وإلى الباطل لما كان بعند صفته كيف تمشل له بالمظلمة ، ولما كانت حال الآلهة التي جعلها المكفار أنداداً بقد تعنائي لا حالى أحقر منها وأقل ، ولذلك جعل بيت العنكبوت مثلها في الضعف والوهن ، وجعلت أقل من الذباب ، وأخس قدراً وضربت لها البهوضة فالذي دونها مثلا ، لم يستشكر ولم يستبدع ، ولم يقل للمتمثل استحى من تمثيلها بالبعوضة لانه مصيب في تمثيله ولم يستبدع ، ولم يقل للمثل في قضيدة عضربه ، عنذ على مشال ما يحتكمه (د)

فالعظم والحقارة في المشبه ، تستدعى لنفسها ما يلائمها من مشبه به، والفنارب للمثل يعمل على حسب تلك القضية ، فيربط بين الطرفين وباطأ نفسيا ، فلا يجلب مشبها به له في النفس إحساس التعظم والتكبير ، لمشبه له في النفس إحساس عناف والتكبير ، لمشبه المسود ، والباطل يشبه عناف الواضح الابلج يشبه النسود ، والباطل يشبه الظلمة ، والوقع النفسي واحد في الطرفين ،

ويشير الزعشرى إلى أن المشابسة عائلة فى بعض الأوصاف ، دون كل الأوصاف ، وأن الوصف الذى يشترك فيه الطرفان قد يكون أقوى فى المشبه به من المشبه ، فيشبه الغريب بالآخرب ، يقول فى قوله تعالى ، إن مثل عيسى حتد الله كمثل آدم خلقه الله من تراب ، فإن قلت كيف شبه به وقد وجد هو من غيص

<sup>(</sup>١) النكمال ١ ۽ ١ س ٨٠٠

آب و وجد آدم من غير أب وأم ؟ قالت مو مثيله في إحدى الطرقين ، قالا يمشع اختصاصه دو له بالطرف الآخر من تشبيهه به ، لأن المماثلة مشاركة في بعض الاوساف ، ولانه مشبه به لانه وجد وجوداً عارجاً عن العادة المستمرة ، وهما في ذلك نظيران ، لأن الوجود من غيراب وأم أغرب وأخرق العادة من الوجود بغير أب ، فشبه الغريب بالاغرب ليكون أفظع للخصم وأحسم لمادة شبهته ، إذا يظر فيا هو أغرب مما استغر به (۱) .

#### التقييه القلوب :

بين الزعشرى حكس التشبيه فى آية البيع والربا ، ويشير إلى سر العدول هن الآصل ، وأنه ادها. المبالنة حتى صار ما حقه أن يكون فرعاً مقيساً عندهم أصلا مقيساً عليه .

يقول في قوله تعالى و إنما البيع مثل الربا ، فإن قلت علا قيال إنما الربا مثل البيع لأن السكلالة في الربا لا في البيع فوجب أن يقال إنما شبهوا الربا بالبيع فاستحلوه ، وكانت شهتهم أنهم قالوا لو اشترى الرجل مالا يساوى إلا درهما بدرهمين جاز ، فدكذلك إذا باع درهما بدرهمين ؟ قلت جيء به على طريق المبالغة ، وهو أنه قد بولغ في اغتقادهم في حل الربا أنهم جملوه أصلا وقانو تا في الحل حق شبهوا به البيع (٢) .

#### اداة التشبية:

بِذَكُرُ الرَّعْشَرَى أَنَ أَدَاةَ النَّصَبِيهِ فَى النَّصَدِيةَ المركبِ لَا يَجْبِ أَنَ بَلِي مَفْسَرِدًا يَثَانَى النَّصْبِيهِ بِهِ ، لَانَهُ فَيْهِ تَرَاعَى السكيفيةِ المُنتزعةِ ، وإذا كان النَّصْبِيهِ مَفْرَفًا فإنه كثيرًا مَا يقدر عَذُوفًا حتى يَسْتَقِيمُ السكلامِ .

يقول في قوله تعالى وأوكسيس من الساء فيه ظلمات ، فإن قلت الذي تقدره في للفرق من التصبيه من حلف المعناف وهو قولك أو كثل ذوى صبيب هسل تقدر مثله في المركب منه ؟ قلت لولا طلب الراجع في قوله تعالى يحملون أصا بعهم في آثناتهم ما يرجع إليه اسكنت مستغنياً عن تقديره ، لاني أراعي الكيفية المنتزعة من يحويع الدكلام ، فلا على أولى حرف النشبية مفرداً يتأتي التشبيه به أم لم يله ،

لاً ١) المسكمة الحاج العن ١٨١

ألا ترى إلى قوله تعالى . إنما مثل الحياة الدنيا . الآية كيف ولى الماء الكاف واليس الفرض تشبيه الدنيا بالماء ولا بمفرد آخر يتحمل لتقريره ، وعا هو حبين في هذا القول لبيد :

وما الناس إلا كالديار وأهابا بها يوم حلوما وغدوا بلاقع لم يشبه البساس بالديار ، وإنما شبه وجدودهم في الدنيسة ، وسرعة ذوالهم وفنائهم ، بحلول أهل الديار فيها ، ووشك نهرضهم هنها وتركها خلاء خالوية (١٠)

والمثل يحذف على الاتساع في الكلام ، وحذفه شائع مستغيض . يقول في قوله تعالى ، إن أريد أن تبوء بائمي وإنمك ، فإن فات كيف يحمل إثم قتله له ولا تؤر وازرة وزر أخرى ؟ قلت المراد بمثل ائمي على انساع في السكلام كا تقول قرأت قراءة فلان وكنبت كتابته تريد المثل وهو انساع فاش مستغيض لا يكاد يستعمل غيره .

يقول في موضع آخر والمثل محذف كثيراً في كلامهم ، كقولك ضربته ضرب زيد ، تريد مثل ضربه ، وأبو بوسف وأبو حنيفة ، تريد مثله ، ولا هيم الليلة العملي ، وقضية ولا أبا حسن لها ، تريد ولا مثل هيم ولا مثل أبي حسن(٢) .

القيهة البلاغية للقبود في الشبه به :

من عادة القرآن في رسم صورة النشبيه أن يذكر فيها من القيود وأحوالله الصياغة ما يجعلها معبرة تعبيرا دقيقا عن الغرض المسوقة فيه ، ولهذه القيود والاحوال شأن في صورة النشبيه لا ينفبه إليها إلا المعني بابراز تواحي الجسال وسر البلاغة في الاسلوب ، والزمخشرى وقفات في هذا الجال يدرك فيها أسراى هذه القيود ، ومعانيها الادبية الدقيقة ،

يقول فى قوله تعالى د مثل ما يتفقون فى الحياة الدنيا كثل ويح قيها صر اصابت حرث قوم ظلموا أنفسهم فأهلكته ، وشبه بحرث قوم ظلموا أنفسهم فأملك عقوبة لهم على معصيتهم لآن الحلاك من سخط أسوأ وأبلغ(٣) .

E Park The Same St.

<sup>(</sup>١) الكتاف ج ١ ص ١٨٥

<sup>(</sup>٢) السكفال جا جو ١٩٤٤.

<sup>(</sup>٣) اليكفاف ج ١ س ٢١٩

وبين قيمة وصفه المشبه به في قوله تعالى ، وإن يقولوا تسمع لقولهم كأتهم خشب مسئدة ، وكيف أفاد هذا الوصف قوة في آداء المعنى ، وأنهم لا تقع لهم ولا خير فيهم ، يقول: فإن قلت ما معنى قوله تعالى وكأنهم خشب مسئدة ، ؟ قلت شبهوا في إسناده وما هم إلا أجرام خالية عن الإيمان والحبر بالحشب المستدة إلى الحائط ولان المخشب إذا انتفع به كان في سقف ، أو جدار ، أوغيرهما من مظان الانتفاع وما دام متروكا فارغا غير منتفع به أسند إلى الحائط ، فشبهوا به في عدم الانتفاع ().

وكا رأيناه يشرح ويفسر قيمة وصف المشبه به ، نراه كذلك يشرح ويفسر أحوال مقرداته من التعريف أو التفكير ، مبينا دلالة هذه الاحوال ، وأارها في المسورة البيانية ، يقول في قوله تعالى و أنزل من السهاء ماء فسالت أودية بقدرها فأحتمل السيل زبدا رابيا ... يقول بعد ما بين أن هذا مثل ضربه الله للحق وأهله والنباظل وحزبه . وبعد ما وضح قيمة الماء والفاز الذي مثل الله بهما الحق ، فإن قلت لما ذكرت الاودية ؟ قلت لان المطر لايان إلا على طريق المناوبة بين القاع، فيسيل بعض أودية الارض دون بعض (٧) . ويشير إلى سر تنكير الصيب في آية المنافقين ويقول وتنكير الصيب لائه أريد نوع من المعار شديد، كما تسكرت النار في المنافقين ويقول وتنكير الصيب لائه أريد نوع من المعار شديد، كما تسكرت النار في المنافقين الأول (٧)

ويشير كذلك إلى تنكير الظلمات ، والرعد ، والبرق، في هذه الصورة نفسها ، ويقول وإنما جاءت هذه الاشياء هنكرات لآن المراد أنواع منها كأنه قبل فيه ظلمات داجية ، ورعد قاصف ، وبرق خاطف (٤) .

#### الفرق بين التشبيه والاستعارة :

درسالبلاغیون هذا الموضوع قبل الزمخشری، وكان لهم قیه رأی مختلف، النالث نراه یشیر ال عذا الخلاف ، ویمیل إلى رأی طائفة سماها الجيققين من علماء

<sup>(</sup>۱) الكمال ج عاس ۲۳۱

<sup>(</sup>٤) المكان ب ٢ س ٢٠١

<sup>(</sup>۴) الكفاف م ١ ص ٦٢

<sup>(</sup>١) الكواب ع ١ س ١٣

البيان ، وهؤلاء المحققون في ظننا ، هل بن عبد الدر و الجرجاني ، وعبد القام الجرجائي ، وهبد القام الجرجائي (١) يقول في قوله تعالى وحم الم عمى ، فإن قلت كيف طريقة عند هلنا البيان ؟ قلت طريقة قولهم هم ليوث الشجعان، وبحور للاسخياء ، إلا أن عذا في السفات ، وذلك في الاسماء ، وقد جاءت الاستعارة في الاسماء ، والصفات ، والافعال ، جيعا تقول وأيت ليوثا ، ولقيت صما عن النعو ، ودجا الإسلام ، وأضاء الحق، فإن قلت هل يسمى مافي الآية استعارة ؟ قلت منختاف فيه، والمحققون وأضاء الحق، فإن قلت هل يسميته تشبيها بليغا لا استعارة ، لان المستعار له مذكور ، وهم المنافقون ، والاستعارة إنما تطاق حيث يطوى ذكر المستعار له ، ويجمل الكلام علوا عنه ، والاستعارة إنما تطاق حيث يطوى ذكر المستعار له ، ويجمل الكلام علوا عنه ، صالحا أن يراد به المنقول عنه ، والمنقول إليه . لولا دلالة الحالى ، أو فوى الكلام كقول زهير .

لدى أسد شاكل السلاح مقذف لسنه لبد أطفاره ثم تقسط ومن ثم ترى المقلقين السحرة منهم كأنهم يتناسون التضبية ، ويعتبريون على توهمه صفحاً ، قال أبو تمام

ويصعد حتى يظن الجهـــول بأن لـــه حاجة في العباء ويعضهم: لاتحسبوا أن فسر بالهرجلا ففيه غيث وليث مسيل شبل وليس لقائل أن يقول طوى ذكرهم، عن الجلة بحذف المبتدأ، فأنسلق بذلك إلى تسميته استعارة، لانه في حكم المنطوق به، نظير قول من يخاطب الحجاج:

أسد على وفي الحروب نعامة فتخاء تنفر من صغير الصافر (\*)
وقد كان الزمخشرى بصيراً في تطبيق هذا الاساس الذي ارتصاء فرقا بين
التشهيه والاستعارة . فقد يحرى الكلام على ما يوهم طرح المشبه وإسقاطه، فيغلن
انة من بأب الاستعارة ثم يقع في الكلام ما يحمله من باب التشهيه ، يقول في
قوله تعالى و حتى يتبين لسكم الخيط الابيض من الخيط الاسود من الفجر يواله يط
الابيض هو أول ما يبدو من الفجر المهترض في الافق كالخيط الممدود، والمسيط
الابيض هو أول ما يبدو من الفجر المهترض في الافق كالخيط الممدود، والمسيط
الاسود ما يمتد معه من غيش الليل و شبها بخيطين أبيض وأسود وقائي أبو داود:
فلما أضاءت لنا سدفة ولاح من الصبح خيط أعادا

<sup>(</sup>١) ينظر الوساطة من ١٦ وأسواد البلاغة من ١٠٨ إلى ٢٧٠٠. (٢) الكفاف ج ١ من ١٥ ، ٥٩

وقوله من الفجر بيان للخيط الآبيض ، واكننى به عن بيان الحيط الآسود ، وأوله بيان أحدهما بيان الثانى ، ويجوز أن تسكون من للتبعيص، لآنه بهض الفجر وأوله ، فإن فلت أهذا من باب الاستعارة أم من باب التشبيه ؟ قات قوله من الفجر أخرجه من باب الاستعارة ، كما أن قوالك رأيت أسداً بجازاً ، فإذا زدت من فلان ، رجع تشبيها ، فإن قات فلم زيد من الفجر حتى كان تشبيها ؟ وهلا اقتصر به على الاستعارة التي هي أبلغ من التشبيه ، وأدخل في الفصاحة؟ قلت لان من شرط المستعار أن يدل عليه الحال أو السكلام ولو لم يدكر من الفجر لم يعلم من شرط المستعاران فزيد من الفجر فسكان تشبيها باينا وخرج من أن يكون استعارة (٢) .

وقد يحى. المشبه فى التشعيه مطويا ذكره على سنن الاستعارة ، كقوله تعالى , وما يستوى البحران هذا هذب فرات... ، وضرب الله مثلا وجلا فيه شركاء متشاكسون ه(٢) .

وقد وضع سعد الدين في شرحه لهذه العبارة قاعدة هامة ، تمين على التقرقة بين اللشبيه والاستعارة ، و بين أن مصداق الفرق ، أن اسم المشبه به فى الاستعارة مستعمل فى المشبه ، مراد به ذلك ، بحيث لو أنيم مفامته اسم المشبه استقام الحكام وفى النشبيه يكون مستعملا فى معناه الحقيق ، مراد به ذلك، فلو قلنا فى آية المنافذين ومثابه كمثل ذى دين حق ، تتعلق به مشبهات وفيه وعد ووعيد لم يكن له معنى ، وكذا لو قلنا فى آية ، وما يستوى المومن والحكافر ، لأن قوله دو ترى الفلك فيه مواخر ، دليل قوله ده ترى الفلك فيه مواخر ، دليل هل أن المراد بهما المعنى الحقيق فيكون الدكلام تشبيها أى لا يستوى الإسلام والسكفر ، المذان هما كالبحر بن الموصوفين ، وكذا قوله تمالى د ضرب الله مثلاء والسكفر ، المذان هما كالبحر بن الموصوفين ، وكذا قوله تمالى د ضرب الله مثلاء وحمل الله عبداً يملك شركاء متشاكسون مثلا لعابد الاصنام ، وحمل هبداً سائما لواحد مثلا لله وحده ، فذكر المشبه مطوى، والمشبه به مستعمل وحمل الدين ولحفاء ذلك ذهب كثير من الناس إلى أن

<sup>(</sup>۱) الكفاف جالاف المجالات الم

الآيتين من قبيل الاستعارة. وأن ساحب الكشاف الوردهما مثالين للاستعادة. ولا يختى ضعفه على من تأمل افظ الـكشاف(۱)

ومع هذه النفرقة الدقيقة ، والتنبه اليقظ ، للفرق بين الآساوبين ، نرى في كلام الزمخشرى ما يوهم هذم مراعاة هذه الفروق ، حيث يطلق المجازعلي صورة النصبيه البليغ في قوله تعالى د نساؤكم حرث لكم ، يقول : فيها مواضع حرث لكم ، وهذا بجاز شبهين بالمحارث ، نصبيها لما يلتى في أرحامين هن النطف التي منها النسل بالبذور (٢) .

وقد تردد العلماء فى تفسير كلامه هذا ، لانه وضع رأيه فى مثل زيد أسد ، وأنه من التشبيه ، فكيف يطلق المجاز على مثله ، فقالوا إن المجاز باعتبار إطلاقه السرث على موضع الحرث، أو باعتبار تغير حكم الكلة فى الإعراب بسبب حذف المساف ، كا فى دواسال القرية ، أو باعتبار حل المشبه بعد حذف الاداة ، كا فى زيد أسد ، فكثير ما يقال له المجاز ، وقد كالوا أيضا أن المراد بالمجاز هنا الاستعاوة بالكتابة ، لان جعل النساء عارث دلالة على أن النطق يذور ، وقد أشار إلى ذلك بقوله تشبيها لما يلق فى أرحامهن بالبذور ، وقد اعترض على هذا يأن الاستعارة بالكتابة يذكر فيها المشبه صريحا ، والمشبه به مكنيا ، وهنا لم يذكر المشبه بالكتابة يذكر فيها المشبه صريحا ، والمشبه به مكنيا ، وهنا لم يذكر المشبه صريحا ، نعم يستقيم هذا الرأى لوكان النص لساؤكم حرث لنطفكم ، ولو قيل إن الحرث يدل على البذور دلالة قوية تجعله فى حكم الملفوظ ، كما جنح إليه من الحرث يدل على البذور دلالة قوية تجعله فى حكم الملفوظ ، كما جنح إليه من جعله استعارة مكنية ، لدكان هذا قسم من المكنية ، لا يلاكر فيه الطرفان وعو غريب ، وذهبوا إلى أنه تمثيل على سبييل الكناية ، والقوم قد اغفالوا هذا النوع في بيانه هنا أنه تشبيه مترتب على تشبيه متروك ، وهو تشبيه النعلف باليذور وبيانه هنا أنه تشبيه مترتب على تشبيه متروك ، وهو تشبيه النعلف باليذور وبيانه هنا أنه تشبيه مترتب على تشبيه متروك ، وهو تشبيه النعلف باليذور ترتب اللازم على الملاوم (٢) .

ولمست أجد مبرراً لهذه النفسيرات وأمل أقربها إلىالحق هوالقول بأنه أطلق الجاز هنا باعتبار حمل المشبه به على المشبه ، فيكون قد أطلق المجاز على صورة

<sup>(</sup>۱) تنظر حاهية سعد الدين على السكفاف عنعلوطة ورقة ٤٦ وتنظر حاشية أشرى على السكفاف عنوطة ورقة ١٣٧ لم يعلم مؤلفها وينظر المعلوق ص. ١٩٩٠

<sup>(</sup>٧) الكداف ج ١ ٣٠٧

<sup>(</sup>٣) ينظر حاشية صعدالة بن على السكناف عنعلوطة ووقة ١٩ ا وحاشية العواب - ١٩ من ٣٠

التصبيه تساعلا ، وعدم التزام برأى المحققين فقد قال حدًا بجاز شهين بالمحارث وهذا تفدير واضح لظاهر التركيب (اساؤكم حرث الكم) ولعل بناء هذاالقشبيه على تشبيه آخر هو الذي ساعد على علما التساهل.

وقد يتسامح العداء في غير مواطن التحقيق، فالخطيب القزويق يطلق الاستعارة على البد في قولالنبي برائج المؤمنون تتكافأ دماؤه و يسمى بذنتهم أدناهم وهم يد على مِن سواهم(۱) .

وراضح أن هذا من التشبيه البليغ كما يذكر المحققون، ومنهم الخطيب. والإمام عبد القاهر وهو خير من حقق الفرق بين التشبيه والاستعارة ء يذكر قوظم هو يصفو وينكدس، ويمر ويحلو، ويشج ويأسو، ويسرج ويلجم، مثالًا لما يحيء فيه التشبيه معقودا على أمرين أو أمور لانتشابك تشابك المركب (٧٠ وواضح أيضا أن هذا من قبيل الاستمارة المكنية . كما يذكر في أمثلة التصبيه التمثيل الذي ينتزع فيه الشبه من الوصف لأمر لا يرجع إلى نفسه أولهم أخل القوس باريها وقولهم ما زال يفتل منه في الندوة والفارب(٣) .

وواصح أيضاً أن هذا من قبيل الاستعارة التَّشياية كما حقق عبد القاهر نفسه. وقد أشار عبد القاهر إلى هذا الذي نقوله ، فذكر أن المتخصصين في هذا الشأن قد يتسامحون ، ولسكن ذلك لا يكون عند ذكر القوانين ، وحيث تقرير الاصول ، ثم ذكر كلاما للا"مدى فيه هذا القسامهر(١) .

#### الجاز:

كَانَ الرَّعْشَرِي يَبِذَلَ الجهد الآكر ليصرف القول عن ظاهره ، ليحقق به فكرة احتزالية ، ولم تكن غايق تناول قصايا الاحتزال ، وموقف النصوص القرآلية منها، حتى أتوسع في هذا الموضوع وإنما همي هو بيان ملامح البحث البلاغي في تفسير الكشاف، وحسي أن أشير إشارة سريعة إلى هذا الاثر الاعتزالي ، وذلك

<sup>(</sup>١) إيتاح س ١٧ ج ٢

<sup>(</sup>٧) أسرار البلاغة من ١٩٧٠ (٧) ينظر أسرار البلاغة من ١٧٧ (٣) ينظر أسوار البلاغة من ٤٤

<sup>(4)</sup> and a series of the series of the contract of the contract

فى النصوص التى نسوقها مصور بن بها بحثاً بلاغياً ، إذا كان فى هذه النصوص ما يتصل بالناحية العقيدية فهى إذن تأتى تبعاً فى بحثنا .

والزعشري قسم الجاز إلى قسمين : استعارة وتمثيل .

يقول في أوله تعالى دختم الله على قلوبهم ، فإن قلت ما معنى الحتم على القلوب والاسماع وتغشية الابصار ؟ قلت لا ختم ولا تغشية ثم على الحقيقة ، وإنما هو من باب المجاز ، ويحتمل أن يكون من كلا نوعيه ، وهما الاستعارة والتمثيل ، أما الاستعارة فأن تجمل قلوبهم لآن الحق لا ينفذ فيها ، ولا يخلص إلى ضائرها ، من قبل إعراضهم هنه ، واستكبارهم عن قبوله ، واعتقاده وأسماعهم لآنها تمجه وتنبوا عن الإصغاء إليه ، وتعاف استهاعه ، كأنها مستواتي منها بالحتم ، وأبسارهم لانها لا تجملى آيات الله المعروضة ودلائله المنصوبة ، كما تجملها أعين المعتبرين لأنها لا تجملى آيات الله المعروضة ودلائله المنصوبة ، كما تجملها أعين المعتبرين المستبصرين ، كأنما غطى عليها ، وحيل بينها ، وبين الإدراك ، وأما التعشيل فأن المستبصرين ، كأنما غطى عليها ، وحيل بينها ، وبين الإدراك ، وأما التعشيل فأن تمثل حيث لم ينقفوا بها في الاغراض الدينية التي كلفوها ، وخلقوا من أجلها ، بأشياء ضرب حجاب بينها وبين الاستنفاع بها ، بالحتم والتغطية ، وقعجعل بعض الماز نيين الحبسة في المسان والهيختا عليه فقال .

ختم الإله على لسان عذافر حتما فليس على السكلام يقادر وإذا أراد النطق خلت لسانه لحما يمركد لنقس القردا

وترى أن الاستمارة هنا هي ما سماها المتأخرون الاستمارة المسكنية ، حيث ذكر شبه القلوب والاسماع بأشياء يستوثق منها بالمنتم ، فصاوت كأنها مستواتى منها كما يقول، إلا أن العلامة سعد الدين لا يرضي بذا الذي نقهمه ويقول إنه يريد تشهيه عدم نفوذ الحق إلى الفلوب وتحقق نبو الاسماع عن قبوله بالمنتم عليها ، أى بكونها عنتو ما عابها على ما يني، عنه قوله كأنها مستواتى هنها بالمنتم ، ويشبه عدم اجتلاء الابصار للابات والاحلة بالنفشية عليها ، ثم يقولى وقد يتوهم من ظاهر عبارة الدكتاب أن المشبه هو الفلوب والاسماع ، ومن ههنا ذهب يعضهم في القول الأولى المتعارة بالكزاية والحتم تخييل ، و ولا يخق على من له الأولى إلى أن الماوي استعارة بالكزاية والحتم تخييل ، و ولا يخق على من له المدم في علم البيان أن الاولى ما ذكر نا ، وأن قوله نجمل القلوب إلى آخره بمنزله

<sup>(</sup>۱) النكفاف ۾ ۽ س ٣٨٠٣٧

قولك يجمل الحال لكونها دالة على كذا كأنها ناطقة به ـ وأن هبارته ظاهرة في أن الحتم والتغشية بجاز (١).

وقول الزمخشرى تجمل القلوب النح ، لا يصح تنزيله منزله قولك تجمل الحال الكونها دالة كأنها ناطقة ، وذلك لآن هذا يكون في الحال بعد بيان الاستمارة في تطقت ، وحيثنذ يكون جعلها كأنها ناطقة تبعاً لهذه الاستعارة ، أما أن تقول ابتداء في نطقت الحال ، جعل الحال كأنها ناطقة ، فإيه لا يفهم منه إلا طريق الاستعارة المكنية ، فإذا كان كلام الزيخشرى خالباً مما يدل على أن التشبيه في لفظ الختم فليس ما يدعو إلى جعل كلامه عن القلوب والاسماع بمنزلة القول في تطقت، الانه يأتي هناك تبعاً كما قلت .

وقد نقل الشهاب الحفاجي كلام سعد الدين ، وعلق عليه ، بقوله وهو كلام حسن ، ثم ذكر أصلا يفرق به بين المسكنية والتبعية ، وهو أصل دقيق ، وأظن أن صاحبه الآول العلامة السيد الشريف ، وخلاصته أنه يصار إلى المسكنية إذا كان اللازم المذكور قد اشتهر أنه من لوازم المشبه به ، وكان تشبيه المذكور بالمستعار مئة المحذوف تشبيها شائعاً ، كما في قوله تعالى ، ينقصون عهد الله ، ، وقولنا عالم يغترف منه الناس ، إذكون النقض والاغتراف من لوازم الحبل والبحر أمراً مشهوراً ، وتشبيه العهد بالحبل والعالم بالبحر تشبيه كذلك مستفيض ، وليس الأمر كذلك عستفيض ، وليس الأمر كذلك عستفيض ، وليس

وهذا أصل قوى ودقيق كما قلت ، والأولى أن تكون الآية من قبيل التبعية، كما يقول الآنمة، إلا أن هذا شيء والقول بأن كلام الزمخشرى يقيده شيء آخر، والعل المقلط بين ما قاله الزمخشرى في هذه الآية ، وما ينبغي أن يقوله فيها ، هو الذي رجح هند الآنمة تفسيره على وجه الاستعارة المسكنية .

أما مراده بالتمثيل في الآية فقد بينه سمد الدين ، وهو مصيب ، حيث يقوله أما وجه النمثيل قبو أن يشبه حال القلوب والاسماع والابصار بحال أشياء مخاوفة

The state of the state of the state of

<sup>(</sup>١) جاهية سعد الدين ورقة ٢٧

<sup>(</sup>٧) يظر حاشية العالمي و ١ ص ١٨١

الأنتفاع بها مع المنع عن ذلك بطريق الختم والتغطية وتم استعمل في المصيف المفيد المفط الدال على المشبه به (١) أي التمثيل هنا استعارة تشيلية .

هل أننا نهد المجاز الذي يقسم إلى هذين القسمين بجازا صيفا ، لا يتسع إلى كل ألوان المجاز ، وقد ذكر هو نفسه فنو ما من المجاز المرسل، وقابلها بالاستعارة وبسط المكلام في المجاز الحكي ، ومع وضوح هذين النوعين من المجاز في بلاخته فقد أغفلهما حين قسم المجاز إلى استعارة ، وتمثيل ، ومن المعروف أن الذي ينقسم إلى الاستعارة والتمثيل هو الاستعارة نفسها ، فإنها تنقسم إلى استعارة يمثيلية ، وهذه تشمل التصريحية والمكنية .

وسوف أعرض الآن حديثه في قسمي المجاز الذين ذكرتهما ، ثم حديثه في باقي أنواحه .

#### الاستعارة:

ذكر الزعشرى صورالاستعارة النصريحية بقسميها التبعية والأصلية وذكر صور الاستعارة المكنية كا ذكر الترشيح والتجريد .

ومن أبرز ما اهتم به الزمخشرى فى الاستمارة ذلك الذى تراهم يسكتون فيه عن اللفظ المستعار ، ثم يرمزون إليه يذكر شى. من روادقه ، وهذا التوع من أسرار البلاغة والهائفها كما يقول ، وقد أشار فى أكثر من موضع إلى حسن هذه الاستمارة وقصاحتها .

يقول فى قوله تعالى والذين ينقضون عهد الله ، فإن قلت من أبن ساغ استعالى النقض فى إبطال العهد؟ قلت من حيث تسميتهم العهد بالحبل على سبيل الإستعارة، لميا فيه من ثبات الوصلة بين المتعاهدين ، ومنه قول ابن التيهان فى بيعة العقيسه ، عارسول الله إن بيننا و بين القوم حبالا ونحن قاطعوها ، فنخشى إن الله عز وجل اعزك ، واظهرك ، أن ترجع إلى قومك . وهذا من أسراد البلاغة ولطائفها أن الميكنوا عن ذكر الشى المستعار ثم يرمزوا إليسه بذكر شى من ووادفه ، فينهوا بتلك الرمزة على مكانه ، ونحدوه قولك شجاع يضترس اقرائه ، وعالم فينهوا بتلك الرمزة على مكانه ، ونحدوه قولك شجاع يضترس اقرائه ، وعالم

<sup>(</sup>١) حاشية سعد الدين الس الصلحة -

يغترف منه الناس . . لم تقل صدًا إلا وقد نبيت على الشجاع والعالم بأنهما أسد. ويحر(١) .

وقد على السيد الشريف على هسدًا بقسوله يريد بيان الاستمسارة بالسكناية ، وكذلك قال سعد الدين(٧) تم ذكر كل منهما ما دار حـول الاستعارة بالسكناية وقرينتها من خلاف ،

وإذا كان اصطلاح الاستمارة بالكناية لم يعرف إلا في كتاب نهاية الإيجاز، وهو كتاب كتب بعد الحكشاف بما يقرب من قرن ، فليس لنا أن نقسول إن الزمخشرى يريد الاستمارة بالكناية ، إلا على معنى أنه يريد مسمى الاستمارة بالكناية ، وحقيقتها ، لان تسميتها الإصطلاحية كا فلت لم تمكن معروفة في بالمكناية ، وقد قلت هدا لان كثيراً من المعلقين على عبارات الزمخشرى يفسرونها في ضوء التقسيمات التي تحددت حقائقها وأصولها في عصره . وتحددت مصطلحاتها بعد عصره ، وتحددت مصطلحاتها بعد عصره ، لذلك وجب التلبيه إلى هذا أصلافي فهم هذه التعليقات ،

وفهم من كلام الزخشرى هذا أن قرينة الاستمارة المكنية قد تسكون استمارة تصريحية ، وذلك لانه برى أن النقض مستممل فى إبطال المهد ، وإذا كانت القرينية مراداً بها معنى بجازى فإنها لا تنهض دليلا على المحدوف ، فإذا كان النقض مراداً به إبطال المهد فليس هناك ما يدعونا إلى اعتبار المهد مشبها بالحيل ، لان الكلام حينتذ يكون كلاما مستقيما ، إذ التقدير يبطلون عهد الله ، بالحيل قال السيد الشريف بجيباً على هسنة الإشكال الوارد على كلام الزمخشرى حين اعتبار المراث من حيث إنها متفرغة على حين اعتبار الآخر صارت كثابات عنها ، فإن النقص إنما شاع استماله فى أبطال المهد من حيث تسميتهم المهد بالحبل ، فإن النقص إنما شاع استماله فى أبطال المهد من حيث تسميتهم المهد بالحبل ، فإن النقص إنما شاع استماله فى أبطال نول أبطاله منزلة نقضه ، فلولا استمارة الحبل المهد لم يحسن ، بل لم يصح استمارة التنقض الابطال ، وقس على ذلك استمارة الأفراس والاغتراف ، فإنها تابعة لثلك التعارة الآفراس والاغتراف ، فإنها تابعة لثلك المتعارة الاستمارات تابعة لثلك

<sup>(</sup>۵) السکفاله چ ۱ س ۹۰

الاستمارات الآخر . ولم تمكن مقصودة في الفصها ، بل قصد بها الدلالة على تلك الاستمارات الآخر ، كانت كناية عنها ، وذلك لا ينافي كونها في القسها ، استعارات ، على قيساس ما عرفت من أن السكناية لا تنافي إرادة الحقيقة ، فالافتراس مع كونه استعارة مصرحاً بها كناية عن استعارة الاسد الشجاع(١).

ويقول السيد مبينا وجهة الزعشرى فى أن الرادف المذكور لا يشترط فيسه أرادة المعنى الاصلى، يقول فإن قلت لو كان النقض مثلا مستعملا فى أيطال العبد لم يكن شى. من روادف المستعار المسكوت عنه أعنى الحبل مذكوراً فلا يصح قوله ام يرمزون إليه بذكر شى. من روادف ، فرجب أن يكون النقض وتظائره من قرائن الاستعارة بالسكارة بالسكانية مستعملة فى معانيها الحقيقية ، التي هى من روادف المستعار المسكوت عنه ، وحينئذ يكون إثبائها للمستعار له على سبيل التخييل ، فصح أن الاستعارة المسكول التخييل ، فصح أن الاستعارة المسكنية تستلزم التخييلية ؟ قلت لما صرح باستعال النقضية فى أبطال العبد علم أنه أراد بذكر الروادف ماهو أحم من أن يراد به معناه الاصلى الذى هو الرادف الحقيق ، أو يراد به ما همو مشبه بذلك المنى ، منول منزلته ، فإن النقض من روادف الحبل ، أما إذا أريد به معناه الحقيق فظاهر ، وأما إذا أريد به معناه الحقيق فظاهر ، وأما إذا أريد به معناه الحقيق فظاهر ، وأما إذا أريد به معناه الحقيق فظاهر ، والما إذا أريد به معناه الحقيق فظاهر ، والما الشانى مذكور لفظاً ومعنى حقيقة ، وعلى الدانى مذكور لفظاً ومعنى حقيقة ، ومعنى ادعاء ، وكلاهما يصلحان قريئة فالاستعارة الشانى مذكور لفظاً حقيقة ، ومعنى ادعاء ، وكلاهما يصلحان قريئة فالاستعارة الشائية (٢) .

ومهما یکن من شی، فإن اعتبار الاستمارة فى الرادف یضعف التخییل ، وتصور یر المشبه فى صورة المشبه به ، وتمثله فى الخیال مصوراً بصورته ، وهذا هو سر بلاغة المسكنية ، إذ إنها تكون فى أكثر أحوالها مظیراً فتصور الحیاة فى الجماد ، أو تصویر المعانی وتجسیدها ، أو تشخیصها ، كشهیق جهتم ، وكاظفار المئنیة ، وید الشمال ، وكنى الباس ، وهذا الماون من التصویر له سحره و تأثیره ، والدی یعین علی ذلك كما قلت هو كون هذه الرواهف مستعملة فى معانیساً

<sup>(</sup>١) حادية السيد الشريف على المعلول ٢٨٤ (١) وفين المرجع . . . . (١) ما الميد الشريف على المعلول ٢٨٤ (١) والميد الميد الم

الحقيقية ، فالافتراس في قولنا شجاع يفترس أقرانه يكون أعرب على تصور الشجاع في صورة الاسد ، وهيئته ، وهبالته ، مادمنا غير منصرفين عن معناه الحقيق الذي هو فعل الاسد ، أما إذا الصرف تغوسنا إلى معنى مجازى للافتراس الحقيق الذي هو فعل الاسد ، أما إذا الصرف تغوسنا إلى معنى مجازى للافتراس أي شدة الفتل مثلا فإن التصور حينئذ يكون أضعف في تفوسنا من الاول، وهذا الاينني مايقرره فقها مهذا الفن من أن اللفظ المستعمل في هير معناه العلاقة المشابهة لايتجرد من معناه الاصلى، فلفظ الاسد يصور في النفس صورة الحيوان المفترس وإن كان منقولا إلى الرجل الشجاع .

والزعشرى يدرك مانى هذه الاستعارة من القدرة على النصوير والتشخيص، ويظهر ذلك في شرحه الاساليها ، يقول في قوله تمالى و وهو الذى مرج البحرين هددا علب فرات سائخ شرابه وهدا علج أجاج وجعل بينهما برزخا وحجرا عجورا ، جمل كل واحد منهما في صورةالباغى على صاحبه فهو يتعوذ منه ، وهي من أحسن الاستعارات وأشهدها على البلاغة (١).

ويقول في قوله تعالى و ولما سكت عن موسى الفضب ، هذا مثل، كأن الفضب كان يفريه على هافعل ، ويقول له قل لقومك كذا ، وألق الآلواح ، وجر برأس أخيك إليك ، فقرك النطق بذلك ، وقطع الإغراء ، ولم إستحسن هذه الكلمة ولم يستفصحها كل ذى طبع سلم وذوق صحيح إلا لذلك ، ولانه من قبيل شعب البلاغة ، وإلا فا لقراءة معاوية بن قرة ولما سكن عن موسى الفعنب لا تجد النفس عندها شيئا من تلك الهزة ، وطرفا من تلك الروحة (٢) .

وقد هرض الزعشرى لمثل الاستمارة الاصلية والتبهية ولسكنه لم يفصل القول فيها ويشير استمارة المصادر فيا يكون الفعل فيه مجازا.

يقول في قوله تعالى ، واسأل من أرسلنا قبلك من رسلنا، ليس المراد يسؤال الموسل حقيقة السؤال لإحالته ، واسكنه مجاز عن النظر في أديانهم ، والفحص

<sup>(</sup>۱) الكتال و ١٠ ص ٢٧٦

<sup>(</sup>۲) الكفاف ۲۰ س ۱۲۸

عن مألهم ، هل جاءت عيادة الآوثان قط في ملة من مال الانبياء والسؤال الواقع مجازاً هن النظر حيث لا يصح السؤال عل الحقيقة كشير ، منه مساءلة الشعواء الديار ، والرسوم والاطلال ، وقول من قال سل الارض من شق أنهارك ، وغوس أشجارك ، وجنى ثمارك ، فإنها إن لم تجبك حوارا ، أجابتك اعتباد (١٠) .

ويقول في قوله تمالى ووالله أنبتكم من الأرض نباتا، استعير الإنبات للانشاء كما يقال زرعك الله للخير(٢) .

وأشار إلى الاستمارة فى الحرف، وكان من أوائل من أبرزوا فى دراستهم هذا الذن يقول فى قوله تمالى و فالنقطة آل فرهوس ليكون لهم عدوا وجزئا به اللام فى ليكون هى لام كى التى معناها التعليل، كنقو الله جئتك لتكرمنى سوأ بسواه، والكن معنى التعليل فيها وارد على طريق المجاز، دون الحقيقة، الآنهم لم يكن داهيم إلى الالتقاط أن يكون لهم عدوا وحزنا، ولسكن المحبة والثبنى به غير أن ذلك لما كان نتيجة التفاطهم له وثمرته شبه بالداعى الذى يفعل الفعل لآجله، وهو الإكرام الذى هو تتيجة المجى، ، والنادب الذى هو ثمرة العشرب فى قولك ضربته ليتادب ، وتحريره أن هداه اللام حكما حكم الاسد ، حيث استعيرت لم يشبه التعليل ، كا يستعار الاسد لما يشبه الاسد (۱) .

وإجراء التسبيه في العداوة والحزن ، والحبة والنبق ، يشهر الم بأن الاستعارة والتسبيه السابق عليها بجريان في مدخول الحرف ، إلا أن قوله وتحريره النه هذه اللام حكما حكم الاسد النح لم يترك بجالا للاجتهاد ، وإنما هو عص صريح على أن موطن التجوز هو الحرف المسه، ويقرب منه قوله في قوله تعالى و ولاصلبتكم في جذوع النخل ، يقول شبه تمكن المصلوب في الجلاع بشمكن الشيء الموعى في وعائه ، فلذلك قيل في جذوع النخل (٤) .

ومن إجراء الاستمارة في مدخول الحرف قوله في قوله تعالى و إنا الراك في سفاهه ، حيث يقول في خفة حام وسنحافة هقل ، حيث تهجر دين قومك إلى دين

\*:

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ع م ١٩٥

<sup>(</sup>١) الكفائدة ع من ٢٠١

<sup>(</sup>٣) الكفاف ج ٣ مو٢٠٩

<sup>(</sup>١) السكتان ج ٢ س ٢٠

آخر ، وجعلت السفاعة ظرفا على طريق الجاز ، أراد أنه متمكن فيها غير حنفك

وقد فكرت كثيرا في كلام الزعشرى في هذا الموضوع لاقف على مراده ، والبين في أيهما يكون التشبيه والاستعارة ، في الحرف أم في مدخوله ، وكلما قوى في نظرى وجه نظرت فوجدت الآخر لا يقل هنه فوة ، فكلامه صريح في أن التشبيه والاستعارة بجريان في مدخول الحرف ، وكلامه صريح أيضاً في أن اللام مستعارة كاستعارة الأسد الرجل الشجاع ، وقد بان لم أن كلام الزعشرى يصح أن يستدل به على الوجهةين ، ومن الحظا أن يحمل على وجهة دون أخرى، وليس في هذا قدح لان هذه المسألة لم تسكن محددة في زمانه ، وإذا قبل إن الزعشرى يحرى الاستعارة في قرينة المسكنية كما أجراها في النقض في آية ينقضون عهدالله يحرى الاستعارة في قرينة المسكنية كما أجراها في النقض في آية ينقضون عهدالله عددول اللام ، قاما إنه اقتصر في قوله تعالى و لاصلبتكم في جذوع النخل، هلي عددول اللام ، قاما الحرف في حدول اللام ، قاما الحرف .

أما تمرضه اصورالاستمارة الاصلية، فمنه قوله فيقوله تعالى و ربناولاتحمل علينا إصراً ، والإصر العبء الذي يأصر حامله أي يحبسه ، فسكأنه لا يستقل به الثقله ، استمير التكليف الشاق من نحو قتل الانفس ، وقطع موضع النجاسة من الجلد ، والثوب وغير ذلك (٢) .

ويقول في قوله تمالى و في قاويهم مرض، واستمال المرض في القاوب يجوز آن يكون حقيقة و بجازا ، فالحقيقة أن يراد الآلم ، كما تقول في جوفه مرض، والمجاز أن يستمار لبعض أعراض الفلب كسوء الاعتقاد، والفل، والحسد، والميل إلى المعاصي، والعزم عليها، واستشعار الهوى، والجهن، والصعف، وغير ذلك مما هو فساد وآفة شهت بالمرض كما استعيرت الصحة والسلامة في نقائض كالمتعيرة الصحة والسلامة في نقائض كالمتعيرة الصحة والسلامة في نقائض كالمتعيرة المسحة والسلامة في نقائض

ودارجه المستداد المستداد

Ethina Charles and American

and the second second

<sup>(</sup>١) الكشاف ج ٢ ص ٩٥

<sup>(</sup>۲) للکفال ج ۱ ص ۱۹۹

<sup>(4)</sup> الكفائد و ا من 4 في

وغير ذلك كشير وكثير، إلا أننا لا تعد فيه تفصيلا علميا لهذين التوحين من الاستمارة إذا استشفينا الاستمارة في الحرف، فإنه كا أهام من أوائل من بسطوا الحديث فيها وأشاروا إلى جريان التشبيه في الحرف أو في مدخوله كا قلنها .

وله لمحات متذرقة يدرك فيها ما تنطوى عليه السكامة المستعارة من وحى ، وإشارة ، وأكثر النصوص الني ذكر باها وخاصة تفسيره لصور الاستعارة المسكنية ملى بثل هذه المفتات ومنها قوله في قوله تعالى و إنما يأمركم بالسوء والفحشاء ، يقول فإن قلت كيف كان الشيطان آمراً مع قوله ليس لك طيم سلطان ؟ فلت شبه تزيينه وبعثه على الشر بأمر الآمر كا تقول أمرتني تفسى يكذا وتحته ومن إلى أنه عمرلة المامورين لطاعتهم وقبولهم وساوسه (٢٠) .

#### الترشيج والتجريد:

قد درس الزعشرى الترشيس في الجاز ، كما درس التجريد ، وبين مقاهب الدرب في هذين اللونين ، ولم أجد دراسة الترشيح والتجريد مبسوطة بهذه الروح الآدبية المتذوقة في كتاب قبل الكشاف .

وكلام الزعشرى في الترشيح مشمر بأن هذا الفن من أبلغ الفنون البلاغية إن لم يكن أبلغها ، وأنه حين يقع موقعه لا نجد كلاما أحسن منه ، ولا أكثر ماه ورونقا ، وأنه من الصنعة البديعية التي يبلغ انجاز معها الذروة العليا ، يقول في قوله تعالى ، أولئك الذين اشتروا الصلالة بالهدى فا ربحت تجاوتهم وما كانوا مهتدين ، فإن قلت هب أن شراء الصلالة بالهدى وقع بجازا في معني الاستبدال ، فا معنى ذكر الربح والنجارة ؟ كان ثمة مبايعة على المقيقة ؟ قلت هذا من الصنعة البديعية التي تبلغ بانجاز الذروة العليا ، وهو أن قساق كلمة هساق الجائز ، ثم المديعية التي بلغ بانجاز الذروة العليا ، وهو أن قساق كلمة هساق الجائز ، ثم ماه ورونقا ، وهو الجاز المرشع ، وذلك نحو قول العرب في البليد كأن أذنى ماه ورونقا ، وهو الجاز المرشع ، وذلك نحو قول العرب في البليد كأن أذنى ماه ورونقا ، وهو الجاز المرشع ، وذلك نحو قول العرب في البليد كأن أذنى ماه ورونقا ، وهو الجاز المرشع ، وذلك نحو قول العرب في البليد كأن أذنى

ولما وأيت النسر هز اين دأية وعصش في وكريه ساشله صدوى

رو) السكفاف برو مروو

لما شبه الصيب باكنسر والشعر الفاحم بالغراب اتبعه ذكر التعشيش والوكر، وتحو قول بعض فناكهم في أمه ،

فيا أم الردين وأن أدلت بعالمة بأخلاق السكرام إذا الشيطان قصع في قفاها تنفقناه بالحبل التـــوام

أى إذا دخل الشيطان في قفاها استخرجناه من نافقائه بالحبل المثنى الحكم، إذا مردت وأساءت الحلق الجتهدنا في إزالة غضبا، وإماطة ما يسوء من خلقها، استعار التقصيع أولائم ضم إليه التنفق، ثم الحبل النوام، فمكذلك لما ذكر سبحانه الشراء أتبعه ما يشاكله، ويواخيه وما يكل ويتم بالمضمامه إليه تمثيلا لحسارهم وتصويرا لحقيقته (۱).

والترشيح في الاستعارة المركبة يعنيف إلى صورتها إضافات هامة ، تسكتمل بها الصورة ويزداد تأكيرها في توضيح المعنى وتقويته .

يقول الزعشرى في قوله تمانى و أفن أسس بنيانه على تقوى من الله ورضوأن خير أم من أسس بنيانه على شفا جرف هار فانهار به في نار جهنم ، . فإن قلت فا معنى قوله فانهار به في نار جهنم قلت لما جمل الجرف الحائر بجازا عن الباطل قيل و فانهار به في نار جهنم ، على معنى فطاح به الباطل في ناد جهنم ، إلا أنه رشح المجاز ، لجيء بلفظ الانهبار الذي هو الجرف ، وليصور أن المبطل كأن أسس بنيانه على شفا جرف من أودية جهنم فانهار به ذلك الحرف فهو في قعرها . ولا ترى أيلغ من هذا الدكلام ، ولا أدل على حقيقة الباطل وكنه أمره (٢).

والترشيح هنده لا يكون استمارة ، فإذا أجريت فيه الاستمارة ، أخرجته من أن يكون ترشيحا ، وهذا كلام مصيب ، لأن المبالغة في الترشيح لا تمكون إلا باهتبار حقيقته ، التي تخيل إلينا أن هناك اشتراء على الحقيقة ، وأن هناك تأسيس بناء كما مر في المثالين السابةين ، يقول الزعشري في قوله تمالى ، واهتصموا بحيل الله جميعا ولا تفراوا ، يجوز أن يكون الحيل استمارة العهد

<sup>(</sup>١٠) الملكفاف ج ١ من ١٧ م ١٠ ١٠

<sup>(</sup>٣) الكفاف ج ١٠ س ٢١٤٢

والاعتصام استُعارة للواتوق بالعهد، أو هو ترشيح لاستعارة الحبل لما يتأسبه ٧٠٠.

غمر الرداء إذا تبسم مناحكا غلقت لعنحكته وقاب المسال استمار الرداء للمعروف لانه يصون عرض صاحبه صون الرداء لما يلتى عليه ، ووصفه بالغمر الذي هو وصف المعروف والنوال ، لا صغة الرداء تظرآ إلى المستمار له .

والثاني أن ينظر فيه إلى المستعار كقوله :

ینازعنی ردائی حبد عرو رویدك یا آخا عمر بن بگر لی الشطر الذی ملسکت بمینی و دونك فاعتجر منه بشطر لی الشطر الذی ملسکت بمینی

أراد بردائه سيفه ، ثم قال فاعتبر منه بشطر ، فنظر إلى المستعاد في أفظ الاعتبار ، ولو نظر إليه فيا نحن فيه لقيل فسكسام كباس الجوع والمنوف ، ولقال كثير منانى الرداء إذا تيسم مناحكا (٢٠) .

<sup>(</sup>١) الكشاف ج ١ مو ٢ ٠٣

<sup>(</sup>٧) الكشاف ج لا من 494 ، 494

وقد اعترض على الرمخشرى فى بيت كثير ، وذلك لأن الغمر يوصف به الرداء كما يوصف به العطاء بجازاً فى كايهما وقد أشار الرمخشرى إلى هذا في الأساس ، فلا يصبح أن يكون تجريداً لأنه ليس من أوصاف المستعار له فقط ، بل هو من أوصافهما ، وأجيب على هذا ، بأنه وإن كان من أوصافهما إلا أنه شاع فى النوال وهذا يكنى ، وهناك اعتراضات أخرى لا نجد فى التعرض لما غناء وقد أحسن الشهاب حين قال وهذا المثال المستشهد به يشبه ما فى الآية فى أن التجريد ليس تجريدا محضا (١)

#### الاستعارة اللفظية

قد ذكر حبد القاهر الاستمارة غير المفيدة وسماها الاستمارة اللفظية ، وذكر لها أمثلة ، وحللها ، وأشار إلى أنها تجرى بين الاسماء الى تتحد أجناس مسمياتها ، كالشفة والمحفلة والمشفر ، والقدم ، والحافر ، والاظلاف والاظافر ، والتولب والولد ، والعلا ، وما شابه ذلك عا يكون منشؤه اختصاص الامم عا وضع له من طريق أريد به التوسع فى أوضاع المنة والتفوق فى مراعاة دقائق فى الفروق فى الممانى المداول عليها ، ونبه أيضا إلى أن هذه الدقائق فى الفروق قد تسكون معتبرة فى هذا التصرف ، فيكون استمارة مفيدة ، كإطلاق المشفر على الشفة الغليظة فى مقام الذم ، أو إطلاق الحافر على القدم بقصد التشبيه ، وقد ذكرا أن هبد القاهر رجع من إطلاق اسم الاستمارة على هذا النوع من الشفة موضع الجحفلة ، والمحتفلة ، واحتددت به فى الجملة وابهت وهدوه معدها ، فكرها أن يقع عليها والكنى وأيتهم قد خلطره بالاستمارة ، وهدوه معدها ، فكرها أن سيمة استمارة مفيدة (٢) .

ولمله يقصد بقوله رأيتهم قد خلطوه بالاستفارة وهدوه معدها قدامة ابن جعفر ، وابن غنيبة فقد قدمت في الفصل الأول من هذا الباب أنهما هومنا شواهد عبد القاهر في هذا النوع من الاستعادة .

E STATE OF THE STA

<sup>(</sup>١) تنظر خاشية الشهاب ج ٥ س ٣٧٦ .

<sup>(</sup>٧) أسرار الإلاة س ١٧٠

والمهم أن الذكر هنا أن الزعشرى قد ذكر هذه الاستعارة، وي إلى أنها تدور بين أسماء هذه الاجتاس، ولم يضف إليها شيئا، لان صورها أثر تصرف لفظى ليس وراءه اعتبارات بلاغية براعبا المشكلم، فهي أشبه بالمعل المفوى منه بالعمل الادنى.

وكانت إشاراته إليها إشارات بجلة ، من ذلك قوله في قوله تعالى . فنهم من يمشى على أربع . من يمشى على بطنه ، ومنهم من يمشى على رجلين ، ومنهم من يمشى على أربع . فإن قلت لم سمى الرحف على البطن مشيا ؟ قلت على سبيل الاستعارة ، كا قالوا في الأمر المستمر قد مشى هذا الآمر ونحوه استعارة الشفة مكان المحفلة، والمشفر مكان الشفة ، ونحو ذلك (١) .

ويقول فى قوله تعالى , والعاديات ضبحا ، بعد عا ذكر تقسير ابن حباس لها بالحيل ، وإنكار على رضى الله عنه عليه هذا التقسير ، وقوله فى تقسيرها إنها الإبل من عرفة إلى المزدلفة ، ومن المزدلفة إلى منى ، يقول بعد هذا (فإن صحت الرواية فقد استمير الصبح للابل كما استعير المشافر والحافر للإنسان والشفتان للهر والثغر للثورة وما أشبه ذلك ) .

وهذان النصان المذكوران ليس فيهما تصريح بأن هذه استعاوة لفظية ، أو استعارة غير هفيدة ، ولكن تنظير الزعشرى باستعارة الشغة مكان الجحفلة والمشفر مكان الشفة والحافر مكان القدم وقوله فى الأول ونحو ذلك ، وفى الثانى وما أشبه ذلك ، ولم تعهده يذكر مثل هذه الالفاظ فى مواطن الاستعاوة تعرض لها وهى كثيرة جداً . كل ذلك يشير إلى أنها استعارة تدور بين الاسماء التي تشعد أجناس هسمياتها . كما أنه لم يشر إلى ابتنائها على التشييه ، والالى شى، من بلاغتها ، حتى يمكن القول بأنها من النوع المفيد الذى ووعى فيه النشبيه .

وقد صرح في موطن آخر باصطلاح الاستعارة القطية ، بأنها يمكن أن تحمل على الاستعارة المعنوية ، يقول في أوله تعالى و طلعها كأنه وثروس الشياطين ،

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٢ من ١٩٩٠ .

والطلع للنخلة فاستعير لما طلع من شجر الزقوم من حلها إما استعارة الفظية أو معنوية(١) .

#### المكس في المكلام:

أشار الزعشرى إلى أن العكس فىالسكلام مذهبواسع ، وأن العرب كسثيراً ما يضعون الشيء مكان غيره ، ويدعون للثيء جنسا غير جنسه .

يقول في قوله تعالى و فيشرهم بعداب اليم ، وأما فيشرهم بعداب أليم فن العكس في الكلام الذي يقصد به الاستهزاء الزائد في خيط المستهزأ به ، وتألمه ، واغتمامه كا يقول الرجول لعدوه أبشر بقتل ذريتك ، ونهب مالك ، وهنه فاعتبوا بالصيل (۷) .

ويقول فيقوله تمالى . وقالوا ينا أيها الذي نزل عليه الذكر إنك لمجنون . .

والتمكيس في كلامهم للاستهزاء والنهكم مذهب واسع ، وقد جاء في كتابالله سبحانه وتعالى في مواقع ، منها وفيشرهم بعداب اليم ، و إلك لانت الحليم الرشيد ، وقد يوجد كشيرا في كلام العجم(٢).

وهذه صورة الاستعارة العنادية (التهكمية) كاذهب إلىذلك السكاكر غيره ولمست أجد لهذا النوع مذاق الاستعارة ، واست أستسيغ أيضاً تكلف إجرائها في هذه الاساليب ، وأن طريقة الزخشري هذه التي تسكنني ببيان أصل هذه العلمية ، وأنها من العكس في السكلام وأن القوم كشيرا ما يذهبون إلها ، وهم ليسو ابدها في هذا ، فإن غيرهم من الاعاجم قد يعكس في كلامه ، لاشك أن هذه العلمية خير من تكلف الاستعارة التي ينزل فيها النضاد هنزلة التناسب .

وقد ذكر الدكتور شوقى ضيف أن من إضافات الوعشرى في علم البيان الاستمارة التي سميت بعده بالمنادية ، وذكر الآية وغيرها ، وظن أن كلام الرعشرى هذا يفيد أن العكس من باب الاستعارة ، وليس في كلامه ما يدل على

<sup>(</sup>١) الكناك ج ١ ص ٣٦

<sup>(</sup>١) الكفال ب ١ س ٧٩

<sup>(</sup>٩) المكتاب و ميووه

هذا بل إنى تتبعت كلامه فى هذه الصور ، وهو كشير لاناكد من أنه لم يخم جذا الفن حول الاستعارة ، واكنتنى بأن جعله من العكس فى الدكلام وجعل هن هذا الباب أيضاً الاساليب التى سماها المتأخرون الثنويع .

يقول في قوله تعالى , وما كان صلاتهم هند البيت إلا مكا. وتصدية ، فإن قلت ما وجه هذا الكلام ؟ قلت هو تحو قوله :

وماكنت أخشى أن يكون عطاؤه أدام سودا أو عدوجة حمرا والمعنى أنه وضع القيود والسياط موضع العطاء ، ووضعوا المسكاء والتصدية موضع الصلاة(١) .

ويقول فى قوله تعالى . يوم لاينفع مال ولا بنون إلامن أفى الله يقلب سليم ، وهو من قولهم تحية بيتهم ضرب وجيع ، وماثوا به إلا السيف ، وبيانه أن يقال لك هل لزيد مال وبنون ؟ فنقول ماله وبنوه سلامة قلبه ، تريد ننى المال واليشين هنه ، وإثبات سلامة القلب له بدلا عن ذاك (٢) .

ويقول فى قوله تعالى , والباقيات الصالحات خير عندر بك او ابه وخير مردا ، فإن قلت كيف قبل خير او اباكان لمفاخرتهم او ابا حق يحمل او اب الصالحات خيراً منه ؟ قلت كا به قبل او ابهم النار ، على طريقة قولهم فاعتبوا بالصيلم ، وقوله ،

شجماء جرتها الزميل تلوكه اصلا إذا راح المعلى غراثا

وقوله تعية بيتهم ضرب وجيع ، ثم بن عليه خد اواباً ، وفيه ضرب من النهكم الذي هو أغيظ للستهزي. من أن يقال له حقابك الناو (١٠) .

وقد سهل على المتأخرين أن يعتبروا بعض هذه الصوو من الاستعارة العنادية، وصعب عليم أن يجدوا لبعضها وجها من وجوه البيان، إذ استعصى التشبيه والاستعارة على مثل فاعتبوا بالصيلم، وقال الشهاب في هذا للتوع الذي صعب

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٧ س ١٧٠

<sup>(</sup>٢) الكفاف ج ٣ س ١٩٥٧

<sup>(</sup>١) الكفاف ج لا س ٢٩

عليهم تكلف القشبية والاستمارة فيه ، قال ( وفيه تسكب العبرات ) إشارة إلى صموبة تخريجه ، واختلاف آراء القوم فيه ، وقد كان هبد القاهر من خير من درسوا هدا النوح ، وبين خطأ حله على الاستمارة ، ويقول الشهاب في هدا وليس الشيخ ـ يعنى عبد القاهر ـ أبا عذرته ، فإنه مصرح به في باب الاستشناء من كتاب سيبوبه ، وقد نبه عليه السكاكي أيضاً في قسم الاستدلال ، وفصله العلامة الزعشري في تفسير قوله تعالى . يوم لا ينفع مال ولا بنون ، (١) .

ويقول أيضاً وهذا نوع من خلاف مقتضى الظاهر ، يقال له التنويع ، وهو ادعاء أن للسمى نوهين ، متعارف ، وغير متعارف ، على طريقالتخييل ويجرى في مواطن شتى ،

وهذا التنويع كا قلت هو العكس الذى ذكره الزمخشرى لآن أمثلة العكس تصلح كلما للتنويع ، بل هى أهم نوع فيه، والذى إذا أطلق التنويع انصرفإليه، يقول الشهاب وأهم نوع في التنويع هو أن ينزل ما يقع في موقع شي. بدلا عنه منزلته بلا تشبيه ، ولا استعارة ، كا في الاستثناء المنقطع ، وما يصاهيه ، سواء كان بطريق الحل ، كا في قوله تحية بينهم ضرب وجيع ، أو بدونه كما في قولهم خاصبوا بالصيل ، وحيث أطلق التنويع فالمراد به هذا (٢) .

فباب العكس كما يتصوره الرمخشرى يشمل الاستمارة المنادية ، والتنويع ، فهاب العكس كما يتضوره الرمخشرى ورس صورها فليس هو أول من درس صور وإن كان يقصد أن الزمخشرى درس صورها فليس هو أول من درس صور الاستمارة المنادية أعنى أمثلتها بل إن عبدالقاهر تحدث كثيرا عن استمارة المي المستمارة المنادي بتى في الناس ذكره ، واستمارة الميت المحى الذي لا تقع فيه ، وذكر أن من المعروف المتمكن في العادات أن ينزل الوجود منزلة العدم إذا أريدالمبالغة في حظ الشيء والوضع منه ، وله في هذا كلام كثير (٢) ،

<sup>(</sup>١٤) ساشية الهواب ج ٢ من ٢٠ ١ ٢٠

 <sup>(</sup>٢) نفس المرجع وانظر مذكرة في البيان للمرحوم الشيخ سليان توار س ١٧٠ .
 (٣) انظر أسرار البلاغة من ١٠ إلى ١٠ .

التهثيل

قلنا إن الرعشرى قسم المجاز إلى استعارة ، وتمثيل ، وذكرنا من تصوص كلامه ما يدل على هذا ، واتفقنا مع شراحه على أنه يراد بالتمثيل فيا ذكر صورة الاستعارة التي سماها المتأخرون استعارة تمثيلية ، والآن تقول هل حافظ الزعشرى على هذا المدلول الاصطلاحي الذي حدده المكلمة التمثيل ، والذي جعله قسيما للاستعارة ، فيكون بهذا قد خالفه المتأخرون في شيء ، ووافقوه في آخر ، خالفوه حين جعلوا التمثيل قمها من الاستعارة ، وقد جعله هو قسيما لها . ووافقوه حين سموا الاستعارة المركبة تمثيلا ،أم أن الزعشري خالف هذا المصطلح ووافقوه حين سموا الاستعارة المركبة تمثيلا ،أم أن الزعشري خالف هذا المصطلح والذي حدده هو وأطلق كلمة التمثيل على غير صورة الاستعارة المركبة .

١ ـــ يقول الزمخشرى في قوله تعالى ، كأنهم جراد منتشر، الجراد مثل في السكرة والتمرج ، يقال في الجيش السكثير المائج بعضه في بعض جأموا كالجراد (۱) .

٢ ــ ويقول في قوله تعالى ، وما يستوى الاعمى والبصير ، ضرب الاعمى
 واليصير مثلا للمحسن والمسيء (٢) .

ويقول فى قولد تعالى ، فلولا كان من الفرون من قبلكم أولو بقية ، أولو فقية ، أولو فقيل وخير ، وسمى الفضل والجودة بقية لآن الرجل يستبق مما يخرجه أجوده وأفضله فصار مثلا فى الجودة والفضل ، يقال فلان من بقية القوم ، أمه من خياره ، ومنه فسر بهت الحاسة :

أن تذنبوا ثم يأنيني بقية-كم . . .

ومنه قولهم في الزرايا خبايا وفي الرجال بقايا (٣) .

ب \_ ويقول في قوله تعالى و ولما سكت عن موسى الفعسي ، هذا مثل كأن المنصب كان يفريه على ما فعل ، ويقول له قل القومك كذا ، وألق الالواح .
 وجر برأس أخيك إليك ، فترك النعلق بذلك وقطع الإغراء ، ولم يستحسن وجر برأس أخيك إليك ، فترك النعلق بذلك وقطع الإغراء ، ولم يستحسن

Wall Brown Brown

(n) 1 1 1 1 1 1 1

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٤ ص ١٩٤٤ .

<sup>(</sup>v) الكفاف ج 1 س ١٩٣٦ .

<sup>(</sup>٧) الكفاف يو ١ سو ١٤١ .

عله السكلمة ، ولم يستفصحها كل ذى طبع سلم ، وذوق صيح ، إلا لذلك ، ولأنه من قبيل شعب البلاغة ، وإلا فما القراءة معاوية بن قرة ، ولما سكن عن موسى الغضب لا تحد النفس عندها شيئا من تلك الحزة وطرفا من تلك الروعة (١).

قال الشهاب معلقا على هذا الحكلام يعنى أنه شبه الفضب بشنخص أمرناه، عليه استعارة مكنية وأثبت له السكوت على طريق التخييل (٢).

ع ــ ويقول في قوله تعالى . إن الذين كفروا لو أن لهم ما في الأرض جميعاً ومثله معه ليفتدوا به من عذاب يوم القيامة ما تقبل منهم ، وهذا تمثيل للزوم المغذاب لهم ، وأنه لا سبيل لهم إلى النجاة بوجه (٢) .

قال الشهاب قال القطب أى كناية عن لزوم العذاب، فإن لزوم العذاب من أوازمه أن ما في الآرض جميعا ومثله معه لو افتدى به منه لم يتقبل منهم . . . ولمل انتشيل يطلق على الـكفاية إذا كانت بالتمثيل ، وقال التحرير لا يريد الاستعارة التمثيلية ، بل إيراد مثال وحكم يفهم منه لزوم العذاب لهم (1) .

م. ويذكر التمثيل بالافعال والحركات في قصة داوود هليه السلام مع المخصمين الملذين بغي بعضهما على بعض ، وينبه إلى أهمية هذا النوع من التمثيل ، وإلى عاله من إصاء قوى ، وتأثير بالغ ، في التوجيه والتهذيب ، وينبه إلى الاثر القوى في تصوير المعانى في مشاهد متحركة ، أو بين أشخاص تتحاور وتتجادل والحقيقة المرادة وراء هذا التحاور ، يشف عنها كانه غشاء رقيق ، وينبه إلى وجوب أن يكون في المشهد التمثيل رمز يشير إلى الفرض الذي يدور حوله هذا المشهد ، يقول الزعشرى في قوله تعالى ، وهل أتاك نبأ الحصم إذ تسوروا الحراب إذ دخلوا على داورد ففزع منهم قالوا لا تخف خصمان بغي بعضنا على يعض ، فاحكم بيننا بالحق ، ولا تشطط، واهدنا إلى سواء الصراط ، إن هذا أخي يعض ، فاحكم بيننا بالحق ، ولا تشطط، واهدنا إلى سواء الصراط ، إن هذا أخي

. 7

Clark the set water.

<sup>(</sup>١) المكتاف جا٢ ص ١٧٨٠.

<sup>(</sup>٧) حاشية الشراب ج ٤ س ٢٢٢ .

<sup>(</sup>٣) الكفاف ج اس ٨٨٥

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٣ ص ٢١٠ .

قال لقد ظلمك بسؤال المجتلك إلى الهاجه ، وإن كثيراً من الحلطاء اليبغى بعظهم على بعض المحلطاء اليبغى بعظهم على بعض ، ولا الذين آمنوا وعملوا الصالحات ، وقليل ما هم ، وظن داود أثمًا فتناه ، فاستنفر ربه وخر راكماً وأناب ، .

يقول فان قلت ما معنى ذكر النعجة ؟ قلت كان تحاكمهم فى نفسه تمثيلا ، ورجه النمثيل فيه أن مثلت قصة أوريا مع داود ، بقصة رجل له نعجة واحدة ، ولحليطه تسمع وتسعون ، فأراد صاحبه تشمة المائة ، فطمع فى نعجة خليطه ، وأراده على الحروج من ملسكها إليه ، وحاجه فى ذلك محاجة حريص على بلوغ مراده ، والدليل عليه قوله وإن كثيراً من الحلطاء ، وإنما خص هذه القصة لما فيها من الرمز إلى الغرض بذكر النعجة (١) .

ويقول فإن قلت لم جاءت على طريقة التميل والتعريض دون التصريح؟ قلت لكونها أبلغ في النوبيخ ؛ من قبل أن النامل إذا أداه إلى الشعور بالمعرض به كان أوقع في نفسه وأشد تمكنا من قلبه ، وأعظم أثراً فيه ، وأجلب لاحتشامه وحيائه ، وأدعى إلى التنبه على الخطأ فيه من أن يبادره به صريحا ، مع هواهاة حسن الادب بترك المجاهرة ، ألا ترى إلى الحسكماء وكيف أوصوا في سياسة الولد إذا وجدت منه هنة منكرة أن يعرض له بانسكارها عليه ، ولا يصرح وأن تعكى له حكاية ملاحظة لحاله إذا تأملها استسمح صاحب الحسكاية ، فاستسمح حال نفسه ، وذلك أزجرله لانه ينصب ذلك مثالا لحالته ، ومقياسا لشأنه ، فيتصور قبح ما وجد منه بصورة مكشوفة ، مع أنه أصون لما بين الواله والوله من حجاب الحشمة ، فان قلت فلم كان ذلك على وجه النحاكم إليه ؟ قلت ليحكم من حجاب الحشمة ، فان قلت فلم كان ذلك على وجه النحاكم إليه ؟ قلت ليحكم به من قوله لقد ظلمك بسؤال نمجنك إلى نعاجه ، حتى يكون عجوجا بعكمه ومعترفا على نفسه بظله (٢) .

وهذا التحليل يتناول التمثيل الذي هو فن الحركة والآداء ، يقول سعد الدين في شرحه للسكشاف كان تحاكمهم في نفسه تمثيلاً ، يعني أنه في الإفعال بمنزلة

<sup>(</sup>١) السكفاف ج ٤ س ١٤٠

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج لا مو ١٣٠٠

الاستمارة التمثيلية في الافوال ، حيث لم يكن المقصود من تماكمهم ما هو ظاهر الحال (١).

٣ ـــ ويقول في قوله تمالى و قل إن كان للرحمن ولد فأنا أول العابدين و ع وهذا كلام وارد على سبيل الفرض والتمثيل لغرض ، وهو المبالغة في نني الولد ، والإطناب فيه ، وألا يترك الناطق به شهه إلا مصمحلة ، مع الترجمة عن نفسه بِنُبَاتِ القَدِم في بابِ التوحيد . . . ونحو هذه الطريقة قول سعيد بن جبير رحمه الله للحجاج حين قال له أما والله لابدلنك بالدنيا ناراً تلظى ـ لو عرفت أن قلك إليك ما عبدت إلما غيرك (٢) .

ومن غير ريب أن التمثيل في هذه الأنواع التي ذكرناها ليس تمثيلا والممنى الاصطلاحي الذي حدده الزمخشري، وجمله قسما من المجاز ، وقسيم الاستعارة، وإنما هو في النوع الأول تشبيه ، وفي الثاني من الاستعارة في المفرد وفي الناك من الاستمارة بالمكناية ، وفي الرابع من الكناية ، وفي الحامس من التمثيل بالأفعال ، وفي السادس من السكلام الوارد على سبيل الفرض وهو من الحقيقة المفروضة .

والزعشري يتساهل في استمال المصطلحات العلمية التي حدد هو نفسه معالوها ، ومرجع هذا إلى ميله المعنى المانوي الذي يعدل به كثيراً عن الاصطلاح الخدد، أما صور التمثيل الذي هو قسيم الاستمارة في اصطلاحه فقد أشار إليه في مراضع كثيرة.

يقول في قوله تعالى . وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجملناه هباء منشورًا ، قيس ههذا قدوم ولا ما يشبه القدوم ، ولكن مثلت حال هؤلاء وأهمالهم التي عيلوها في كفرهم من صلة رحم ، وإغاثة ملهوف ، وقرى ضيف ، ومن علىأسيره وغهر ذلك من مكارمهم ، ومحاسنهم ، بحال قوم خالفوا سلطانهم واستعصواعليه، فقدم إلى أشيائهم وقصد إلى أشيائهم ، وقصد إلى ما تحت أيديهم ، فأفسدها ومرقبًا كل مزق ، ولم يترك لها أثرًا ولا عثيرًا (٣) .

The second of the

 <sup>(</sup>١) شوح الكشاف العلامة سعد الدين ورقة ٣٧ مخطوط . 

<sup>(</sup>۲) الكشال و ۲ س ۲۰۹.

<sup>(</sup>١) الكناك و١٠ س١١٦ .

ويقول في قوله تعالى: ووجاء ربك والملك سفاسفاً ، قان قلت عاممني إسفاد المجيء إلى الله والحركة والانتقال إنما يجوزان على من كان فيجهة ؟ قلت عوتمثيل اظهور آبات اقتداره ، وتبين آثار قهره ، وسلطانه ، مثلت حاله في ذلك جمالي ملك إذا حضر بنفسه ظهر محضوره من آثار الهيبة ، والسياسة ، ما لا يظهر محضور هساكره كلها ، ووزرائه : وخواصه ، هن بكرة أبيهم(ا) .

ويشرح صورة المثل في صوء صور الحياة التي هي منبع هذا التصوير ، ومن الواضح أن صور البيان جزء من حياة العرب ترمز كل واحدة منها إلى شيء في حياتهم الواقعية ، أو النفسية ، وليس هذا محتاجاً إلى بيان . والمهم هو أن تقول أن ربط التعبير البياني محياة القوم وعاداتهم ، وما في بيئاتهم عن المصود و الاحداث ، أمر عنى به الزعشري وأشار إليه ، حين ذكر أصول هذه المصود وهي جزء من الحياة في بيئتهم قبل أن تكون بياناً في لفتهم .

يقول في قوله تعالى ديوم يكشف عن ساق ، الكشف عن الساق والإبداء عن الحدام مثل في شدة الامر وصعوبة الخطب ، وأصله في الروع والحزيمة وتشمير المخدرات عن سوقين في الهرب ، وإبداء خدامين هند ذلك . قال حائم :

أخو الجرب إن حضت به الحرب عشها وإن شمرت عن ساقها الحرب شمراً

وقال ابن الرقيات :

تذهل الشيخ عن بنيه وتبدى عن خدام العقيلة المدّواء فعنى يوم يشتد الآمر ويتفاقم ، ولا فعنى يوم يكتف عن ساق في معنى يوم يشتد الآمر ويتفاقم ، ولا كشف ثمة ولا ساق ، كما تقول للأنطع الشحيح يده مفلولة د ولا يد تم مولاغلى وأما من شبه فلمنيق عطنه وقلة نظره في علم البيان (٢). وإما من شبه فلمنيق عطنه وقلة نظره في علم البيان (٢). ويقول في قوله تعالى و واخفص لها جمّاح الذل من الرحة ،

الطائر إذا أراد أن ينحط للرقوع كسر جناحه وخفعته ، وإذا أراد أن

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٤ مو ١٠٠

<sup>(</sup>٢) الكفاف ج لا من ١٧٥

ورم ١٠ - البلامة العراقية ١

ينهض العليران وقع جناحه، فيمل خفض جناحه عند الانحطاط مثلا في التواضع ، و لين الجانب ، ومنه قول بعضهم :

وأنت الشهير عنفض الجناج فلا تك في رفعه أجدلاً ينهاء عن التحكر بعد التواضع(١).

ويبين قيمة التصوير الحسى المعانى الذهنية الاستدلالية ، وكيف يكون هذا التصوير أدعى للاعتقاد والتيقن، يقول فى قوله تعالى و ومن يسلم وجهه إلى الله وهو عسن فقد استمسك بالعروة الواتى ، بالعروة الواتى من الحبل الواتيق المحسك المامون الفصالها . أى انقطاعها ، وهذا تمثيل للعلوم بالنظر والاستدلال بالمشاهد المحسوس ، حتى يتصوره السامع كأنه ينظر إليه بعينيه ، فيحكم احتقاده والتيقن به (۲) .

والكلام إذا جرى على ألم الحقيقة وخلا من قائدة هذا التصوير البياني يسميه الرمخشري كلاماً هرياناً ، وهذه القسمية فيها لمسة الفن وروح الآدب .

يقول في قوله تعالى ويا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدى الله ورسوله ه وحقيقة قولهم جلس بين يدى فلان أن يجلس بين الجهتين المساهنتين ليمينه وشماله قريباً منه ، فسميت الجهتان يدين لسكونهما على سمت البدين و مع القرب منهما توسعاً كا يسمى الشيء باسم غيره إذا جاوزه وداناه في غير موضع ، وقد جوت حده العبارة هنا على سن خرب من المجاز هو الذي يسميه أهل البيان تمثيلا ، ولم تصوير الهجئة والشناعة ولجريانها هكذا فائدة ليست في الكلام العريان ، وهي تصوير الهجئة والشناعة فيا تهواعين الإقدام على أمر من الأعور دون الاحتذاء على أمثلة الكتاب في السنة (٢) .

وحين يمارض ظاهر النص مبدءا من مبادى، المعتزلة يصرف الرمخشرى عن طاهره ، فيلما أحباناً إلى طريقة التمثيل ، ويحمل المكلام عليها ، من ذلك قوله

Million and the

i Distribution y a song of the

<sup>(</sup>۱) الكفاف ج ۴ س ۲۲۸

<sup>(</sup>۱) ال كفاف ج ١ ص ٢٢٣

<sup>(</sup>١) الكوالي عير ١٧٧

فى قوله تمال . ختم أنه على قاربهم ، وقد مر بيان وجه المجاز في هذا الأسلوب. وأنه يحتمل أن يكون من الاستمارة ، وأن يكون من النمثيل ، وقد ذكرت ذلك، والكنه نظر فوجد الحتم مسنداً إلى الله سبحانه، فبخت عنوجه يصرف به المكلام من ظاهره ، لأن الله منزه عن فعل القبيح، يقول في ذلك فإن قلت لم أسند الجتم إلى الله تعالى وإسناده إليه يدل على المنع من قبول الحق ، والتوصل إليه يطرقه وهو قبيح ، والله يتمالى من فعل القبيح علوآ كبيراً لعلمه يقبحه ، وعلمه بغناه هنه ، وقد نص على تنزيهه ذا ته يقوله ، وما أنا يظلام للعبيد، ، وما ظلمناهم ولكن كانوا هم الظالمين ، وإن الله لا يأمر بالفحشاء ، ونظائر ذلك عا نطق به التنزيل؟ ... ويجوز أن يضرب الجملة كما هي ختم الله على قلوبهم مثلا ، كقولهم سال به الوادى ، إذا علك وطارت به العنقاء إذا أطال الغيبة ، وليس للوادى ولا للمنقاء عمل في هلاكه ، ولا في طول غيبته ، وإنما هو تمثيل ، مثلت حاله في هلاك بمال من سال به الوادى، رق طول غيبته بحال من طارت بهالمنقاء، فكذلك مثلت حال قلوبهم فيما كانت عليه من النجاني عن الحق بحال قلوب ختم الله عليها نعو: قلوب الاغنام التي هي في خلوما عن الفطن كفلوب البهائم أنفسها ، أو يحاق قلوب مقدر ختم الله عليها لا تعن شيئًا ولا تفقيه ، وليس له عز وجل قعل في تجافيهًا ، من الحق وتبوها عن قبوله ، وهو متعال عن ذَلِكُ (١) .

## التهثيل والتخييل :

يذركر الزمخشرى التمثيل والتخييل وكأنه لا يقرق بينهما في كثير من المواصع ، يقول في قوله تعالى ، وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظيووهم خديتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلى • •

مَن باب التخييل والتمثيل ، ومعنى ذلك أنه نصب لحم الأولة على ويوبيته » ووحداليته ، وشهدت بها عقولهم ، وبصائره ، الق ركبها فيهم ، وجعلها عيزة بين العثلال والحدى، فكأنه أشهدهم على أنفسهم، وأفرده، وكال لهم ألست بربكم وكانهم قالوا بل أنت ربنا شهدنا على أنفسنا ، وأقردنا بوحدانيتك ، وباب التمثيل واسع في كلام الله تعالم، ورسوله عليه السلام، وفي كلام العرب، ويغليه

<sup>(</sup>۱) الكفاف ج ۱ س ۳۹ -

قول و تعالى إنما هو النا الذي وإذا أردنا أن فقول له كن أفيكون و وفقال الما والارض أثنيا طوحا أو كرماً قالتا أنينا طائدين و وقوله إذ قالت الانساع المعان الحق ، وقالت له ربح الصبا قرقار ، ومعلوم أنه لا قول ثم وإنها لعو تشيل وتصوير قلمني (۱).

ويقول في قوله تعالى و وسع كرسيه السموات والارض لم يضق عن السموات والارض لم يضق عن السموات والارض لمسطته وسعته ، وما هو إلا الصوير المظمنه، وتخييل فقط، ولا كرسي تمة ولا قمود ولا قاعد ، كفوله و وما قدروا الله حتى قدره والارفض جميعاً قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه ، من غير تصوير قبضة وطي ويمين ، وإنما هو تخييل لعظمة شأنه ، وتمثيل جسي ، ألا ترى إلى قوله تحالى : و وما قدروا الله حق قدره (٢) ،

ويقول كان حول البيت ثلاثمائة وستون صنماً ، صنم كل قوم بحيالهم ، وهن ابن هباس رخى الله هنهما كانت لقبائل العرب يحجون إليها ، وينحرون لها فشكا البيت إلى الله هز وجل فقال أى ربى حتى متى تعبد هذه الاصنام ؟ حولى دولك فأوحى الله إلى البيت أنى سأحدث لله نوبة جديدة فأ علاك خدوداً سجداً ، يدفون إليك حنين العلير إلى بيضها لهم عجيج حوالك بالمنابية ... وشكاية البيت والوحى إليه تعثيل وتخييل (٢) .

وإذا كنا نجده لا يفرق بينهما في هذه النصوص التي ذكر تاها وخيرها كثير فإنا فراه أحياناً يفرق بينهما و يجعل السكلام إما من التثنيل ، أو من التخييل ، ومن قالك قوالد في قولد تعالى و فقال لها والارض اتقيا طوعا أو كرها قائنا أتينا ظائمين ، ومنى أمر السهاء والارض بالإليان وامتثالهما أنه أراد تسكويتهما فلم يمتنها عليه ووجدتا كما أوادهما ، وكانتا في ذلك كالمأمود المطبع إذا وود عليه قمل الامر المطاح ، وهو من المجاز الذي يسمى التمثيل ، ويجوز أن يكونه تخييلا ، ويدني الأمر فيه على أن الله تعالى كلم السهاء والارض وقال طما اللها على الطوع لا على الدكرة ، والغرض تصوير أو قدرته في المقدورات الاغير من على الطوع لا على الدكرة ، والغرض تصوير أو قدرته في المقدورات الاغير من

Carlo Manager and the

<sup>\*</sup> ۱۳۲ م ۲ من ۱۳۲۰ .

۱۹۲۹ من ۱۹۲۹ .

<sup>(</sup>۷) السكوال ج ۴ س ۴۷۵ .

عبر أن يحقق شيء من الخطاب والجواب • وتحوه قول القائل قال الجداد الوكد لم تشقى ؟ قال الوكد اسأل من يدقى فلم يتركني ورائى الحبير الذي وواقى(٩٠٠.

و للاحظ أن هذه الآية التي جملها من قبيل التمثيل أو من قبيل التخييل قنه ذكرها مثالا للتمثيل والتخييل في النصوص الى أوودناها وقانا أنه يذكر التمثيل والتخييل وكأنه لايفرق بينهما، كا تلاحظ فرة بين تحليل الأسلوب على طريقة التمثيل في هذا الموضع وبين تحليله على طريقة التخييل، فطريقة التمثيل هي طريقة الاستمارة التمثيلية في مفهوم المتأخرين أما طريقة التخييل فهي أقرب إلى فرض الاشياء وتخيلها كالمحاورة بين الجدار والوئد ، ولداء الأرض وإجابتها ، ومقاولة جهنم ، وشكَّاية البيت ، والوحى إليه ، وقد يكرن منه القصص على ألسنة الحيوان فهو باب الحنيال الطليق الحر ، الذي يبعد في التحليق عن الحنيال المحدود في صوو الاستمارة ، وقد لحظ هذا بعض القدامى ، قال الشهاب تعليقًا على قول البيعثاوى الملخص من كلام الكشاف ق قوله تعالى , وما قدروا الله حق قندوه والأرضى جيما قبضته يوم القيامة والسموات مطريات بيمينه ، والمراد بالتخييل مايقابل التصديق كما في قولهم التــاس للتخييل أطوع منهم للتصديق ، وهو مأسلف من المقدمات المتخيلة ، لاتخييل الاستعارة بالكناية ، كا يوهمه تشبيه بقولهم شابت لمة الليل ، فما قبل في كتب القوم إن القياسات الشعرية وإن أفادت الترغيب والترهيب لا ينبغى للني صلى الله عليه وسلم لآن مداوحاً على السكلاب ، ولذا قيل أخذيه أكذبه بمنوع ١ ه٠

والزمخشرى بنبه إلى أن النمثيل كا يكون بالأمورالمحقة يكون كذلك والزمخشرى بنبه إلى أن النمثيل كا يكون بالأمور المتخيلة المفروضة ، وقد سبق أن ذكر في التشبيه توعا حماه التشبيه التخييل ، وقانا إنه يقصد به ما كان المشبه به فيه خياليا محمنا ، كرؤوس الشياطين ولمله أراد هنا النمثيل التخييل أي ما تكون صورة المشبه به المستعادة خيالية

معروسه يقول الزمخشري في قوله تعالى , إنا حرصنا الآمانة على السعوات والآرض والجيال فأبين أن يحملها وأشفقن منها ، والثانى أن ما كلفه الإنسان بلئع من عظمه وثقل عمله أنه عرض على أعظم ماخلق الله من الآجرام وأقواد وأنشده أن

<sup>(</sup>١) (لكفائل ج لم س ١٤٨

يتحدله ويستقل به ، فأى حله والاستقلال به ، راشفق منه ، وحله الإلسان على صنعفه ورخارة قوته ، إنه كان ظلومًا جهولًا ، حيث حل الأمالة هم لم يقت بهما وضمتها ثم خاس بصماله فيها ، ونحو هذا من الكلام كثير في لسان الفربو ماجا. لمقال أسوى العوج ، وكم علم من أمثال على السنة المائم والجادات ، والصور مقاولة الشحم محال ، و لـكن الفرض أن السمن في الحيوان عا يحسن قبيحه كما أن العجف عاً يقبح حسنه فصوراً ثر السمن فيه تصويراً هو أوقع في نفس السامع وهي به آلس ، وله أنبل وعلى حقيقته أوقف وكـذلك تصوير عظم الأمالة وصعوبة أمرها ، وثقل محملها ، والوفار بها ، فإن قلت قــد علم وجه الشمثيل في قولهم للذي لا يثبت على رأى واحد أراك تقدم رجلا وتؤخر أخرى ، لانه مثلت جاله في تميله و ترجمته بين الرأبين و تركه المض على أحدهما بحال من يتردد نى ذمابه فلا يجمع رجليه للبضى في وجهه وكل واحد من الممثل والممثل.به شيء مستقيم داخل تحت الصحة ، والمعرفة ، وليس كذلك مانى هذه الآية فان عرض الأمانة على الجاد ، وأباءه واشفاقه ، عال في نفسه غير مستقيم فسكيف صح بناء التمثيّل على المحال ، وما مثال هــذا إلا أن تشبه شيئا والمشبه به غير معقول ؟ قلت الممثل به في الآية ، وفي قولهم لو قبل الشحم أين تذهب ، وفي نظائره ، مفروض ، والمفروضات تنخيل في الذهن كا في المحققات ، مثلت حال التكايف في صعوبته وثقل بحمله ، بجاله المفروضة ، لو عرضت على السموات والأرض والحبال لابين أن يحملنها وأشفقن منها (١) .

ويقول الشهاب معلقا على همذا ومنه ظهر أن التخييل قثيل خاص والتصوير لايناني كونه تمثيلا ... وهذا أبسط موضع حقق المصنف فيه التمثيل فليحذ على مثاله (۲).

ويلخص الشهاب استمهالات التخييل ، فيقول التخييلله استمهالات كا ذكره الشريف في حواشي شرح المفتاح حيث قال أنه يطلق على المشيل بالامور المفروضة وعلى فرض المعانى الحقيقية وعلى قرينة الاستعارة المسكنية (۱).

<sup>. (</sup>۱) الكفاك ج٣ ص ٤٤٦ .

<sup>(</sup>٧) ساهية الفراب ج ٧ ص ١٨٧ .

<sup>(</sup>٢) حاشية القياب ج٦ مي ٢٠٠٠

ويقول في موطن آخر فالتخييل له اللاث معان ، التشيل بالأمور المفروعنة، وفرض المعانى الحقيقية ، وقرينة المكنية فيقول(١) .

ويذكر التمثيل التخييل فيقول والنخييل نوع من التمثيل ، [لا أنه تمثيل خاص يكون المشبه به فيه أمراً مفروضاً ... ثم إن كان الممثل بجميع أجزائه مفروضاً كا نعن فيه وكقولهم لو قيل المصحم أين تذهب لقال أسوى العوج فهو التمثيل التخييل ، و إلا فهو الاستعارة التمثيلية أو النابعة للاستعارة بالكثابة ، وأسم التمثيل يقع عليها (٢).

وقد يطلق التخييل على بعض صور حسن التعليل، يقول الزمخشرى في حديث مامن مولود يولد إلا والشيطان بمسه حين يولد، فيستهل صارخا من مس الشيطان إياه ، إلا مريم وا بنها يقول: الله أعلم بصحته ، واستهلاله صارخا من مسه تخييل و تصوير ، لطمعه فيه كانما بمسه ويضرب بيده عليه ويقول هذا عن أخويه، و تصوير من التخييل قول ابن الرومى :

لما تؤذن الدنيا به من صروفها يكون بكاء الطفل ساعة يولد(٢٠)

وقد يطلق على ماليس من صور البيان وإنما هو من الحقائق المفروصة يقول في قوله تمالى و لا تجـــد قوما يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله ، من باب التخييل خيل أن من الممتنع الحال أن تجد قوما مؤمنين يوالون المشركين ، والفرض به أنه لاينبغي أن يكون ذلك ، وحقه أن يمتنع ولا يوجه عمال ، مبالغة في النبي هنه ، والزجر هن ملابسته (١) ،

ولعل إطلاقه على مثل هذا النوع هو المراد بقول الشباب ، أيته يطلق على فرمت المعانى الحقيقية .

وتراه حين يذكر طريقة التخييل يرشد القارىء إلى أخذ الزيدة من الدكلام واستشعار ما يوحى به من المعانى ، غير ملتفت إلى ما عليه حال المفرد من الحفيقة

<sup>(</sup>١) حاشية الفياب ج ٧ ص (١٠)

<sup>(</sup>٢) ساعية العباب ج ٢ من ١٣٥٠

<sup>(</sup>۲) الكدان ج ۱ ص ۲۷۴

<sup>(1)</sup> الكفاف ج ٤ س ٢٩٩

والجاز ، وإنما تصرف ممك كله إلى ما وراء هذا النصوير من غرض يساق له الكلام ، وهذا تفكير جيد في فهم النصوير البياني جعله الزمخشري أدق وألطف أبواب علم البيان ، وألفع وأعون على تعاطى تأويل المشتهات .

يقول في قوله تعالى : دوما قدروا الله حتى قدره والأرض جميعاً قبعشه يوم القيامة والسمو التامطويات بيمينه، ، ثم أيهم على عظمته وجلالة شأنه، على طريقة التخييل ، فقال و والاوض جميعا قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه ه والغرض من هذا الحكام إذا أخذته كما هو هو بحملته ومجموعه، تصويرعظمته، والتوقيف على كمنه جلاله لاغير من غير ذهاب بالقبضة ولاباليمين إلى جهة حقيقة، أو جهة بجاز ، وكذلك حكم ما يروى أن جبريل جاء إلى رسول الله على فقال يا أبا القاسم إن الله يمسك السموات والارض يوم القيامة على إصبع ، والجيال على إصبع ، وسائر الحاق على إصـــيع ، ثم يهزهن فيقول أنا الملك ، فضحك رسول الله سَالِيَّةِ تعجبًا بما قال ثم قرأ تصديقًا له وما قدروا الله حق قدره .. وإنما صحك أفصح العرب علي وتعجب لانه لم يفهم منه إلا ما يفهم علماء البيان من غير تصور إمساك ولا إصبح ولاهز ولائىء من ذلك ، ولسكن فهمه وقع أول شيء وآخره على الزبدة والحلاصة القهىالدلالة على القدرة الباهرة ، وأن الآفعال المظام التي تتحير فيها الافهام والاذمان ، ولانسكتنهما الارهام ، هيئة عليه هواتاً لا يوصل السامع إلى الوقوف عليه إلا إجراء الميارة في مثل هذه الطريقة من التخييل، ولا ترى بابا في علم البيان أدق ولا ألطف من هذا الباب، ولا أنفع وأعون على تماطى تأويل المشتمات من كلام الله تمالى في القرآن وسائر السكتب السادية وكلام الانبياء، فإن أكثره وعليته تخيلات قد زلت فها الاقدام قديما ، وما أتى الزااون إلامن قلة عنايتهم بالبحث والتنقير حتى يعلموا أن في عداد العلوم الدقيقة علما لوقدروه حق قدره لما خنى عليهم أن العلوم كلها مفتقرة إليه ، وعيال عليه، إذ لايمل عندما المورية، ولايفك قيودما المكرية، إلا هو ، وكم آية من آيات التَّذيل ، وحديث من أحاديث الرسول ، قد ضم وسم الحسف بِاللَّمَاءِ بِلاتِ النَّهُ وَالرَّجُوءِ الرَّهُ ، لان مِن تَأْوَلُ لَيْسٌ مِنْ هَذَا اللَّمَامُ فَي عيد وَلا نَفْيدٍ ، ولإيعرف قبيلا منه من دبير(١) .

car in the second

<sup>(</sup>١) السكوال ج ، من ١١١٠ (١١)

وقد أطاق ابن السبكن على هذه الطريقة طريقة الاستعارة بالانتبيل، وقسر المباز في قول الزعشري من غير ذهاب بالقبعة ولا بالبين إلى جهة حقيقة أو جهة بجاز بالمباز المرسل، ثم ذكر كلام الزعشري الذي أثبتناه مع شيء من التصرف ثم قال هذه مبذة من كلام الزعشري ذكرتها لحسنها (٥).

ولا وجه لابن السبكى فى تحديد المجاز فى قول الزخشرى من غير ذهاب بالقبطة ولا بالهين إلى جهة حقيقة ، أو جهة بجاز ـ بالمجاز المرسل الآله ليس فى كلام الزعشرى ما يشير إلى هذا التخصيص ، بل إن تخصيص المجاز هنا بالمجاز المرسل بعد عن مراد الزعشرى ، لآن الذى يفهم من كلامه أنه فى حالد التجوز بالصورة المركبة لا توصف المفردات بالحقيقة أو المجاز مطلقا ، لأن المفردات تصبح كأنها حروف فى السكلمة المفردة ، وهذا أثر من آ فار المزج يبين المفردات فى الاستعارة المركبة ، فلا ينظر فها إلى المفردات إلامن جهة مشاوكها في تسكوين الصورة .

## المجاز الرضل :

لا أحرف أحداً ذكر هذا الاصطلاح لهذا المون من التجوز قبل أبي يعقوب يوسف السكاكى ، وإن كنت أحرف أن عبد القاهر فرق بين صوره وصود الاستعارة وأطاق الاستعارة المفظية غير المفيدة على ما كان التجوز فيه مينياً على علاقة التقييدوالإطلاق ، كاطلاق المشغر على الشفة ، من غير نظر إلى تشهيدهم صن جذا الاسم على هذا التجوز كما ذكر تا وواسكر على ابن دويد ذكر قولهم وحينا الفيث . وتسميتهم الهودج والبعير ظمينة ، وغير ذلك عا ليس طويق نقله التشنيه المكر عليه ذكر هذا ونحوه ضربا من ضروب الاستعادة ، وذكر أنه لم يراع عرف القوم كنيره من اللغويين (٢) .

أما الرعشرى فقد ذكر أنواها من العلاقات ، وفرق أيعنا بين صوره وصور الاستعارة حيث يقول في قوله تعالى . يا أيها الذير آمنوا إن كثيراً من

<sup>(</sup>١) ينظر مروس الأفراح من وم وما بعدما بدة شدن شروح الخليمين.

<sup>(</sup>١) ينظر أسرار البلاخة ص ٢٠ إلى ٢٠ د ص ١٩٣١ إلى ١٣٠٠ من

الإحبار والرهبان ليا كاون أموال الناس بالباطل، يقول معنى أكل الأموال على ورجهاد والرهبان ليا كاون أموال الناس بالباطل، يقول معنى أخذالطامام وتفاوله، على وجهين إما أن يستمار الاكرالاخذ، ألا ترى إلى قولم أخذالطامام وتفاوله، وإما على أن الاموال يؤكل جا فهى سبب الاكل، ومنه قوله :

إن لنا أحرة عجافا ياكان كل ليلة إكافا

برید طفا پشتری بشمن ا کاف .

و ترود النجوز بين نوحين يعنى الفرق بينهما ، على أن الزعنشرى ذكر صوراً منه وسماها الاستمارة اللفظية كما فعل عبد القاهر ، وقد أشرنا إلى ذلك .

أما علاقات المجاز المرسل، فقد ذكر الزعشري منها :

و حلافة السبب، أما إطلاق المسبب و إرادة السبب فقد ذكرها في مواطن كثيرة وإرادة المسبب، أما إطلاق المسبب و إرادة السبب فقد ذكرها في مواطن كثيرة منها قوله في قوله تعالى و ربنا لا تؤاخذا إن لسينا أو اخطاءا ، فإن قلت النسيان و الخطا متحاوز عنهما في معنى الدعاء بترك المؤاخدة بهما ؟ قلت ذكر النسيان و الخطأ و المراد بهما ماهما مسببان عنه من التفريط و الإغفال ، ألا ترى إلى قوله و وما السانيه إلا الشيطان ، والشيطان لا يقدر على فعل النسيان و إنما يوسوس فتكون وسوسته سببا المتفريط الذي منه النسيان (1) .

ويقول في قوله تعالى و إذا قتم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم ، إذا قتم إلى الصلاة كقوله إذا ضربت فلانا فهون عليه السلاة كقوله إذا ضربت فلانا فهون عليه في أن المراد إرادة الفعل ، فإن قلت لم جاز أن يعبر عن إرادة الفعل بالفعل ؟ قلت لان الفعل يوجد بقدرة الفاعل عليه ، وإرادته له ، وهو قصده إليه ، وهيله ، وخلوص داعيه ، كا عبر عن القدرة على الفعل بالفعل في قولهم الإنسان لا يعليم والاحمى لا يبصر ، أي لا يقدران على العليم والإبصار ، ومنه قوله تعالى ، وهدأ والأعلى إلى أفعل عبر عن إرادة الفعل بالفعل المناب الفعل مسبب عن القدرة ، والإرادة ، فأقم المسبب مقام السبب الملابسة بهيئيمنا ولا يجاز الكلام، و نحوه من إقامة المسبب عقام السبب المولم كما تدين تدان بهيئيمنا ولا يجاز الكلام، و نحوه من إقامة المسبب عقام السبب المدرق على المناب عقام السبب المدرق المناب عقام السبب المدرق المناب عقام السبب الما تدين تدان

 هبر من الفعل المبتدأ الذي هو سبب الجزآء بلفظ الجزاء الذي هو مسبب منه (١).

وأما إطلاق السبب وإرادة المسبب، فكقوله تعالى وذلك عيسى بن مريم قول الحق ، ، يقول وإنما قبل لعيسى كلمة الله وقول الحق لانه لم يوله إلا يكلمة الله وحدها ، وهي قوله وكن من فير واسطة أب ، تسمية للسبب باسم السبب كاسمى العشب بالساء والشحم بالندى (٢)

ويقول الوعشرى وم ينزلون كل واحد من السبب والمسبب مئزلة الآشو لألتباسيما واتصالمما (٢) .

٧ \_ وقد ذكر منها إطلاق المكلو إرادة البعض:

يقول في قوله تعالى والحج أشهر ، فإن قلت كيف كان الشهران وبعض الثالث الشهراً ؟ ... وقبل نزل بعض الفهر منزلة كله ، كا يقال وأيتك سنة كذا أو على همهد فلان (١) ويذكر القيمة البلاغية لهذا التجوز أو لهذه العلاقة ، فيقوله في قوله تعالى . يحملون أصابعهم في آذانهم ، فإن قلت وأس الأصبع هو الذي يجمل في الآذن فهلا قبل أناماهم ؟ قلت هذا من الاتساعات في اللغة التي لا يكاد يجمل في الأذن فهلا قبل أناماهم ؟ قلت هذا من الاتساعات في اللغة التي لا يكاد الحاصر يحصرها ، كقوله ، فافسلوا وجوهكم وأبديكم ، وفاقطه و أيديهما ، أواد المبعض الذي هو إلى المرفق ، والذي إلى الرسخ ، وأيضا فني ذكر الإسامع من المبالغة ما ليس في ذكر الإنامل (٥) ،

٣ ــ ويذكر إطلاق الجزء وإرادة الـكل:

يقول فى قوله تعالى و وقرآن الفجر ، صلاة الفجر ، سميت قرآتا وهىالقراءة لانها ركن ، كا سميت ركوعا وسجودا وقنوتا (٩) .

ويقول في قوله تعالى , فنحر بر رقبة ، والرقبة عبادة عن النسمة ، كا عبر

1 day

and the second of the second

Spring the Market

<sup>(</sup>۱) الشكفاف ج ٩ س ٢٩٢

<sup>(</sup>٢) الكفاف ج ٢ ص ١٩

<sup>(</sup>٣) السكفات ج ١ ص ٧٤٩

<sup>(</sup>٤) الكفاف ج ١ ص ١٨٤

<sup>(</sup>م) الكفاف ج ١ ص ١٤٤

<sup>(</sup>٦) الكفاف ج ٢ س ٢٠٥

حنها بالرأس في قوطم فلان علك كذا وأسا من الرقيق (<sup>()</sup> .

۽ \_ ويذكر تسمية الشيء باعتبار ما كان عليه :

يقول في قوله تعالى و وآنو الليتامي أمو الحم ، فإن قاعد فنا معنى قوله دو آنوا البيتامي أمو الحم ، ؟ قلت إما أن يراد بالبيتامي الصغار ، وبإنيانهم الأموال ألا يعلم عنها الآولياء والآوسياء وولاة السوء وقصاته . . . وإما أن يراد السكناد يعلم فيها الآولياء والآوسياء والاق السوء وقصاته . . . وإما أن يراد السكناد تسمية لهم يتامي على القياس ، أو القرب عبدهم إذا بالموا بالمصغر ، كا لسمي الناقة عشراء بعد وضعها ، على أن فيه إشارة إلى أنه لا يؤخر دفع أمو الحم إليم عن حد البلوغ ، ولا يطلوا إن أولس منهم الرشد ، وأن يؤتوها قبل أن يرول عنهم المراد البلوغ ، ولا يطلوا إن أولس منهم الرشد ، وأن يؤتوها قبل أن يرول عنهم المراد البلوغ ، ولا يطلوا إن أولس منهم الرشد ، وأن يؤتوها قبل أن يرول عنهم المراد البلوغ ، ولا يطلوا إن أولس منهم الرشد ، وأن يؤتوها قبل أن يرول

ع ما ويذكر تسمية الشيء بما يؤول إليه :

يقول في قوله تمالى ، إنى أراق أعصر خرا ، يعنى عنبا ، تسمية للعنب عا يؤول إليه (٥) .

٣ ــ ويذكر تسمية النبيء بما يماوره :

يقول في قوله تعالى , قد خسر الذين كذبوا بلقاء الله حتى إذا جاءتهم الساعة بفتة ، حتى غاية لكذبوا لا لحسروا ، لان خسرناهم لا غاية له أى ما والد مهم السكذبب إلى حسرتهم وقت بجى. الساعة ، فإن قلت أما يتحسرون هند عوتهم؟ قلت لما كان الموت وقوعا في أحوال الآخرة ومقدماتها جعل من جنس الساعة وسمى باسمها ، ولذلك قال رسول الله صلى الله هليه وسلم من مات فقد قامت قيامته (ا) .

ب ويذكر تسمية الثيء باسم آ لته ؛
 يترل في قوله تمالل ، وبشر الدين آمنوا أن لهم قدم صدق عند ديهم » .

<sup>(</sup>۱) الكتاف ج ١ ص ٢٦٤

<sup>(</sup>۲) الكفاف ج ١ س ٢٥٧

<sup>(4)</sup> الكمال جاء م ١٠٠٠

<sup>(</sup>ع) السكوال و ٢ ص ١٢

قدم صدق هند ربهم أى سابقة ، وفضلا ، ومنزلة رقيعة ، فإن قلت لم سميت السابقة قدما ؟ قلت لما كان السعى والسبق بالقدم سميت المسعاة الجيلة والسابقة قدما ، كا سميت النممة يدآ لانها تعطى بالبد ، وباعا لان صاحبا يبوع بها ، فقيل لفلان قدم في المتبر لان ،

ويقول فى قوله تعالى ، وجعلنا لهم اسان صدق ، لسان الصدق الثناء الحسن وعبر باللسان عما يوجد باللسان ، كما عبر يالميد هما يطلق بالبيد وعبى العطية ، قال: إنى أتنتى لسان لا أسر بها .

يريد الرسالة واولسان العرب لغتهم وكلاعهم (٢٠).

٨ \_ ويذكر تسمية الشيء بامم عله :

يقول في قوله تعالى . إن كان كبر عليكم مقامي . .

مقامی مکانی یعنی نفسه ، کا تقول قعات کذا المکان فلان ، وقلان القیل الظل ، ومنه ولمان خاف مقام ربه بمعنی خاف دیه (۲) .

وهذه العلاقات الى ذكرها أنواع وأمثلة لعلاقة كبرى هي علاقة الملابسة بين المعنيين ، وقد يكتنى في بيان وجه النجوز بذكر الملابسة من غير أن يبين توعيد.

يقول في قوله تعالى و ولا تجعلوا الله عرضة لا يمامكم و أي حاجراً . أما حلفتم عليم و أي عالم و أي عالم و أي عليم الله عليم عليم الميان و الله و

ويقول في قوله تعالى . ما يا كاون في بطونهم إلا الناو . ت

لانه إذا أكل ما يتلبس بالنار المكرنها عقوبة له فسكانه أكل الثار ، ومنه قولهم أكل فلان الدم إذا أكل الدية التي هي بدل منه ، أكلت هما أن لم أرعك بعنرة :

The state of the s

(Proceedings of the second

the the field of the same

<sup>(</sup>۱) البكفاف ج ۲ من ۴۴۹

<sup>(</sup>٢) السكماك ج ٢ ص ١٩

<sup>(</sup>۲) المكفاف ج ٢ س ٢٨١

<sup>(</sup>١) الكفاك ج

ر قال: يا كان كل ليلة إكاناً .

أراد تمن الإكاف ، فسماه إكامًا لتلبسه بكوته تمنا له(١) .

وعلاقة الملابسة هذه تتسع لـكثير من الصور ، ولهذا لا تستطيع أن تقولًا إنه حصر علاقات الجاز المرسل فيما ذكر .

وقد «ذكر الاستاذ الفاصل الدكمتور شوقى حيف أن الزمخشرى أصاف إلى علاقات الجاز المرسل السمية الجزء باسم السكل، واعتبار ما كان، واعتبار ما يؤول إليه الشي (٢). والوافع أن تقذه العلاقات مذكورة ومفصلة في كمتاب لابي حامد الغزالي كمتبه في أصول الفقه ، وأطلع عليه ابن الاثير ، ونقلها منه و ناقشها . فقد ذكر الغزالي تسمية الشيء بما يؤول إليه ، وذكر الآية المشهورة ، إني أراني أعصر خرل ، وتسمية الشيء باسم أصله كقولهم الادمى مضغة ، وتسمية الشيء بكله (٣).

و إذا كان أبو حامد الغرّالى قد توفى فى سنة ٥٠٥ والإمام الزمخشرى قدفرخ من تفسيره فى سنة ٧٨٥ فالارجم فيا أراه أنالثانى قد أفاد من الأولى ، ولا يصح أن تعتبر هذا من إصافاته .

## الجاز الكاني :

وبحث الجاز الحسكى فى تفسير السكشاف من أهم البحوث البلاغية التي همَّى بها الزمخشرى، لأن الاس فى إستاد الافعال يتصل اتصالاً قوياً بقضاياً هامة وخلافية فى شئون العقيدة .

وإذا كان الممتزلة يرون أن إسناد الإفعال القبيحة إلى الله سبحانه أمر قادح في الثنزية ، وإذا كان القرآن بذكر في كشير من آياته إسناد هذه الأفعال إلى الله سبحانه ، كان لا مناص من وقوف الزمخشرى عند هذه الآيات وبيان وجه التجوز فيا .

<sup>(</sup>۱) الكناف م ا من ۱۹۳ .

<sup>﴿ \* ﴾</sup> أَنْظُرُ الْبِلَافَةُ الطَّورِ وَعَالِيقِ ٣٦٣ .

<sup>(</sup>٧) انظر المثل المالزج ٧ ص ٨٨ ال ٩٣ ،

ومن أهم ما ذكره في هذا الباب لوله في قوله تعالى . ختم الله على قاربهم . .

يقول الزمخسرى ويجوز أن يستعار الإسناد في نفسه من غير الله فيكون الحتم مسنداً إلى اسم الله على سبيل المجاز ، وهو لغيره حقيقة، تفسير هذا أن الفعل ملابسات شقى ، يلابس الفاعل ، والمفعول به ، والمصدر ، والزمان ، والدكان والسبب ، فإسناده إلى الفاعل حقيقة ، وقد يستد إلى هذه الاشياء على طريق المجاز المسمى استعارة ، وذلك لمصاهاتها المفاعل في ملابسة الفعل كما يصاهى الرجل الاسد في جراءته فيستعار إليه اسمه ، فيقال في المفعول به عيشة واضية ، وماء دافق ، وفي عكسه سيل مفهم وفي المصدر شعر شاعر ، وذيل ذائل ، وفي الزمان شهاره صائم ، وليله قائم ، وفي المسكان طريق سائر ونهر جار ، وأهل مكة يقولون صلى المفام وفي المعرب بني الامير المدينة ، وناقة صبوث وحاوب وقال :

إذا رد عاني القدر من يستميرها .

فالشيطان هو الحاتم في الحقيقة أو الكافر إلا أن الله سيحانه لما كان هو الذي القدر، ومكنه أسند إليه الحتم كما يسند الفعل إلى السبب(١).

ومن الواضح أن هذا النص لدقته وضبطه أفاد كثيراً من البلاغيين ، فتقلوه في هذا الباب كما ذكره الزعشرى ، وعليه بني مذهب الحطيب في تعريف المجاز العقلي أو بين يدى الآن كتاب الإيصاح ويدور درس المجاز العقلي فيه حواله هذا النص (٢) .

و الاحظ هنا أن الزعشرى يقول في هذا المجاز، إنه إستاد على طريق المجاز المسمى استعارة، وهو يعنى بهذا استعارة الإسناد بما هو له إلى غير ما هو له، وليس هذا خلطا بين هذا المجازوالمجاز اللغوى إذ أننا سوف تركيله يصوصا واحدة في النفريق بينهما.

كا أننا ناحظ منا أن الزعشرى يحمل العلاقة بين الفاعل المحادّي والفاعل الحقيق ، ويشير إلى أنها المشابهة في ملابسة الفعل .

Comment of the second

gen and a

Marie John John W.

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ١ ص ٢٩ ، ١٠

<sup>(</sup>٧) ينظر بنية الإبضاح + ١ صو ٥٠

وقد ذكر الزعشرى في هذا النص أنواط من الملابسات، وقد وانس المنطيب حندها كما قلنا ، وكذلك أكثر المتأخرين ولا زال السكانبون في المجاز العقل من المعاصرين يقف أكثرهم عند هذه الملابسات لا يتعداها ، ولسكن الزمخشري الذي تأثروا به في هذا يعود فيذكر أنواعا كثيرة من الملابسات .

من ذلك إسناد الفعل إلى الجنس كله وهو فى الحقيقة مسند إلى بعضه ،
يقول فى قوله تعالى و يقول الإلسان أثذا هامت لسوف أخرج حيا ، يحتمل أن
يواد بالإلسان الجنس بأسره ، وأن يراد بعض الجنس ، وهم السكفرة ، فإن
قلت لم جاز إرادة الآناس كلهم ، وكاهم غير قائلين ذلك ؟ قلت لما كانت هذه
المقالة موجودة فيمن هو من جنسهم صح إسناده إلى جميعهم كا يقولون بنو فلان
قتلوا فلانا ، وإنما القائل رجل منهم ، قال الفرزدق :

فسيف بني هبس وقد حربوا به نبأ بيدي ورقاء عن رأس غارب فقد أسند العرب إلى بني عبس مع قوله نبأ بيدي ورقاء (١) .

ويقول في قوله تمالى. فعةروا الناقة ، يقول أسند العقر إلى جميعهم لآنه كان يرحناهم وإن لم يباشره إلا بعضهم ، وقد يقال القبيلة العنخمة أنتم فعلتم كذا ، وما فعله إلا واحد متهم (٢٠) .

ويقول في قوله تعالى , واتخذ قوم موسى من بعده من حليهم عجلا ،

فإن قلت لم قبل واتخذ قوم موسى هجلا والمتخذ هو السامري ؟ قلت فيه وجهان أحدهما أن ينسب الفعل إلهم لان رجلا منهم باشره ووجد فيا بين ظهراقيهم ، كما يقال بنو فلان قالوا كذا والقائل والفاعل واحد ، ولانهم كانوا هريدين اتخاذه ، راضين به ، وكانهم أجموا عليه (٢) .

وقد يستد الفمل إلى الجارحة الن هي آلته :

يقول في قوله تمالى ، فإنه آمم قلبه ، فإن قلت ملا اقتصر على قوله آمم؟ وما قائدة ذكر القلب والجلة هي الآئمة لا القلب وحده ؟ قلت كثمان الشهادة

<sup>(</sup>١) البكهاني ج ٣ س ٢٣ .

<sup>(</sup>۲) الكوال ج ۲ ص ۹۷ .

<sup>(</sup>٢) التكفاف م ١ من ١٧٠ .

هو أن يضمرها ولا يتكلم بها، فلما كان إنما مقترفا بالقلب أسند إليه الآن؟ إسناد الفعل إلى الجارحة التي يعمل بها أبلغ، ألا تراك تقول إذا أردت التوكيد:» هذا بما أبصرته عيني، وبما سمعته أذني، وبما حرفه قلى (١).

وقد يسند الفعل إلى ماله مزيد اختصاص وقربي بالفاعل الحقيقي .

يقول في قوله تعالى . إلا امرأته قدرنا إنها لمن الفابرين ، فإن قلت لم أسئد الملاكة فعل التقدير وهو لله وحده إلى أنفسهم ولم يقولوا قدره الله ؟ قلت لما لهم من القرب والاختصاص بالله الذي ليس لاحد غيره ، كما يقول خاصة الملك دبرنا كذا ، وأمرنا بكذا ، والمدبر والآمر هو الملك لا هم ، وإنها يظهرون بذلك اختصاصهم ، وأنهم لا يتميزون هنه (٢) .

ويقول فى قوله تعالى , وما جعلنا القبلة التى كنت عليها إلا لنعلم من يقبح الرسول ، وقيل معناه ليعلم وسول الله والمؤمنون وإنما أسند علمهم إلى ذاته لانهم خواصه وأهل الزلني هنده (٣) .

ويشير إلى أن الإسناد في هذا المجاز الحكمى يكنني فيه بتوع من الخلابسة .
يقول في قوله تعالى وإن الذين لا يؤمنون بالآخرة زينا لهم أهمالهم و وفي قلت كيف أسند تزيين أعمالهم إلى ذاته ، وقد أسنده إلى الشيطان في قوله وقرين الهم الشيطان أعمالهم ، قلت بين الإسنادين فرق ، وذلك أن إسناده إلى الشيطان حقيقة ، وإسناده إلى الله عز وجل بجاز وله طريقان في علم البيان ، أحدهما أن ، يكون من المجاز المنكي مريكون من المجاز الذي يسمى استعارة ، والثاني أن يكون من المجاز الحكمي مرفالهم فالعلم يق الأول . . . والطريق الثاني أن إمها له الشيطان ، وتخليته حتى يزين لهم ملابسة ظاهرة التربين ، فأسند إليه ، لأن المجاز الحكمي يصححه بعض الملابسات (۱) .

ويشير إلى التجوز في وقوع الفعل على خير مفعوله الحيقق ، وذلك

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ١ س ٢٥٢

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج ٢ مد ٢٠٤

<sup>(</sup>٣) الكفاف ج ١ س ١٩٠

<sup>(</sup>١) الكفاف ج٣ س ٢٧٤

لملاقة بين المفعول به الحقيق والمفعول به المجازى ، يقول في قوله تعالى « وآتوهن أجورهن » .

قان قلت الموالى هم ملاك مهورهن لا هن ، والواجب أداؤها إليهم لا إلين ، فلم فيل وآنوهن ؟ قلت لاتهن وما في أيديهن مال الموالى ، فكان آداؤها إليهن أداء إلى الموالى (١) .

ويقول في قوله تمالى و ولا تطيعوا أمر المسرفين ، أستعير لامتثال الآس ويقول في قوله تمالى و ولا تطيعوا أمر المسرفين ، أستعير لامتثال الآمر وأرتسامه طاعة الآمر المطاع ، أو جعل الآمر مطاعا على المجاز الحكي والمراد ، وأرتسامه قولهم فلك على امرة مطاعة ، وقوله تمالى و وأطيعوا أمرى ، (٢) . وقد أشار إلى التجوز في النسب الإضافية .

يقول في قوله تعالى وياصاحبي السجن ، يريد ياصاحبي في السجن فأضافهما إلى السجن كما تقول ياسارق الليلة ، فسكما أن الليلة غير مصروقة فسكذلك السجن مصحوب فيه غير مصحوب ، وإنما المصحوب غيره ، وهو يوسف عليه السلام ، ونحوه قولك الصاحبيك ياصاحبي الصدق ، فتضيفهما إلى الصدق ، ولا تريد أنهما صحبا الصدق ، ولـكن كما تقول رجلا صدق(٣) . ويشير إلى أن من المجاز الحكى وصف الشيء بوصف محدثه ، يقول في قوله تعالى و تلك آيات الكتاب الحكيم، ذو الحكمة لاشتاله عليها ، ونطقه بها ، أو وصف بصفة محدثه ، قال الاحشيم، ذو الحكمة لاشتاله عليها ، ونطقه بها ، أو وصف بصفة محدثه ، قال الاحشيم، ذو الحكمة لاشتاله عليها ، ونطقه بها ، أو وصف بصفة محدثه ، قال

وغريبة تأتى الماوك حكيمة قد قاتها ليقال من ذا قالها (٤)
ومنه إسناد ما في معنى الفعل إلى ما يتصل به بواسطة ، كقوله تعالى و في
مثلال بعيد ، يقول فإن قات فما معنى وصف الضلال بالبعد ؟ قلت هو من الإسناد
المجازى ، والبعد في الحقيقة للضال لانه هو الذي يتباعد عن الطريق ، فوصف به
قعله كما تقول جده (٩) .

\*\*

<sup>(</sup>۱) التكفاف ج ۱ ۳۸۷

<sup>(</sup>۲) الكمال ج ٣ س ٢٠٨

<sup>(</sup>٣) الكفاف ج ٢ س ٢٦٣

<sup>(</sup>ع) الكفاف ج ٢ من ٢٠٦

<sup>(</sup>ه) الكفائد ج + ص ١١٩

وهذا والذى قبله لا يتناوله تعريف المجاز العقلى عند الخطيب وكذلك التجوز في النسبة بين المبتدأ والحبر ، كما في أوله تعالى ، و لكن البر من آمن بيقول الزمخشوى ولكن البر من آمن على تأويل حذف المضاف أى بر من آمن ، أو بتأويل البو بمعنى ذى البر ، أو كما قالت فإنما هى إقبال وإدبار () .

ويشرح كشيرا من الصور في ضوء العلاقات التي ذكرها في آية ختم القدم قلوبهم ، فيذكر الإسناد إلى السبب في قولة تعالى و وأخى هرون هو أفسح مني لسانا فأرسله معى رديما يصدقني ، فأسند التصديق إلى هرون الآنه السبب فيه إسنادا بجازيا ، ومعنى الإسناد المجازي أن التصديق حقيقة في المصدق فاسناده إليه حقيقة ، وليس في السبب تصديق ، ولسكن استمير له الإسناد لآنه لابس التصديق بالتسبب ، كالابسه الفاعل بالمباشرة (٢) .

ويد كر الإسناد إلى الزمان. يقول فى قوله تعالى ، وإن خفتم شقاق بينهما ، ، أصله شقاقا بينهما فأضيف الشقاق إلى الظرف على طريق الاتساع كقوله ، بل مكر الليل والنهار ، أو على أنه جعل البين شاقله مكر الليل والنهار ، أو على أنه جعل البين شاقله والليل والنهار ما كرين ، على قولهم نهارك صائم (٣) . ويقول فى قوله تعالى : و فى يوم عاصف ، جعل العصف اليوم وهو لما فيه وهو الربح أو الرياح كقولك يوم ماطر ، وليلة ساكرة ، وإنما السكور لريحها(١) .

ويذكر الإسناد إلى المسكان ... يقول فى قوله تمالى دجنات تحرى من تحتماً الإنهار ، وإسناد الجرى إلى الانهار من الإسناد المجازى ، كقولهم بنو فلان يطؤهم الطريق ، وصيد عليه يومان (٥) .

ويشير إلى القيمة البلاغية إلى هذا النوع من الإسمناد ، وإلى أن مرجسع الحسن فيه هو تغييل أن المسكان يقع منه الحدث ، وفيه من المبالغة وقوة التأاير ما ليس في غيره .

<sup>(</sup>٢) الكفاف جه مو٢٧٣

<sup>(</sup>١) السكفاف جا مر١٦٣

<sup>(</sup>ع) الكفاف جه سه ١٩

<sup>(</sup>٧) اليكفاف ج ١ س٣٩٧

<sup>(</sup>ه) الكفاف جا موده

يڤول في قوله تمالي ۽ تولوا واهيتهم تفيض من الدمع حزماً ۽ . معمل ميھو الله عن الدين تفرض د

تقييض من الدسع كقولك تقيض دمماً ، وهو أبلخ من يقيض دهمها ، لأن المبين جملت كأن كاما دمع فائض (١) .

ويذكر الإسناد إلى المصدر.

يقول في قوله تمالى و صفراء فاقع لونها ، ، فإن قلت فهلا قبل سفراء فاقعة ؟ وأي فائدة في ذكر اللون ؟ قلت الفائدة فيه التوكيد ، لأن اللون اسم الهيستة ، وهي الصفرة فكانه فيل شديدة الصفرة صفرتها ، فهو من قواك جدد جده وجنونك مجنون(؟) .

وأشار الزيخشرى إلى أن هذا النجوز لا بدله من قرينة دالة عليه ومصححة إرادته، يقول في قوله تعالى و فا ربحت تجدارتهم ، فإن قلت هدل يصح ربح هبدك ، وخسرت جاريتك ، على الإسناد المجازى : قلت نعم إذا دلت الحال ، وكذلك الشرط في صحة رأيت أسدا ، وإنما تريد المقددام إن لم نقم حال دالة لم يصح (۱) .

ويدل كلام الرمخشرى في كثير من المواطن على أن الملابسة تـكون بين الفاعل الحقيق والفاعل المجازى ، من ذلك قوله وقد يسند إلى هذه الآشياء على طريق المجال المسمى استمارة ، وذلك لمضاهاتها الفاعل في ملابسة الفعل<sup>(1)</sup> . وقوله في تعريف المجاز وهو أن يسند الفعل إلى شيء يتلبس بالذي هو في الحقيقة له (°) .

ويدل أيضاً في كثير من المواطن على أن الملابسة تدكون بين الفاعل المجازى وما أسئد إليه من قمل أو غيره ، من ذلك قوله أسند التصديق إلى حرون لانه السبب فيه . . . وليس في السبب تصديق ، ولكن استمير له الإستسساد ، لانه لابس التصديق بالتسبب كا لايسه الفساعل بالمبساشرة (٢) . وقوله إن إمهاله

<sup>(</sup>١) الكفاف ج٢ س ٢٣٦ .

<sup>(</sup>٧) الكفاف م ١ س ١١٧

<sup>(</sup>٣) الكشاف جا س ٥٣

<sup>(4)</sup> المكتاف ج ١ من ١٤

<sup>(</sup>٥) الكفاف و ١ ص ١٩٠

<sup>(1)</sup> الكفال جا س ٢٢٢

الشيطان وتخليته حتى يزين لهم ملابسة ظاهرة التزيين، فأسند إليه لأن المجائل المجائل المجائل المجائل المحائل المحكى يصححه بعض الملابسات (١) وقوله وللفعل ملابسات شتى يلابس القاعل والمقعول به ، والزمان ، والمسكان د إلى آخر ما ذكرنا .

اذلك لا استطيع أن نحصر كلامه في إحدى ها تين الملابستين دون الآخرى و رس أن العلامة سعد الدين لم يصب كل الحق حين ذهب إلى أن المعتبر هند صاحب الكشاف تلبس ما أسند إليه الفعل بفاعله الحقيق (). وذلك لا نشأ وأينا صاحب الكشاف يعتبر الملابسة بين ما أسند إليه الفعل أى الفاعل المجاذى و واعله الحقيق ، و بين ما أسند إليه الفعل والفعل نفسه أى بين الفاعل المجاذى وما أسند إليه من فعل أو غيره . فكلام سعد الدين فيه نصف الحقيقة .

وأستطيع أن أقول إن ما ذهب إليه حبد الفاهر في تعريف المجاز الحسكى وأنه كل جملة أخرجت الحسكم المفاد بها عن موضوعه في العقسل لغترب من التأول(٢) هو ما يفهم من كلام الزعشرى في همذا البساب ، حيث جعل مكان التجوز هو الإستاد ، وهو يستلزم مسنداً إليه ومستداً ، ثم لم يخصصه بإستاد الفعل كما وأينا ، وهو تعريف السكاكي الذي المكرم الحطيب وأن السكاكي كان الكرم فهما. في تلخيص كلام الاصحاب .

وأما قول الزعشرى فى تعريفه هو أن يسند الفعل إلى شىء يتلبس بالذى هو فى الحقيقة له ، والذى تأثر به الخطيب ، فليس تعريفاً جامعاً لمكل صور العجاق المعقل كما يتصوره الزعشرى تفسه ، لما قدمناه والاعتراض عليه فى هذا ، فإنه كان يذكر من أصول البلافة فى كل موقف ما يقتصيه هذا الموقف ، فإذا كان تفسير إسغاد الربح إلى النجارة الامحتاج إلى أكثر من هدا الذى ذكره اكنق به ، ولذلك يقع الباحث فى الخطأ إذا توم أن كلامه فى موطئ واحد يوضح رأيه فى مسألة بلاغية مهما أسهب فى هذا الموطئ .

<sup>(</sup>١) الكفاف جه س١٧٤

<sup>(</sup>٧) المأوله س٨٠

<sup>(</sup>٣) أسرار البلاغة ميه ٣٠

قلت إن الزعشرى يفرق بين المجاز اللغوى والمجاز العقل ، ولذلك يردد صورة التركيب بين المجازين ، يقول في قوله تعالى ، إنا نخاف من ربنا يوماً عبوساً قطريراً ، . ووصف اليوم بالعبوس مجاز على طريقين أن يوصف بصفة أهله من الاشقياء كقولهم نهارك صائم ... وأن يشبه في شدته وضرره بالاسد العبوس ، أو بالشجاع الباسل() .

ويقول في قوله تعالى . إن الذين لا يؤمنون بالآخرة زينا لهم أعمالهم . .

فإن قلت كيف أسند تزيين أحمالهم إلى ذانه وقد أسنده إلى الشيطان في قوله وزين الهم الشيطان أعمالهم ، وقلت بين الإسنادين فرق ، وذلك أن إسناده إلى الشيطان حقيقة ، وإسناده إلى الله حز وجل بجاز ، وله طريقان في علم البيان أحدهما أن يكون من المجاز الذي يسمى الاستمارة ، والثاني أن يكون من المجاز الحكى(٢).

ولا يبعد أن تدكون صحمة الوجهين في هملة الصور الهمم أبا يعقدوب السكاكي اختيار التجوز المغوى على التجوز في الإسناد، وقد جعله من الاستعارة المكنية التي رأيتا الزمخشري يحلل المثال الاول تحليلا يشير إليها ، حيث يشبه اليوم بالامد العبوس ، أو بالشجاع الباسل ثم ترى المذكور وصف الاسد أو الصحاع .

يقول السكاكي بعد تفصيل القول في العجاز الحدكمي (هدا كله تقرير السكلام في هذا الفصل بحسب رأى الاصحاب من تقسيم العجاز إلى لغوى وعقلى . وإلا غالدي عندي هو نظم هذا النوع في سلك الاستعارة بالكناية . بجعل الربيع استعارة بالكناية عن الفاعل الحقيق بواسطة العبالغة في التشهيه على ما عليه عبني الاستعارة كما عرفت ، وجعمل نسبة الإنبات إليمه قرينة الاستعارة بالمكناية (٢) .

 $\frac{df}{dt} = \frac{df}{dt} = \frac{df$ 

\*\*\*

v i de

<sup>(</sup>۱) للكشاف جه موهده

<sup>(</sup>٢) السكفاف ج٣ مر١٤٧٠

<sup>(4)</sup> مفتاح العلوم ص٢١ (

رقد رأينًا الزعشري يذكر ما لهذا المجاز من قيمة أدبية .

يقول في قوله تمال د ناصية كاذبة خاطئة ، ووصفها بالكذب والخطأ على الإسناد السجازي ، وهو في الحقيقة لصاحبها وفيه من الحسن والجزالة عاليس في قولك ناصية كاذب خاطي. (١) .

ويذكر فائدة أخرى أوحى بها رأيه الاعتزالى في نسبة الفعل غير الحسن إلى الله سبحانه يقول في قوله تعالى و وجعلنا على قلوبهم أكنة أن يققهوه ، ووجه إسناد الفعل إلى ذاته رهو قوله وجعلنا للدلالة على أنه أمر ثابت فيهم لايزول هنهم كأنهم مجبولون هليه (٢) .

ويقول في قوله تعالى وكذلك سلكناه ن قلوب المجرمين ، ، فإن قلت كيف أسنه السلك بصفة الشكذيب إلى ذاته ؟ قلت أراد به الدلالة على تمكنه مكذباً في قلوبهم أشد النمكن وأثبته فجعله بمنزلة أمر قد جبلوا عليه ، وفطروا ، ألا تمرى إلى قولهم هو مجبول على الشح ، يريدون تمكن الشح فيه، لأن الأمور الحلقية أثبت على العارضة ، والدليل عليه أنه أسند ترك الإيمان به إليهم على عقبه ، وهو قوله و لا يؤمنون ، (۱) .

وفي نهاية بحث المجاز بجميع أنواعه يجدر أن نشير إلى مسألتين :

المسألة الأولى بحث المجاز عن المجاز، فقد كان الرعشرى أول من أشأو إلى هذا التركيب في النجوز. وهذا راجع إلى ما يقوله في شيوع المجاز أو الكناية حتى يكون الأسلوب كأنه حقيقة، يقول في قوله تعالى و إنكم لتأتو تناهن ألكناية متى يكون الأسلوب كأنه حقيقة، فقبل أناه عن اليمين أي عن قبل النحير عن اليمين و المحيد و ناحيته عن المحيد و ناحيته عن فصده عنه وأصله ... فإن قلت قولهم أتاه من جية النحير و ناحيته عماز في نفسه فكيف جعلت اليمين بجازاً عن المحاز؟ قلت من المحاز ما غلب في الاستمال حتى الحق بالحقائق، وهذا من ذاك (١٤) .

<sup>(</sup>١) الكفاف جه س

<sup>(</sup>٧) السكشاف ج٢ س٠١

<sup>(</sup>٧) السكفاف ج٣ ص ٢٩٥ ، ٢٩٦

<sup>(</sup>ع) الكفاف چه موا

والمسألة الثانية أن أمّة المستزلة قد ذهبوا إلى جواز الجمع بين الحقيقة والمجاز كما ذهب إلى هذا غيرهم من أمّة الفقه ، واللغة ، كالإمام الشافهي ، والغزالى . وأبي الحسين ، بوغيرهم كشير كما ذكر العلامة السبكي(١) ، أما الزيخشرى فقد ذهب إلى ما يخالف هؤلاء جميماً ورفض أن يكون اللفظ دالا على معنيين حقبق ومجازى في حال واحدة .

يقول في قوله تعالى , ألم ترأن الله يسجد له من في السموات ومن في الأرض، والشمس ، والقمر ، والنجوم ، والجبال ، والشجر ، والدواب ، وكشير من الناس ، سميت مطارعتها له فيا محدث فيها من أفعاله ، ويجريها عليه من تدبيره وتسخيره لها سجوداً له ، تشبيها لمطاوعتها بإدخال أفعال المكاف في باب الطاعة والانقياد ، وهو السجود الذي كل خصوع در 4 ، فإن قلت فيا تصنع بقوله وكثير من الناس ، وبما فيه من الاعتراض ، أحدهما أن السجود على المعنى الذي فيرته به لا يسجده بعض الناس دون بعض ، والثانى أن السجود قد أسفد على شهرا المموم إلى من في الارض من الإلس والجن أولا ، فإسناده إلى كثير منهم آخراً منافضة ؟ قلت لا أنظم كثيراً في المفردات المتناسقة الداخية تحت حكم الفعل ، وإنها أرفعه بفعل مصمر يدل عليه قوله يسجد ، أي يسجد له كشير من الناس سجود طاعة وعبادة ، ولم أفل أفسر يسجد الذي هو ظاهر بمعني الطاعة والعبادة في حق هؤلاء ، لأن اللفظ الواحد لا يصح استعاله في حالة واحدة على معنيين مختلفين (٢) ويقول في موضع آخر و إرادة المتكام بمبارة واحدة حقيقة معنيين مختلفين (٢) ويقول في موضع آخر و إرادة المتكام بمبارة واحدة حقيقة وجازاً غير صحيحة (٢).

## الكنابة:

ذكر الزعظرى الكناية بمعناها الاصطلاحي ، وأشار إلى فالديمها وقيمتها الادبية ، وذكر أفسامها الثلاثة المشهورة ، وفرق بينها و بين التعريض ، وذكر

<sup>(</sup>۱) شووح التلخيس ( شرح السبكي ) ج٤ مي٧٣٩

<sup>(</sup>١١٧ للكفاف جام ١١٧٠)

<sup>(</sup>۴) السكفال ۲۰ صده به

الكناية فى المفرد، ومن أوضح ما يتميز به بحث الكتاية فى الكشاف أنه أولى من أثار موضوع ضرورة إمكان المدنى الحقبق فى طريقة الكناية ، وأولى من ذكر المجاز عن الكناية ، وأول من فرق بين الكناية والتدريض تفريقاً علمياً دقيقاً.

يقول الزمخشرى في بيان طريقة الكناية وأنها شعبة من شعب البلاغة وأن فائدتها الإيجاز، يقول في قوله تعالى ، فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا فاتقوا النار ، فإن لم قلت ما همني اشتراطه في اتقاء النار إتيانهم بسورة من مثله ؟ قلت إنهم إذا لم يأتوا بها و تبين عجزهم عن المعارضة صح عندهم صدق وسول الله صلى الله علمه وسلم ، وإذا صح عندهم صدقه ثم لزموا العناد ، ولم ينقادوا ولم يشايعوا استوجبوا العقاب بالنار ، فقيل لهم إن استبغتم العجز فاتركوا العناد ، فوضع فانقوا النار موضعه لان من اتقالنار ترك المعاندة، ونظيره أن يقول الملك لحشمه إن أردتم من نتائجه لان من اتقالنار ترك المعاندة، ونظيره أن يقول الملك لحشمه إن أردتم الكرامة عندى فاحذروا سخطى ، يريد فاطيعوني وانبعوا أمرى وافعلوا ما هو تتيجة حذر السخط ، وهو من باب السكناية التي هي شعبة من شعب البلاغة ، وفائدته الإيجاز الذي هو من حلية القرآن ، وبتهويل شأن العناد بإناية اتقاء الناو وفائدته الإيجاز الذي هو من حلية القرآن ، وبتهويل شأن العناد بإناية اتقاء الناو منابه ، وإبرازه في صورته ، مستتبعاً ذلك بتهويل صفة النار وتفظيع أمرها(١٠) .

وهذا السكلام يقيد أن الانتقال في السكناية من الملزوم إلى اللاؤم ، كان التقاءالنار هو المذكوروالمراد به ترك المعاندة ، وترك المعاندة لازم لاتقاءالتار،

ويةول فىقوله تعالى وكيف تكفرون بالله وكنتم أمواتا فأحياكم به فإن قلت قد تبين أمر الهمزة وأنها لإلكار الفعل ، والإيذان باستحالته فى نقسه ، أو لقوة العمارف هنه ، فما تقول فى كيف حيث كان إلكاراً للحال التي يقع عليها كفرهم؟ قلت حال الشيء تابعة لذاته ، فإذا امتنع ثبوت الذات تبعه امتناع ثبوت الحال ، فكان إلكار حال المكفر لانها تبيع ذات الكفر ، ورديفها إلكاراً لذات الكفر وثمانها على طريق الدكفر لانها تبيع ذات الكفر ، ورديفها إلكاراً لذات الكفر وثمانها على طريق الدكفر هم اله أوى لإلكار الدكفر ، وأبلغ ، وتحريره أنه إذا ألكر الدكفر ، وأبلغ ، وتحريره أنه إذا ألكر الدكفر هم حال يوجد عليها ، وقد علم أن كل موجود الابتقال عن حال أن يكون لدكفره حال يوجد عليها ، وقد علم أن كل موجود الابتقال عن حال

<sup>(</sup>۱) الكفاف ج ١ س٧٧

وصفة عند وجوده ، وعال أن يوجد بغير صفة منالصفات ، كان [اكارآ لوجوده على الطريق البرهاني (١) .

وهذا واضح في أن الانتقال من اللازم إلى المازوم ، وبذلك نظمتُن إلى أنه الاعدد الانتقال في الـكتابة بطريق دون آخر (٢) .

ويشير الزعشرى إلى أن المذكور وإن لم يكن هو المقصود بالإثبات وأأننى سوا. كان لازما أو ملاوما فإنه ملحوظ فى الإفادة ، وأنه يجمل النصوير أقوى دلالة وأكثر إيحاء ، فقوله تعالى و لن تقبل توبتهم ، في حق المدين كفروا بعد إيمانهم ثم ازدادوا كفراً لا يراد به ننى قبول التوبة لو وجدت منهم ، كا هو ظاهر العبارة ، وإنما حا يراد به أنهم ما تتون على الكفر وأنهم لن يتوبوا فأن تقبل توبتهم ، وإنما جاء على هذه الطريقة ، أهنى أن كنى عن الموت على الكفر بامتناع قبول التوبة ، لأن الفائدة فيها جليلة ، وهى التغليظ فى شأن أولئك الفريق من قبول الكفار ، وإبراز حالم في صورة حالة الآيسين من الرحة القرهى أغلظ الاحوال، وأشدها ، ألا ترى أن الموت على الكفر إنما يخاف من أجل اليأس من الرحة (٣).

وقوله تمالى وفضرب الرقاب، وإن كان المراد به الفتل وأن ضرب بغهد دقبته من المقاتل فإن في هذه العبارة من الفلظة والشدة ما ليس في لفظ الفتل ، لما فيه من تصوير الفتل بأشنع صورة وهو حز العنق، وإطارة العضو الذي هو رأس البدن ، وعلوه ، وأرجه أعضائه ، ولقد زاد في هذه الفلظة في قوله : واضربوا فوق الإهناق واضربوا عنهم كل بنان ، (٤) .

ويشير الرمخشرى إلى أن الرادف أو المسكني به يوضح موضع المردوف أو المسكني هنه .

يقول في قوله تمالى . يا أيها المدين آمنوا لا تدخلوا بيوتا غير بيوتكم حتى تستألسوا ... تستألسوا فيه وجهان : أحدهما أنه من الاستثناس الظاهر الذي

Commence of the second

<sup>(</sup>١) السكفاف جا حوا ١

<sup>(</sup>٢) يتغلر حاشية السيد الصريف ج١ ښ٧١ وعطوطة ورلة ١٩٧٧

<sup>(4)</sup> الكفال جا براوع

<sup>(</sup>١٠) الكلاك وي ١٠١٠

هو خلاف الاستيحاش ، لأن الذي يطرق باب فيره لا يدري أيؤذن له أملا؟ فهو كالمستوحش من خفاء الحال عليه ، فإذا أذن له استأاس ، فالمعنى حتى يؤذن لكم، كقوله لا تدخلوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لـكم ، وهذا من باب السكتاية والإرداف لانهذا النوع من الاستئناس يردف الإذن فوضع موضع الإذن()

ولست أدرى ماذا يراد بهذا الوضع ، على هو كوضع السبب موضع المسيب فيكون مستعملا فيها وحيفتذ لا نجد فرقا بين طريقة الكناية وطريقة المجاز في أن في كل استعمال اللفظ في غير ما وضع له ، وإن اختلفا بعد ذلك في استحالة إدادة المعنى الاصلى في المجاز وجوازه في الكناية ، أم أن هذا من القساهج في العبارة وأن المسكني به مستعمل في معناه لينتقل الذهن إلى المسكني عنه كافرو كثير من البلاغيين ، وتسكون السكناية من قبيل الحقيقة ؟ والحق أن هذا البحث وإن كان ذا أهمية كبيرة في نظر المدققين ، إلا أن الزعشري لم يدل فيه بدلو ، ولا أستطيع أن احدد له فيه رأيا لاتي إذا اهتمدت على هذا النص وقلت إن الفظ في الكناية موضوع موضع مردوفه ، أو رادفه للمناسبة بينهما ، فهي كالمجاز من حيث استعال اللفظ في فير ما وضع له ، وجدته يقرر في موضع آخر أن السكلمات في الستعال اللفظ في فير ما وضع له ، وجدته يقرر في موضع آخر أن السكلمات في الستعال اللفظ في فير ما وضع له ، وجدته يقرر في موضع آخر أن السكلمات في الستعال الكناية مستعملة في معانيها الحقيقية ،

وعا هو كالصريح في استعمال ألفاظ السكتابة في معاميها الحقيقية لينتقل منه اللاهن إلى غيره ، قوله في قوله تعالى و إنما يعمر مساجد الله ، يقول وأما القراءة بالجمع ففيها وجهان ، أحدهما أن يواد المسجد الحرام ... والثائي أن يواد بونس المساجد ، وإذا لم يصلحوا لآن يعمروا جنسها دخل تحت ذلك ألا يعمروا المسجد الحرام الدي هو صدر الجنس ومقدمته ، وهو آكد ، لأن طريقته طويقة المسجد الحرام الدي هو صدر الجنس ومقدمته ، وهو آكد ، لأن طريقته طويقة السكتاية كالو قلت فلان لا يقرأ كتب الله ، كنت أنني لقراءته القرآن من عصريمك بذلك (۱) ، وهذا النص كما قلت كالصريح في أن السكتاية مستعملة في معانيها الحقيقية ، وأن المهني الكنائي يفهم منه بطريق المزوم ، فإذا كان الاستثناس معانيها الحقيقية ، وأن المهني الكنائي يفهم منه بطريق المزوم ، فإذا كان الاستثناس

<sup>(</sup>١) الكفاف جه سه١١٨

<sup>(</sup>٧) السكفان چ٢ س١٩٦

هناك وضع موضع الإذن فالمساجد هنا لم توضع موضع المسجد الحرام ، وإنما استعملت في جنس المساجد كما هي دلالة الجميع ، وفهم المعني البكينائي بطريق اللزوم .

وقد أشار الزمخشرى إلى الكناية عن النسبة وبين أنهما أبلسغ من الدلالة الصريحة. يقول فى قوله تعالى وأولئك شر مكاناً وأضل سبيلا، جعلت الشرارة للمكان وهى لاهله، وفيه مبالغة ليست فى قولك أو لفك شر وأضل ، لدخوله فى باب الكناية التى هى أخب المجاز(١).

ويقول في قوله تعالى وأن تقول نفس ياحسرتا على ما فرطت في جنب الله ، .

والجنب الجانب يقال: أنا في جنب فلان، وجانبه، وتاحيته. وفلان لين الجنب. والجنب علم قالوا فرط في جنبه، وفي جانبه يريدون حقه، قال سابق البربرى:

أما تنقين الله في جنب وامق له كبد حرى عليك تقطع

وهذا من باب الـكناية لانك إذا أثبت الامر فى مكان الرجل وحيزه فقمد أثبته فيه ، ألا قرى إلى قوله :

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج

ومنه قول الناس لمسكانك فعلت كذا يريدون لأجلك ، وفي الحديث من الشيرك الحني أن يصل الرجل لمسكان الرجل ، وكذا فعلت هذا من جهتك ، فن حيث لم يبتى قرق فيا يرجع إلى أداء الفرض بين ذكر المسكان و تركد، قيل فرطت في جنب الله على معنى فرطت في ذاعه الله (٧).

ويذكر السكناية عن الموصوف .. يقول في قوله تمالى . ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن، كانت المرأة تلتقظ المولود فتقول لزوجها هو ولدى منك ، كني بالمبتان المفترى بين يديها ورجليها هن الولد الذي تلصقه بزوجها

3 . . .

Commence of the second

<sup>(</sup>۱) الكفاف جا س۵۰۵ (۱۹ الكفاف جۇ س١٠١٦

كذباً ، لأن بطنها الذي تعمل فيه بين اليدين ، وفرجها الذي تلد به بين الرجابين الله ويبين أنه لا يصبح الجمع بين الكمناية والمسكدي عنه في هذا القسم ، وأن هذه الطريقة من فصيح الدكلام وبديعه ، يقول في قوله تعالى ، وحلناه على قات الواح ودسر ، أراد السفينة وهي من الصفات التي تقوم مقام الموصوفات فتنوب منابها ، وتؤدى مؤداها ، بحبث لا يفصل بينها وبينه ، ونحوه ، ولمكن قيصي مسرودة من حديد . أراد ولسكن قيصي درع ، وكذلك . . ولو في هيون النازيات بأكرع ، أراد ولو في عيون الجراد ألا ترى ألك لوجعت بين السفينة وبين هذه الصفة ، أو بين الدرع والجراد ، وها تين الصفتين ، لم يصح، وهذا من فصيح الكلام وبديعه (٢) .

وقد ذكر المجاز هن السكناية ، وعنى به صورالسكنابة التى يستحيل فيها إوادة المعنى الحقيق للنركيب المسكنى به ، إذ أنه يرى أن شرط السكناية صحمسة جواز المعنى الحقيقي للنركيب ، وأن هذا هو مناط الفرق بينها وبين الجاز .

يقول في قوله تعالى: و لا ينظر إلهم يوم القيامة ، بجاز عن الاستهائة والسخط عليم ، تقول فلان لا ينظر إلى فلان ، تريد نني اعتداده به وإحسانه إليه ، فإن قلت أى فرق بين استماله فيهن بجوز عليه النظر ، وفيمن لا يجوز عليه ؟ قلت أصله فيمن بجوز عليه النظر كناية ، لان من اعتد بإنسان التفته إليه وأعاره نظر عينيه ، ثم كثر حتى صار عبارة عن الاعتداد ، والإحسان ، وإن لم يكن ثم نظر ، ثم جاء فيمن لا يجوز عليه النظر جرداً لمعني الإحسان بحازاً عما وقع كناية عنه (٢) .

وهذا التفصيل في السكناية والمجاز عن السكناية رأيت الومنشرى ويسل الإشارة إليه في الآيات المشابه لحذه الآية ، ويحمل بعضها من المجاؤ ويسكت عن السكناية ، كما يجمل البعض الآخر من السكناية ويسكت عن المجاز .

<sup>(</sup>١) اليكشاف جا مره ١١

<sup>(</sup>٧) السكفاف جه صود ٢٤

<sup>(</sup>٣) الكفاك بد ١ من ٢٨٨٠

يقول في قوله المالى و وقالت اليهود يد الله مفلولة ، غل اليد وبسطها مجاز هن البخل والجود ومنه قوله تعالى و ولا تجعل يدك مفلولة إلى حنقك ولاتبسطها كل البسط ، ولا يقصد من يتكلم به إثبات يد ، ولا غل ، ولا بسط ، ولا فرق حنده بين هذا السكلام و بين ما وقع مجازاً عنه ، لاتهما كلامان يتعاقبان على حقيقة واحدة ، حتى إنه يستعمله في ملك لا يعطى عطاء قسط ، ولا يمنعه إلا بإشارته من غير استعال ، يد و بسطها ، وقبضها ، ولو أعطى الاقطع إلى المسكب عطاء جزيلا لقالوا ما أبسط يده بالنوال ، لان بسط اليد وقبضها عبسارتان وقعتما متعاقبتين للبخل والجود ، وقد استعملوها حيث لا تصح اليد كقوله :

جاد الحي ، بسط اليدين بوابل شكرت نداه ، تلاهه . ووهاده

ولقد جمل لبيد للشال يدا في قوله :

إذا أصبحت بيد الشال زمامها

ريقال بسط الياس كفيه في صدرى ، فجملت للياس الذي هو من المعانى لامن الاهيان كفان ، ومن لم ينظر في علم البيان عمى عن تبصر محجة الصواب في تأويل أمثال هذه الآية ، ولم يتخلص من يد الطاعن إذا هبئت به (١) .

ويقول في قوله تعالى ، الرحمن على العرش استوى ۽ .

لما كان الاستواء على العرش وهو سرير الملك عايردف الملك جعلوه كذاية عن الملك ، فقالوا استوى فلان على العرش ، يريدون ملك ، وإن لم يقعد على السرير ألبتة ، وقالوه أيعنا أشهرته في ذلك المعنى ، ومساواته ملك في مؤداه ، وإن كان أشرح ، وأبسط ، وأدل ، على صورة الآمر ، ونحوه قولك يد فلان مبسوطة ، ويد فلان مغلولة ، بمعنى أنه جواد ، أو بخيل ، لا فرق بين العبارتين الا فيماقلت ، حق النمن لم يبسط يده قط بالنوال ، أو لم تكن له يد راساقيل فيه يده مبسوطة ، لمساواته عندهم قوله هو جواد ، وهنه قوله عز وجل ، وقالت يده مبسوطة ، لمساواته عندهم قوله هو جواد ، وهنه قوله عز وجل ، وقالت يله هبسوطة ، الله مغلولة ، أى هو بخيل ، بل يداه مبسوطة ان ، أى هو بحواد ، عن غير الميمور يد ولا في لا رسط (۲) .

<sup>(</sup>۱) الكفائد برا م ١٠٠٠

ويقول في قوله تعالى : د ليس كمثله شيء ، قالوا مثلك لا يبخل ، فتفوا البخل من مثله ، وهم يريدون نفيه هن ذاته ، قصدوا المبالغة في ذلك فسلكوا به طريق الكناية لانهم إذا نفوه همن يسد مسده وهمن هو على أخص أوصافه فقد نفوه هنه ، ونظيره قولك للعربي : العرب لا تخفر الذمم ، كان أبلغ هن قولك أنت لا تخفر ، ومنه قولهم قد أيفعت لداته ، وبلغت أنرا به ، يريدون إيفاهه ويلوغه ، فإذا علم أنه من باب السكناية لم يقع فرق بين قوله ليس كالله شيء وبين قوله ليس كثله شيء إلا ما تعطيه السكناية من فائدتها وكأنهما هبارتان معتقبتان على معنى واحد ، وهو نني المائلة عن ذاته ، ونحوه قوله عز وجل ، بل يداه مبسوطتان ، فإن معناه بل هو جواد ، من غير تصور يد ، ولا بسط لها ، لانها وقعت عبدارة عن الجود ، ولا يقصدون شيئاً آخر حتى إنهم استعملوا في من لا يد له ي فكذلك استعمل هذا فيمن له مثل ، ومن لا مثل له (۱) .

فهذه أربع صور في اتفاق وجه الدلالة على المعنى فيها ، ويختلف فيهاكلام الزمخشرى هذا الاختلاف الذي نراه ، فني واحدة يقول إنها من المجاز عن المكناية ، وفي الثانية يقول إنها من المجاز ، وفي الثالثة والرابعة يقول إنها من المجاز ، وفي الثالثة والرابعة يقول إنها من المكناية ، بل إنه ذكر آية وقالت اليهود يد الله مناولة مثالا للكناية في الآيستين الاخيرتين ، وقد ذكر في شرحها أنها من المجازكما هو واضح مس هذه المنصوص ،

وقد طال نظرى في هذه الصور الني لا أشك في أنها من فن وأحمد علم وجدت حديثه في آية ولا ينظر إليهم أول كلامه فيها ع فأيقت أنه اعتمد فيما أتى بعدها على ما ذكره فيها ، وقد نظرت في الرسالة البيائية وفي حواشي المعلول وفي تجريد البناني و تقرير الإبهالي فرأيت أوضح ما قيل في هذا الموضوع وأقربه إلى القبول قول السيد الشريف في حاشيته الفائقة على الكشاف . فقد ذكر في قوله تعالى ، ولا ينظر إليهم ، أن أصله فيمن يجوز عليه النظر الكثاية ، ثم جأء فيمن يجوز عليه النظر الكثاية ، ثم جأء فيمن يجوز عليه يجوز عليه بجرها لمعشى الإحسان بجازاً عما وقع كثابة عنه فيمن يجوز فيمن يجوز

<sup>(</sup>١) الكفاف ج 1 س ١٩٦١ ، ١٦٩

طيه النظر، فظهر بمنا قرره هذاك أنه إذا أمكن المعنى الاصلى كان كفاية ، وإذا لم يمكن كان معارًا مبغيًا على تلك الكفاية ، ويجوز إطلاق المكفاية هليه أيضاً نظراً إلى أنه في أصله كان كفاية في معنى ، ثم انقلب فيه مجازاً ، والتغاير اعتبارى ، ومن ثم نراه جعل بسعال اليد وغلها في سورة المائدة عجازين هن الجمود والبخل ، وجعلهما في طه من المكفايات كالاستواء على العرش ، فلا منافاة بين قوليه ، ولا حاجة في دفعهما إلى ما قبل إنه قد يشترط في المكفاية إمكان المعنى الأصلى وقد لا يشترط ().

ويلاحظ أن الومخسرى معنى في هذه النصوص بمسألة شهرة المحتاية أو المعجاز حتى يصير المجاز أو تصير الكناية كأنها حقيقة ، وكأنها وما دلت عليه عبارثان تعتقبان على معنى واحد ، وهو في هذا يريد أن يلهم السامع المعانى المجازية ، أو الكنائية بسرعة ودون وقوف عند ظاهرالنص ، وأن يلغى الواسطة الني هي الصورة البيانية ، أعنى غل اليد وبسطها ، والاستواء على العرش وهدم النظر إلى آخره ، وذلك لنني التشبيه في ذات الله تعالى أو نني الجارحة بسرعة خوفا على السامع من خطرات تقع للجهال ، وأهل التشبيه كا يقول الجرجاني(٢) . لذلك اهتم في كل أسلوب من هذه الاساليب بديان إلغاء الدلالة الظاهرة التعبير حتى تنعدم الواسطة كا يقول الشراح ، لان يقاء الواسطة قد يدفع إلى تصسور الجارحة ، أو تصور التشبيه كا هو الحال في دلالة المعنى على المعنى حيث ينقل السامع من المعنى الأول إلى المعنى الثانى وجل الله عن ذلك .

ويطلق الزمخشري التمثيل على صورة قد اعتبرها من الكناية ، وذكرها من المثلثها ، وقد اعتبرها كذلك من المجاز فيما قدمنا من النصوص .

يقول في قوله تمالى ، ولا تجمل بدك منساولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط ، هذا تمثيل لمنع الشحيح ، وإعطاء المسرف ، وأمر بالاقتصاد الذي هو بين الإسراف والتقتير (٢) .

 <sup>(</sup>١) الحاشية الفائدة للسيا- المشهريف مخطوطه ورقة ١١٩ والحاشية مطبوعة على السكاهائ - والمنسية الفهريف محطوطه ورقة ١١٩ والحاشية البيانية من ١١٩ و المرسالة البيانية من ١١٩ لفي ١١٠ وحاشية الإنباني على المرسالة البيانية في نفس الصفحة .

<sup>(</sup>٢) تنظر أسوار البلاغة من ٢٨٦ . (٢) الكفاف جـ ٢ من ١٩٥ .

: ﴿ وَلَمِّلُ الْهِمَامُنَاشِينِ الظَّلَ هَمَّا اللَّهِ رَجَّهُ مِنْ وَجَزَّهِ الدَّلَالَةِ وَأَدُوكُ عَلِمُهُ شبه بين منم الشحيح وغل اليد ، ولحظ أن غل البد أدل على المنع لأن من غلته. يده لا تمته بالمعلاء ، كما لحظ شبها بين إعطاء المسرف و بسعا اليد ، ولحظ كذلك أن بسط اليد أقرى في الدلالة على السخاء فاعتبر ذلك من التمثيل ، وعلى كلو حال لا مفر لنا من القول بجواز حل الصورة الواحدة على الكتابة وعلى المعاني ولا منبر في ذلك ما دامت تختلف الحيثية التي ينظر اليها في وجه الفلالة « وقد وأيناهم وددون الصورة بين المجاز المرسل والاستعارة بحسب مراعاة وجه التجوز ، وعلينا أن نذكر الفرق بين غل اليد وبسطها في هذه الآية وغل اليد و بسطها في وقالت اليهود ، فالغل والبسط هنا عمكن لأن الحطاب خطاب لمني له يه تغل وتبسط ، والغل والبسط هناك يستحيل أن يكون ، وكان اعتبار الآية هنا من ياب الكناية أمر آلا اعتراض عليه . وليس في حاجة إلى التحليل المذكور في الآيات السابقة . الا أن الزمخشري قد أعرض فيها عندلالة النزوم الى دلالة المصابية . وليس هذا من إطلاق التمثيل على الكناية كما ذكرنا في بحث التمثيل ﴿ لآن الصوّرة الني ذكر باها هناك لاوجه فيها للمشابهة ، كما أنه لا ضير في أن يكون هذا تمثيلًا لوجود المشابهة كما قلنا ، ولأن المعنى الحقيق وإن كان مكتأ إلا أن هنافرينة مانعة من إرادته، وهيكون المخاطب غير مغلول اليدولا ميسوطها بالممنى الحقيقي فلا عل النهي ، الا أن يكون الكلام على المجاز .

وقد توم العلامة السبكي أن كلام الزمخسرى في آية ولا ينظر إليهم يوم ان السكتاية والمحاق ان السكتاية قد تكون مجازاً، وأنه إذا أمكنت الحقيقة تصح السكتاية والمحاق جيماً بحسب الإرادة، وأن الزمخسرى قد صرح بذلك في قوله تعالى و ولاجتاح عليكم فيما عرضتم به من خطبة النساء، ، فقال الكتاية أن تذكر الشيء يتير فقتك الموضوع له ، والمتعربيض أن تذكر شيئاً تدل به على شيء لم تذكره ، مم فال الموضوع له ، والمتعربيض أن تذكر شيئاً تدل به على شيء لم تذكره ، مم فال السبكي وهذا مخالف لما يقتصيه كلام غيره (١) .

وحل كلام الزمخشرى على ما ذهب إليه السبكى بأطل ، لأن الومخشرى أراد

<sup>(</sup>۱) عروح التلغيس (حروس الأفراح ) + ٤ ص ٢٤١ وما بعلما بتصرف. (١) عروح التلغيس (حروس الأفراح ) + ٤ ص

بالمعاز في أية ولا ينظر إليم المجاز المتفرع عن الكناية ، وقد صرح أبه ولم يقصد المجاز المستقل ، أو المجاز المحض ، الذي يكون من أول الآمر بجازا ، وما ذكره في آية ولا جناح عليكم لايقصد فيه التعريف الجامع المانع للكناية ، وإنها أراد أن يذكر من أوصافها ما يفرق بينها وبين التعريض ، ولا ضير أن يكون هذا الوصف مشتركا بينها وبين غيرها من فنون البيسان الآخرى ، لأن المطلوب فيه أن يكون فاصلا بينها وبين التعريض .

يقول العلامة سعد الدين في حاشيته المخطوطة على الـكشاف معلقاً على كلامه الله على علامه الله الله الله الله الله الله تعريفها حتى يعترض بأن ذكر الشيء يغير لفظه الموضوع له شامل للمجاز ، بل إلى تمييز أحدهما عن الآخر(١) .

وقد يضاف إلى الكناية ما يزيدها حسناً وتأثيراً ، وذلك بذكر ما يشاكلها ويلائمها . يقول في قوله تعالى و ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على مارزقهم من جيمة الانعام ، وكني هر النحر والذبح بذكر اسم الله لان أهل الإسلام لا ينفكون هن ذكر اسمه إذا نحروا أو ذبحوا ، وفيه تنبيه على أن الغرض الاصلى فيما يتقرب به إلى الله أن يذكر اسمه ، وقد حسن المكلام تحسيناً بهنا أن جمع بين قوله ليذكروا اسم الله وقوله على ما رزقهم ، ولو قبل لينحروا في أيام معلومات جيمة الانعام لم تر شيئاً من ذلك الحسن والروعة (٢).

ويذكر الرعشرى تعدد السكنايات لمعنى واحد ، ويشير إلى بلاغتها ، وهذه طريقة فذة في إلهام ذوق اللغة ، وفقه أسرارها ، يقول في قوله تعالى ديوم يعض الظالم على يديه ، عض البدين والانامل ، والسقوط في البد، وأكل البنان وحرق الاسنان والارم وقرعها كنايات عن الغيظ والحسرة ، لانها من روادفها، فيذكر الرادفة ويدل بها على المردوف فيرتفع السكلام به في طبقة الفصاحة ، ويحسد السامع عنده في نفسه من الروعة والاستحسان ما لا يجسده هند لفظ المسكني عنده في نفسه من الروعة والاستحسان ما لا يجسده هند لفظ المسكني عنده في نفسه من الروعة والاستحسان ما لا يجسده هند لفظ المسكني عنده في نفسه من الروعة والاستحسان ما لا يجسده هند لفظ المسكني

The same of the sa

<sup>(</sup>١) خاشية سمد الدين ورقة ١١٨٠ .

<sup>(</sup>٧) المكفاف ج ٧ س ١٧٠

THE FT WELKING

ويذكر الكناية في المفرد وهي كناية بالمهني الفوى . يقول في قوله تصالي « تخرج بيمناه من غير سو » السو « الردا» والقبح في كل شي ، فكتي به عن البرس ، كما كني عنالمعورة بالسوأة ، وكان جذيمة صاحب الزباء أبرس فكتوا هنه بالأبرس ، والبرس أبغض شي « إلى العرب ، وبهم هنه نفرة هفليمة ، وأساحهم لاسمه مجاجة ، فمكان جديراً بأن يكني عنه . ولا ترى أحسن ولا ألطف ولا أحز للمفاصل من كنايات القرآن وآدابه (١)

ويقول في قوله تعالى . ليوارى سوأة أخيه ، والسوأة عودة أخيه وما لا يجوز أن ينكشف من جسده ، والسوأة الفضيحة لقبحها، قال:

يا لقومي السواة السواء أي لفضيحة العظيمة فكني بها عنها. (٢٠)

وفي كنايات المفرد يذكر صوراً من المجاز المرسل ويسميها كثاية -

يقول في قوله تعالى و وثيابك فعلهر ، وقيل هو أمر بتطهير التفس عا يستقفو من الافعال ويستهيون من العادات . يقال فلان طاهر الثياب ، وطاهر الجيب ، والديل ، والاردان ، إذا وصفوه بالنقاء من المعايب ومدائس الاخلاق ، وفلان دلس الثياب المغادر ، وذلك لان الثوب يلابس الإلسان ويقتمل عليه فكتنى به عنه ، ألا ترى إلى قولهم أعجبنى زيد ثوبه ، كما يقولون أحجبنى زيد عقله ، وخلقه ، ويقولون المجد في ثوبه ، والسكرم تحت حانه (٣) فالتعبير عن الإلسان بثوبه من المجاز المرسل الذي علاقته المجاورة ، أو الحالية . ولسكن الزمنشرى يجعله من السكناية ، وقولهم المجد في ثوبه إذا كان يراد بالثوب فيه لا بسه فيناك أيهنا من المجاز المرسل وليس من الكناية عن النسبة ، ويمكن أن يكون فيلاك أيمناً من المجاز المرسل وليس من الكناية عن النسبة ، ويمكن أن يكون المثال الواحد كناية لغوية باعتبار ، ومجازاً مرسلا باعتبار آخر ،

وقد ذكر الزمخشرى تواود الكناية والمعاز المرسل على كلة وأحدة فى أطوار مختلفة ، يقول فى قوله تعالى ، واسكن الا تواحدهن سراً ، السر وضع

in the second second

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ١ مر ١٨٩

<sup>(</sup>١) السكفاف جه م ١٠٠

<sup>(7)</sup> السكفاف ج 1 س 190

كُنَايَةً عن النَّكَاحَ الذي هو الوطّر، لأنه بما يسر. قال الأحثى:
ولا تقربن من جارة إن سرها عليك حرام فانكحن أو تأبّداً
ثم عبر به عن النكاح الذي هو العقد لانه سبب فيه كا فعل بالنكاح(١).

فالسر سبب في النكاح بمدني المقد باعتبار المعنى المجازى الذي هو الوطء ، أو النكاح بمعنى الوطء ، لذلك صح أن يعبر بالسر عن العقد ، لأن بينهما عسلاقة السببة .

أما أن يكون السر بمناه الآصل القديم وهو ما كان ضد الجهر. فإنه لا يصبح أن يمبر به عن العقد لا نه لا علاقة بينهما . فالكلمة إذن قد تجاوزت في هـذا التعبير طور الحقيقة . وانتقلت إلى طور آخر ، كانت فيه ذات مدلول بحازى جديد ، ثم انتقلت من هذا المعنى المجازى الجديد إلى معنى بجازى آخر . وهدذا لا يمنع أن تظل الكلمة دالة على المعنى الاصلى الذي تفرعت هنه هدده المعانى ، ولو نظر ما إلى كلامه هنا وإلى حديثه عن المجاز والكناية اللذين يصبحان في شهرة الحقيقة ولا يلتفت فيهما إلى المعانى الاصلية ، لقلنا أن هذه النظرات كانت إحساساً واضحاً بضرورة بحث تطور الدلالات في الالفاظ . وقد كانت هذه الإرهاسات بحديرة بأن تسكون بذوراً لدراسة لغوية شاملة ترصد فيها معسانى الكلمات ، وما يعتربها من التغيير في تاريخها البعيد .

وما أدرانا فلمل كثيراً من الكلمات التي نستعماما في معان نعتقد أنها فيها سهيقة لغوية تكون من هذا القبيل من المجاز الذي نسيت حقائقه ، ومات ، والبتلفيا التاريخ الطويل المجبول لهذه اللغة . ألسنا ننكر كثيراً من ألفاظها الثين فها عنها المدوق الحملها التاريخ، وليس إلكاليا لما عنها المدوق فأهملها التاريخ، وليس إلكاليا لما ما عنما من أن تسكون لغة أدبية يوما ما ، لها تأثيرها ، وإيحاؤها في فترة من فيات التاريخ اللغوى ، بل قد تسكون هذه الالفاظ مرت بزمن از دهرت فيه ويات المرة الإن المحبول .

لم السليمد إذن أن محكون كلبات كثيرة من الى استعملها الآن و تشهد

THE LOWER P

<sup>(</sup>١) الكفاف جا س ١١١٥ ١١١٠

معاجنا إلى معاييها الحقيقية قد انتقات من معانيها الأولى إلى مصان أخرى ، شم نسي هذا النقل وصاوت حقيقة فيما كانت فيه بجازاً ؟ ولمل هذا يكون قد تكرد بالنسبة الكلمة الواحدة ، وكل هذه ضروب من الظن ، لا أستطيع الجزم بقبولها أو رفضها ، وإنما أردت بكل مذا أن أفول إن هذه اللفتات التي أشار إليها الزمخشري في تطور دلالات الالفاظ المجازية أوحت إليه بها عبقرية لغوية عادرة تحس بأبعاد الدرس اللفوى وآفاقه ، وما يحب على الدارس أن يلتقت إليه في هذه الدراسة .

ويذكر الزمخشرى أن السكلمات الواسعة المدلول صالحة لآن يكنى بها هن جملة أحداث وأفعال ، فتفيد نوعا من الاختصار كافى كلة فعل التى يصح أن تكون كناية عن جملة كاملة أو عدة جمل ، وقد أشرنا إلى هذا فى بحث الاختصار وبنذكره هنا لانه أشار فيه إلى الكناية واختلفت آراء الشراح فى بيان مراده بها .

يقول الزمخشرى في قوله تمالى د فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا قاتقوا الناو . فإن قلت الم عبر عن الإنيان بالفعل وأى فائدة فى تركة إليه ؟ قلت الآله فعل من الإفيال تقول أنيت فلاماً فيقال الى نعم ما فعلت ، والفائدة فيه أنه جاو مجرى السكناية التى تعطيك اختصاراً ووجازة تغنيك عن طول المكنى هنه ، ألا توى أن الرجل يقول ضربت زيداً في موضع كذا على صفة كذا ، وشتمته ، وتكلف أن الرجل يقول ضربت زيداً في موضع كذا على صفة كذا ، وشتمته ، وتكلف به ، ويعد كيفيات وأفعالا فتقول بئسما فعلت ، ولو ذكرت ما أثبته هنه لطال عليك ، وكذاك لو لم يعدل عن لفظ الإنيان إلى لفظ الفعل لا استعليل أن يقالى يقال نم غانوا بسورة من مثله ولن تأنوا بسورة من مثله () .

وقد ذهب بعض البلاغيين إلى أنه يريد بالكناية هنا الصمير المبتى على الاختصار ودفع التكرار. وقد ورد على هذا أن الصمير كناية في الأسماء ه وما هنا فعل ، وإذا قبل إن الكناية هنا ما قابلت المجاز لان الفعل عام كنى به هن خاص ، ودهذا بأنه يكون حينتذكناية لا جاريا بجراها ، وقد يعتذر بأن الملازمة ليست متساوية ، لان الفعل أعم مطلقاً ، وحصول الانتقال منه بمونة الملازمة ليست متساوية ، لان الفعل أعم مطلقاً ، وحصول الانتقال منه بمونة المقام ، فاذلك حكم بجريانه بجراها .

<sup>(</sup>۱) پاليکوال ۾ آرس ۲۹

هَذَا شيء مَا قَالُهُ البَّلَاغِيرِنَ (١) في تفسير الـكناية في هذا النص .

والواقع أننا لسنا في حاجة إلى تفسيرها بالصمير لانه ليس في كلامه ما يشمر بصحة هذا التفسير وأنه لاضير علينا إذا فهمناها كما نفهم كلة الكناية في استمالاته، أي السكناية الاصطلاحية أو اللغوية ، وهي هنا أفرب إلى اللغوية ، وليس قوله جاريا بحرى السكناية صالحاً لان يمترض به علينا حتى نذهب إلى تفسير آخر . أو نتحمل في التماس شيء في الملازمة فإن الزمخ سرى ذكر هذه الكناية في آية أخرى وقال إنها كناية ، ولم يقل جارية مجراها ، يقول في قوله تعالى و ولا تدع من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرك فإن فعلت فإنك إذن من الظالمين ، فإن فعلت معناه فإن دعوت من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرك فإن فعلت ولا يضرك في تعد بالغعل أيجازاً (٢) .

ويذكر الزمخشرى من فوائد الكناية زيادة على الاختصار الذي يكرره في مواضعها وهلى تأثير الصورة المكنى بها ، لانها وإن كانت غير مقصودة بالذق والإثبات فإن لها دخلا في الإيجاء والتأثير كما قلنا ، يذكر من فوائد الكناية أنها قد تكون مظهراً لشرف المكنى عنه وتعظيمه ، كما أن عكسها وهو التصريح قد يكون مظهراً للتنفير عن المكنى عنه وتحقيره .

يقول في فرله تعالى و قالت أن يكون لى غلام ولم يمسسنى بشر ، جعل المس عبارة من النكاح الحلال لآله كناية عنه كفوله تعالى و من قبل أن تمسوهن ، أولامستم النساء ، والزنا ليسكذلك إنما يقال فيه فجر بها ، وخبت بها ، وما أشبه ذلك ، وليس يقمن أن تراهى فيه الكنايات والآداب (٢) .

#### التعريض

وإدراك المعنى المعرض به في الآساليب الآدبية لا يستطيعه إلا من أوتى مقدرة على الفهم والتذوق ، وليس الفهم الآدبي وقوفاً عند المدلولات اللغوية الإسالميب ، وإنما هو ذهاب ورا. هذه النصوص ، وبحث في أضواء كذائها ، وتسمع لهمسات إمجاءاتها ، والناس في هذا مختلفون كل حسب قدرته ،

<sup>(</sup>۲) انظر الحاشية الفائنة قسيد الفريف جاس ۱۹۱ برحاشية الشياب ج ۲ س ۴۹ (۲) السكفاف جاس ۲۹۳ ش ۲ (۲) السكفاف ج ۲ ش ۲

وقدكان الومخشرى بلاغياً مرهف الحس دفيق الشعود ، نافذاً بطبيعته الأدبية إلى ما وراء ظاهر النصوص ، وهذه المقدرة تتجلى فى إدراكه لما توسى به الاساليب من المعانى البعيدة عن متن ألفاظها .

﴿ وقد كان الزمخشرى أول دارس محدد فرقاً دفيقاً بينالـكشاية والتعريض كما قلت وهو جذا يخالف عبد القاهر الذي جمل التعريض رديفاً للكناية .

يقول اأزمخشرى في الفرق بين الكناية والتعريض :

الكناية أن تذكر الشيء بغير لفظه الموضوع له ، كقولك طويل النجاد والحائل العلويل القامة . وكثير الرماد للمضياف ، والتعريض أن تذكر شيئاً تدل به على شيء لم تذكره كما يقول المحتاج للمحتاج إليه جئتك لاسلم عليك ، ولا نظر وجهك الكريم ولذلك قالوا وحسبك بالتعريض منى تقاضيا ، وكانه إمالة السكلام إلى عرض يدل على الفرض ، ويسمى التلويح ، لانه يلوح منه ما يريد (۱) .

وقد سبق أن نافشنا ما ذكره فى تعريف الكناية ، ونقول هنا إن ما ذكره فى تعريفه النعريض لم يستطع أحد من العلماء المدققين أن يغير فيه كلمة والحدة فقد قالوا فى تعريفه: إنه إمالة الكلام إلى عرض أى جانب يدل على المقع ود(٢).

وهـذا التعريف مأخوذ من جراء كلام الزمخشرى السابق أى من قوله : والتعريض أن تذكر شيئاً ندل به على شيء لم تذكره .

والسبب في أن كان تعريفه للكناية في هذا الموضع غير دقيق حتى كان شاملا لا اواع المجاز كلها ، وكان تعريفه للتعريض دفيفاً حتى لم يصح أن يطلق إلا عليه . السبب في ذلك أنه يعلم أن السكناية فد سبقه بتعريفها علامة القرق الحامس عبد القاهر ، أما التعريض فإنه أول من وضعم له تعريفاً علياً ، فسكان من المشرودي أن براعي فيه أصول التعاريف .

وقد كان كلامه فى التعريض مثيراً لمسألة شغلت البلاغيين بعده ، واضطربت وقد كان كلامه فى التعريض مثيراً لمسألة شغلت البلاغيين بعده ، واضطربت أقوالهم فيها ، ذلك أنهم قد فهموا \_ عا ذكره حنا أن السكلام غير مستعمل في المعنى دلالة صعيحة . وهو غهر في المعنى التعريض ، فقيل كيف بدل السكلام على معنى دلالة صعيحة . وهو غهر في المعنى التعريض ، فقيل كيف بدل السكلام على معنى دلالة صعيحة . وهو غهر

<sup>(1)</sup> السكتان و ١ ميده ٢١ (١) ساعية السيد العريف على الملوك مد ١٤٤

مستعمل فيه على طريق الحقيقة ، أو على طريق المجاز ، و من هيفا ظهريت فكرة مستقبعات الراكيب ، وسمى وإن كانت فكرة تائمة في المدراسة البسطلاقية ، إلا أنها و معنة أدبية كان ينبغى أن تنكون أكثر وصوحاً وإبرازاً ، الآنها تعنى فهم ها وراء المدلولات اللغوية التراكيب في التعبير الآدن ، وواضح أن النص الآدني (غا تقاس فيمته بشراء معانيه وإيحاءاته ، وأن النصوص الآدبية الحالمة عى الني لا يفتهي مددها الروحي والنفسي. وهذا من أسرار الإعجاز البلافي في القرآن المكريم . والحق أن تقدم بعض التفاسير يرجع إلى الاجتهاد في كشف القرآن المكريم . والحق أن تقدم بعض التفاسير يرجع إلى الاجتهاد في كشف القرآن المكريم . والحق أن تقدم بعض التفاسير يرجع إلى الاجتهاد في كشف القرات المدوي في وؤية مسقتبعات المراحكيب .

و ندر من هذا بعض النماذج التي كان يلتفت فيها إلى الممسان التعريضية في النصوص القرآنية .

يقول في قوله تعالى , ومن أظلم عن كتم شهادة عنده من الله ، وفيه تعريض بكنانهم شهادة الله تحمد صلى الله عليه وسلم بالنبوة في كتبهم وسائر شهاداته(١) .

ويقول في قوله تمالى د ولا يكلمهم الله ، تمريض محرمانهم حال أجل الحثة في تسكرمة الله إياهم بكلامه(٢) .

ويقول فى قوله تمالى ، فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلبون ، م ويجوز أن يكون من باب التمريض ، ومعناه اشهدوا واعترفوا ، بأنكم كافرون ، حيث توليتم هن الحق بعد ظهوره (٢٠) .

ويقول في قوله تعالى دوكاين من نبي قابل معه ربيون كثير فا وهنوا لمناجم في سبيل الله وماضعفوا وما استكانوا ، تعريض بما أصابهم من الوجن والانكسار هند الإرجاف بقتل رسول الله ووبضعفهم هن جاهدة المشركين، واستكانتهم حين أرادوا أن يعتضدوا بالمتافق هبد الله بن أب في طلب الامان من أن سفيان (٤).

عيقول في غوله تعالى . فرح المخلفون بمقعدهم خلاف وسول القرو كزهو المأن

(٢) السكفاف ج ١ ص ١٦٢ ت

<sup>(</sup>١) الكشاف ج ١ ص ١٤٧ ، ١٤٨

يها هدو المام والفسهم في سبيل الله ، أرب يجاهدوا بأموالهم والنصهم تمريض بالمؤمنين بتحمام المشاق العظام لوجه الله تعالى ، وبالمحلوا من بقل أموالهم ، وأرواحهم في سبيل الله تعالى ، وإيثارهم ذلك على الدعمة والحقص وكره ذلك المنسافة ون ، وكيف لا يكرهونه وما فيهم ما في المؤمنين من باحث الإيمان ودوا عي الإيمان و

ويقول في قوله تعالى ولميعلم أنى لم أخنه بالغيب وأن الله لا يهدى كيد الحائنين من وكأنه تمريض بامرأته فى خيانتها أعلنة زوجها ، وبه في خيانته أعانة العانة حين ساعدها بمد ظهور الآيات على حبسه (٢) -

و بالتأمل في هــــذه النصوص نلحظ أن في سيامًا أحوالا موحية بالمعاني التمريضية ، فإذا كانت الآية تسم الذي يكم شهادة الله بأشب الظلم، فإن هشاك نفراً مِن أهل السكتاب عرفوا شهادة الله لمحمد عليه السلام في كتبهم ثم كتموها .

وإذا كانت الآية تصف إعراض الله عن الكافرين ، فيناك مؤمنون يأمِلُون إفيال الله عليهم .

وإذا كان هناك من كرم أن جماهد بنفسه ، فإن هناك من جاهد .
وإذا كان هناك من صدق فإن هناك من كذب ، وهكذا كاسعة المقامات والآحوال ملهمة المعانى التمريضية .

وقد ذكر الزمخشرى نوعا من النعريض لا أحسب أنه يختلف من التعريض الملاكور في هذه النصوص ، وذلك هو ما يعرض به المخاطب ليتي نفسه الوقوع في السكام الدي يذكره المتكام وهو صادق ليشغل به مخاطبه في السكام وهو صادق ليشغل به مخاطبه في السكام من مخاطبه أن يتبعه إليه ، كما في قول موسى عليه السلام في حكاه القرآن .

به المسلم على المسلم على المسلم المسلم المسلم الله عن المؤاخذة ولا تؤاخذت على المسلم المسلم الله قد نسى بسطا لعذره في الإنكار -

1 1 11 11 11

7 7 7 3a

<sup>(</sup>۱) السكفاف ج ٢ س ٢٩٢

<sup>(</sup>٧) السكفاف و٧ ص ٧٤ -

قال الزمخشرى وهو من معاريض الكلام التي يتتي جا الكذب مع التوصل إلى الغرض كقول إبراهيم هذه أختى وإنى سقم (١) .

ولما نظر إبراهيم عليه السلام في علم النجوم وقال لقوه. إنى سقيم . فهموا منه أنه مشارف للاصابة بالطاهون ، وكان القوم مصابين به ، فقروا منه ، ويقول الزمخشرى في بيان قصده عليه السلام : والذي قاله إبراهيم عليه السلام معراض من الكلام ، ولقد نوى به أن من في هنقه الموت سقيم ، ومنه المثل كني بالسلامة دا ، ، وقول لبيد :

فدعوت ربى بالسلامة جاهداً ليصحنى فإذا السلامة داء وقد مات رجل فجأة فالتفت عليه الناس، وقالوا مات، وهو صحيح فقال أعراني أصحيح من الموت في عنقه؟(٢).

ولإبراهيم عليه السلام تعريض آخر لما سأله فومه أأنت فغلت هذا يآ لهنتنا ؟ قال عليه السلام بل فعله كبيرهم هذا .

يقول الرمخشرى ، هذا من معاريض الكلام ، ولطائف هذا النوع لايتفاخل فيها إلا أذهان الراهنة من علماء المعمانى ، والقول فيه أن قصد إبراهيم صداوات الله عليه لم يكن إلى أن ينسب الفعل الصادر عنه إلى الصنم . وإنما قصد تقريره لانفسه ، واثباته لها ، على أسلوب تعريضى يبلغ فيسه غرضه من إلزاههم الحبحة وتبكيتهم ، وهذا كما لو قال لك صاحبك وقد كتبت كتاباً بخط رشيق وألمت شهير بحسن الخط : أأنت كتبت هذا ؟ وصاحبك أمى لا يحسن الخط ، ولا يقدر ألا على خرمشة فاسدة ؟ فقلت له بل كتبته أنت ، كان قصدك بهذا الجواب تقريره الك مع الاستهزاء به ، لا نفيه عنك وإثباته الأمى ، أو المخرمش لان إثباته فألامر دائر بينكا للعاجز منكا استهزاء به وإثبات القادر (٢) ،

وقد كان الزمخشري يلبح ما في صورة التمثيل من التمريض ، ويمتبر المعانى

The state of the s

<sup>(</sup>۱) الحكمات ج ٢ ص ٢٧٥

<sup>(</sup>١١) المكدان ج ١ ص ٢٨

<sup>(</sup>٣) الكفاف ج ٣ س ١٨

التمريضية فيها من الرموز البالفة في المطف والحفاء ، وأنه لا يثنبه إليها إلا التقليل من ذرى الفطئة من العلماء .

يقول في قوله تعالى و ضرب الله مثلا الذين كفروا المرأة نوح والمرأة الوط كانتا تحت عبدين من عبادنا صالحين فتعانتاهما . وفي طي هذين التعشيلين تمريض بأمي المؤمنين المذكور تين في أول السورة ، وما فرط منهما من التظاهر على رسول الله صلى الله عليه وسلم بماكره ، وتحدث رلحما على أغلظ وجمه وأشده ، لما في النعشيل من ذكر المكفر ، ونحوه في التغليظ قوله تعالى دومن كفر فإن الله غنى عن العالمين ، وإشارة إلى أن من حقيما أن تكونا في الإخلاص والسكال فيه كمثل ها نين المؤمنتين، ولا نتكلا على أنهما زوجا رسول الله ، فإن ذلك الفضل لا ينفعهما إلا مع كونهما مخلصتين ، والتعريض محفصة أرجح ، الآن اعرأة لوط أفشت عليه كم أفشت حفصة على رسول الله ، وأمراد التنزيل ورموزه في كل إلى بالغة من المنطف والحفاء حداً يدق عن تفطن العلماء ويول عن تبصره (١٠) .

قلت إن الزمخسرى فى تعريفه التعريض أثار مسألة هامة لدى البلاغيين ، وهى وجه الدلالة على المدى التعريضى . وكان بما لا يقبله العقل عند العلامة سعد الدين أن يدل السكلام على معنى دلالة صحيحة وهو ليس حقيقة فيه ولا بجازاً . والحق أن الرمخسرى قرر أن الكلام الذى يلوح منه معنى تعريضى قد يكون حقيقة كما ذكر بما فى الامثلة السابقة فهى حقائق فى معانيها ، والمراد منها ، وإن هرست بما ذكر ، وقد يكون النعريض من الامثال المضروبة ، كا فى آية اهرأة بوح واهرأة لوط وامرأة فرهون ، وكا فى قصة داود عليه السلام حين دخل عليه المقسم فقزع منهم . والزمخشرى يقول تعقيباً على هذا التعشيل ، أو هذه القصة : فإن قلصه لم جاءت على طريقة التعشيل والتعريض دون التصريح ؟ قلت لسكونها أبلغ فى التوبيخ من قبل أن التأمل إذا أداه إلى الشعور بالمرض به كان أوقع فى نفسه ، وأشد من قبل أن التأمل إذا أداه إلى الشعور بالمرض به كان أوقع فى نفسه ، وأشد تمكناً من قلبه ، وأعظم أثراً فيه ، وأجلب لاحتشامه ، وحيائه . وأدهى إلى الثنبه على الخطأ فيه ، من أن يبادره به صريحاً ، مع مراعاة حسن الاديم يقرك التفيه على الخطأ فيه ، من أن يبادره به صريحاً ، مع مراعاة حسن الاديم يقرك النفيه على الخطأ فيه ، من أن يبادره به صريحاً ، مع مراعاة حسن الاديم يقرك النفية على الخطأ فيه ، من أن يبادره به صريحاً ، مع مراعاة حسن الاديم يقرك النفيه على الخطأ فيه ، من أن يبادره به صريحاً ، مع مراعاة حسن الاديم يقرك

A STATE OF THE STA

a san the same

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ٤ ص ٢٥٨

الجاهرة(۱). وقوله إنه أبلغ من قبل أن التأمل إذا أداه إلى الشمور بالمعرض به كان أوقع في نفسه ، تفسير لاثر التمريض يقوم على فهم بصير بأحوال النفس ه حيث تنفاد دائماً إلى ما تهتدى اليه بتفكيرها و تأملها . وعلى هذا يعتمد الأهب والفن في النائير والتوجيه .

وقد انهى البلاغيون فى بيان وجه دلالة التعريض إلى مالحصه العلامة السيد الشريف وذكره البنانى فى حاشيته على مختصر السعد من أن المعنى التعريضى مقصود من الكلام إشارة وسيامًا لا استعالا ، فجاز أن يكون اللفظ مستعملا فى معناه الحقيق ، أو المجازى ، أو المكنى عنه ، وقد دل به أى بالمعنى المستعمل فيه من تلك المعانى على مقصود آخر بطريق الإمالة إلى عرض، فالتعريض يجامع كلا من الحقيقة والمجاز والكناية (٢) .

and the second of the second o

The second secon

the state of the s

particular and the second particles of the second property of the second particles of the second parti

AND THE RESERVE

معذا راجع إلى كلام الزمخشري النبي ذكرياه

 $\mathcal{F}_{i}$ 

A THE RESERVE THE

the state of the s

<sup>(</sup>۱) الكفائد و بي ١٢

<sup>(</sup>١) عربي الفنس الإنبالي م 4 من ٢٧٥

## الفصل السيتابغ

## ألوان البديع

شبهات حول رأى الإعشرى فى البديع أثواع البديع التى ذكرها :

ا \_ الشاكة

ج \_ اللف

٣ \_ الاستطراد

ع \_ التفصيل

. \_ الكلام الموجه

٦ ـــ التورية

٧ \_ المقابلة

۸ \_ الطباق

p \_ الازدواج

١٠ \_ النجانس

١١ \_ أكيدالمدح بمايشيه القم

١٢ \_ الإدماج

the second Supplied to the supplied the supplied to . e de la companya de l • r e

## الفصت لالتبايع

## البعث في ألو ان البديع

قد عرض الزعشرى للمشاكلة ، والطباق ، والجناس، والمزاوجة ، والتقسيم، وغير ذلك بما جمله المتآخرون من علم البديع . كما هرض لفنون البيان والمعاق ، ولا أجد من كلامه ما يدل على أن الآلوان التيجملها المتآخرون من علم البديع دون غيرها من فنون البيان يه والمعانى ، من حيث أثرها في قوة السكلام وبلاغته ، وقد نظرت في كتابه كله ، ووقفت عندكل لون ذكره من هذه الآلوان ، فوجدته يشير إلى بلاغتها ، وإلى أنها فن من كلامهم بديع ، وطراز عجيب ، وأنها من مستغرب فنون البلاغة ، تم يشيد ببلاغة القرآن المعجزة التي تحيط بكل هذه القنون ، وتوجد فيها على أحسن صورة وأفوم منهج ،

يقول في المشاكلة ولله در الشزيل و إحاطته بفنون البلاغة وشعيها لاتكاد الستغرب منه فنا إلا عثرت طلبه فيه على أفوم مناهجه وأسد مدارجه (١٠) .

ويقول فى نوع من أنواع اللف إنه لطيف المسلك ، لايسكاد يهندى إلى تييته إلا النقاب المحدث من علماء البيان(٢) .

ويذكر إعجاب شريح القاضى ببلاغة الشاهد الذى راهى المشاكلة حين قال له شريح ته بلادك له شريح ته بلادك و أنك لسبط الشهادة فقال الرجل إنها لم تجعد عنى . فقال له شريح ته بلادك و قبل شهادته (٣) .

ثم هو پیسط هذه الآلوان وعظها ، ویشرح أسلوما ، وما تصلوی علیه من أسرار و دسکت ، وحدم طریقة فی دراسة فتون البیان والمعاف .

Congress of Same

Agriculture to the state of the state of the

<sup>(</sup>١) الكفاف ج ف من ٨٥٠

<sup>(</sup>٧) الكفائب و اس ١٧٧

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج ١ م ٨٠

ولهد ذهب بعض الدارسين إلى القول بأن ألوان البديع لا تدخمل في قضية الإحجاز القرآني كا يتصورها صاحب السكشاف ، وأن الزعشرى برى أن البديع ذيل تابع لعلمي المعاني والبيان . وكان أول من ذهب إلى هذا من المعاصرين الاستاذ مصطفى الجويني في بحث كتبه عن منهج الزيخشرى في تفسير القرآن وبيان إحجازه ، وكان أول بحث مبسوط يسكتب عن الزمخشرى ، ويذاع في الناس ، ويتناول المسائل البلاغية بالصورة التي تناولها .

يقول الآسناذ الجوين : والومخشرى حين يرى أن القرآن مختص بعلين عن المعانى والبيان فهو فى هذا يتأثر عبد القاهر الذى يرى مزية الكالام الجالية فى معناه ، وأما اللفظ فهو خادم المعنى، ولهذا فان تظفرهما بأكثر من الائة ضروب من البعديع على كثرتها ، وليس الومخشرى بهذا هنكرا للضنعة البديعية ، فها عندن الكلام ولدكم تها قشر بحانب اللب ، وما اللب إلا الظلال المعنوية والتفسية التي يوحيا نظم الكلام (١) .

وقبل مناقشة هذا الكلام أرى أن اذكر رأيين لكاتبين تمرض أحدهما في كتاب كتبه عن البلاغة لمذهب الريخشرى إليه الفاضلان وما ذهب في البديع ، وكتب الآخر كتابه خاصاً بالزيخشري ، وليس هذاك فرق بين ما ذهب إليمه . الاستاذ الجويني ، بل أرجح أنهما اعتمدا عليه فما كتباه في هذا الموضوع .

يقول أولهما الاستاذ الدكتور شوقى ضيف :

وكانت كلمة البيان كا قدمنا قد ترددت على لسان هبد القاهر فى فاتحة كتابه أسرار البلاغة فاتخذها الزعشرى علما على مباحثه فيه ، وهى مباحث تناولت فى تغصيل: التشبيه ، والاستعارة ، والجماز بنوعيه اللغوى والعقلي ، أوالإسنادا لحكى، وبذلك كان الزعشرى أول من ميز بين هذين العلمين فجمل لمكل منهما مباحثه المخاصة ، واستقلاله الذي يضخصه ، ونقل عن السيد الجرجاني لأنه لم يمكن يعد البديع علما مستقلا ، بل كان يراه ذيلا اعلى المعان والبيان و وسيرى السكاكي يتأثر به فيذلك ، وكانه هو الذي ميز لاول مرة بين عليم البلاغه الثلاثة، وإن كتا مشجد بينهما شيئا من التداخل في الحين بعد الحين (۱) يه

<sup>(</sup>۱) منهج الرهدري ني تنسير القرآن من ٢٥٧ ، ٢٥٧

<sup>(</sup>۲) البلاقة علود والديق ص ۲۲۱ و ۲۲۲

ويقول في موضع آخر: رأينا المتكلمين في القرن الحامس من الباقلافي إلى عبد القاهر ينحون البديع عن مباحث أسرار البلاغة في الذكر الحكيم، وقد معنى حيد القاهر يكتشف نظرية المعانى ويضع نظرية البيان بمتشابكاتها الكثيرة، وهرمن في تضاعيفها للسجع، والجناس، وحسن التعليل، والطباق، والمكنه لم يمن بعد ذلك بتفصيل القول في ألوان البديع، إذ كان يرى - كا وأى المتكلمون من قبله - أنه لا يدخل في قضية الإعجاز القرآنى لان كثيراً من ألوانه مستحدث، وما جاء في القرآن إنما جاء دون تأت له وتسكلف، ومضى الزعشرى على هذا الهدى لا يعنى بما جاء في الآيات الكربمة من بديع إلا عرضاً، وترى السبيد الجرجاني ينقل عنه كامر بنا أنه لم يكن يعد البديع علماً مستقلا من علوم البلاغة إنما كان يعده ذيلا متمما لها. وتتمة تحمل عليها، وكانت هذه النظرة إلى البديم سبباً في أن لا يطيل النظر في ألوانه القرآنية، وأن لا يلم جا إلا في الحين البعيد بعد الحين، وإذا ألم بها مسها في خفة (۱).

ويقول الاستاذ الدكتور الحوفى وهو الذي كتب كتابه بعد الأولين =

والحق أن الجرجان كان بريد بالنظم علم المعانى أى الاسلوب ، وكان قد ودد فى كتابه أسرار البلاغة كلة للبيان فجاء الزعشرى وأطلق علم المعانى وعلم البياق على ما يطلقان عليه اليوم . ولهذا فصل العلمين بعضهما عن الآخر .

أما علم البديع قبو في وأى الزعشري تابع للمعاني والبيان ، وليس علما قاتماً. يذا ته (۲) .

ائتهي كلامهم .

ولست أوافق الاستاذ الجويق في تصوره لمرجع المزية هند عبد القاهر ، إذ أنها لا ترجع إلى المهنى كما برى ، ولا ترجع إلى المفظ كذلك ، وإنما ترجع إلى النظم ، وهذا أمر يفهمه المبتدئون في قراءة كتب عبدالقاهر ، وأما أن الزيخشرى حصر بلاغة القرآن في علمين هما المهاني والبيان فذلك حق ، وليس فيه إبعاد الصنمة

<sup>(</sup>۱) البلاخه تعلور وتأزيخ س ۲۲۰

 <sup>(</sup>۲) الإعتصري للاستاذ آلًه تبتور أحد الحوض ·

البديمية ، لأن على المعانى والبيان لم يتحددا في بلاغة الـكشاف بالصورة التي يتصورها المتاخرون حين حصروا كلا منهما في أبراب معينة .

ولست أوافقه كذلك فى أن الرعشرى لم يذكر إلا تملائة أنواع من ضروب البديع ، وسوف أعرض ما ذكره منها وهو يزيد على ثملائة أضعاف ما ذكر الاستاذ الجوينى ،

وقد يكون من أهم ما دفع هؤلاء جيماً إلى القول بأن ألوان البديع لا تدخل في بلاغة القرآن عند الرمخشري: أنهم وقفوا عندكلامه في التجانس، وأخذوا منه ظاهره . فالزعشرى يقول في قوله تمالى د وقيل يا أرض ابلعي ماءك وياسماء أقلعي وغيض الماء ، بعد ما ذكر ما فيها من نبكت وأسرار ، ولما ذكرنا من المعانى والنبكت استفصح علماء البيان هذه الآية ، ورقصوا لهما رؤوسهم لا لتجمانس الـكلمتين ، وهما قوله ابلمي وأقلمي . وذلك وإن كان لا يخلي الـكلام من حسن فهو كغير الملتفت إليه بإزاء تلك المحاسن التي هي اللب وما عداها قشور ، فقــد يتوهم أن الزمخشري بهذا يضع من مكانة ألوان البديع في الإصحار القرآني ، والحق أتنا لالمسمع منه هذه النغمة إلا فيفن الجناس، وذلك راجع إلى انصراف اهتمام الآدبا. والشعرا. في عصره إلى هذا الفن ، حتى صار صناعة تقيلة متكلفة ، فهو بهذا يشير إلى أن ما جاء في القرآن من هذا اللون الذي فتغتم به لم يحكن هو وحده سر بلاغته، كما جملتموه سر بلاغتـكم، ولهـذا يقول في الجنــاس في آية ووجئتك من سبأ بنياء من جنسالكلام الذي ساه المحدُّون البديع . وهو من محاسن السكلام الذي يتملق باللفظ بشرط أن يجيء مطبوعًا . أو يعنمه عالم بجوهر السكلام ، محفظ ممه صحة الممنى ، وسداده ، ثم يقول في موقعه من القرآن ؛ ولقد جِاء هنا زائداً على الصحة فحسن و بدع لعظاً ، يرمعني ، ألا ترىأنه لو وضع مكان بِمْبَا بَخِيرِ لَـكَانَ المَدَى صحيحاً وهو كما جاء أصح لما في النبأ من الزيادة التي يطايقها وصف الحال .

والجناس وإن كان أقرب ألوان البديع إلى الحسن اللفظى لمكنه في القرآن من محاسن الالفاظ والمعانى كا يقول .

وقد يكون من أم ما دفع مؤلاء حيماً إلى القول بأن ألوان البديع لاتدخل

فُ بِلاَحَةُ القَرَآنَ عند عبد القاهر ، أنهم رأوه قد أهملُ ألوانُ البديع ، وَلَمْ يَبِسَطُهُ، القول فيها . كما فعل في ألوان البيان ، وصور النظم ، فظن أكثر الباحثين أنه غير ا ملتفت إليها ، لانها لا تدخل فالإعجاز البلاغي القرآن ، وهذا وهم لان عبدالقاهر أشار إلى أن الاستمارة داخلة في الإعجاز وهي من البديع كما يقول ، وأشار إلى أن المزاوجة من صور النظم وأنه يبلغ الغاية في دقته وتماسكة في صورها ، ومثلها الجمع والتقسيم . وأشار إلى أن سلطان المزية لا يعظم في شيء كعظمه في باب المزاوجة ، والجمع والتقسيم ، وبعض صور التشهيه إلى آخر ما ذكر . وقد حدد المرحوم الشيخ سليان أو أر مذهب عبد القاهر فيالبديع ، وكان رحمه الله قاراً فطناً كتب في مسائل البلاغة فصولا جادة تجتهد في تنقية البحث البلاغي واستقامة منهجه ، وقد كتبت هذه البحوث في أوائل الثلاثينيات ، فهي من البحوث الوائدة كم ترى : يقول \_ طيب الله ثراء \_ . إن بعض ما عده العلماء من علم اليديع ومن الحسنات العرضية لا الدائية ، يحمله الشيخ من دقة النظم ، وقد سبق له أنَّ النظم، من عماد البلاغة ، وسيأتي عده من دقة النظم قنقسم وحده ، والتقسم، والجمع ، وإذا كانت المزاوجة من صميم البلاغة كان كثير من المحسنات المعنوية مثل المذهب الكلامي ، وتأكيدالمدح بما يشبه الذم ، وحسنالتعليل ، وتجاهل العارف أولى بأن تكون من صميمها ومن المحسنات الذاتية(١)

اما لماذا أغفل حبد القاهر ألوان البديع فذلك راجع إلى أن هذه الآلوان قد اهتم بها النقاد والبلاغيون قبل القرن الحامس الذى عاش فيسسه عبد القاهر واكملوا بحثها ، وحصروا أنواعها ، فكان عله لو فعل تكراراً لجبود غيره ، فأولى أن يتناول النظم الذى هو في حاجة إلى وضع القواحد ، وتأصيل الآصول ، وأن يتناول البيان ، فإنه وإن كر القول فيه إلا أن تحديد الفروق الدقيقة بين ألوائه لم تكن قد اتصحت ، ولهذا كانت بحاولة الفرق بين التشبيه والتمثيل ، ومحلولة الفرق بينالاستعارة والتمثيل ، أكبرالدوس الفرق بهنالاستعارة والقشبيه ، والفرق بين الاستعارة والتمثيل ، أكبرالدوس وأجلها في هذا المكتاب ، فعبد الفاهر قد اهتم بأمور كانت في حاببة إلى جهد ، وانسرف عن أمور انتهى القول فيها وهذا خلق الصالم الجاد . أما أن نفيم أنه وانصرف عن أمور انتهى القول فيها وهذا خلق الصالم الجاد . أما أن نفيم أنه والمصرف عنها لقلة شأنها في البلاغة القرآ نية فذلك بعد عن الحق فيها أوى ، ولو كأملتا المصرف عنها لقلة شأنها في البلاغة القرآ نية فذلك بعد عن المقل فيها أوى ، ولو كأملتا

<sup>(</sup>١) مذكرة في البلاغة من ١٨ للاستاذ المرحوم الفيخ سايان نوار

ما تحتبه في التجتبس والسجع لوجدتاه دفاعًا عن بلاغة هذه الفنون ؛ وعاولة جادةً لتجلية جانبها المشرق ، الذي أطفأته تكلفات الادباء والشعراء في زمانه .

ولنا بحث مستفيض في هذا الموضوع ضمناه دراستنا لبلاغة المفتاح وتأمل أن يشرح قريباً إن شاء الله ،

وقد يقال أن عبد القاهر اهتم بالتشبيه الحسى، وأنواهه وقد سبقته جهود فيه جملت حديثه فيه كالمعاد \_ وأفول نعم إن ذلك حق، ولكن الذي أفهمه أنه ذكر التشبيه الحسى وكرر القول فيه بالنسبة إلى من سبقه لآنه بريد أن يوضح ويظهر الفرق بيته وبين التمثيل، فلا مفر من استيماب جميع صسوره، ولذلك كانت أول عبارته في دراسة التشبيه هي بيان تقسيمه إلى تشبيه و تمثيل ه تم استطرد به القول وفاء بحق البحث .

مِنَا ذَكَرَ الرَّمَحُشرِي عَلَمُ المَعَانَى وَحَلَّمُ البِّيَانَ وَسَكَتَ حَنْ عَسَلُمُ البَّنَدِيعَ زَحْمَ السيد الشريف أنه برى أن البديع ذيل لعلى المعاتى والبيان ، ولست أدرى كيف يفهم هذا من كلام الزمخشرى الذي لم يشر إلى أن المعانى والبيسان وأس البلاغــة حتى نفهم أنه أعتبر البديع ذيلا ؛ وسوف يتضح لنا مذهبه فىالبديع حين تعرض دراسته لفنون البديع وبيانه لقيمتها البلاغية ، وقد يكون فما قدمناه من[شاراته إلى اللف وأنه فن دقيق المسلك لا يهتدى إليه إلا النقاب المحدث ، وفيا ذكره في المشاكله وأنها فن من فنون البلاغة وشعبة من شعباً . فسد يكون في هسذا وذاك مايقوى وعنا من عدم إصابة مولانا الشريف كبد الحق حين حسب أن الزمخشرى جمل البديعذيلا في بلاغة القرآن المعجزة وكان علىالاستاذ العلامة الدكتور شوقى وهو الباحث الذكى أن يشير إلى خطأ السيد في هذه المسألة خير من أن يعتس عبارته أصلا يبنى عليه رأيه في تصور الرمخشري لفنون البديع متأثراً في هسلما بما ذكره الفاصل الجوين في مذهب الزمخشري في البديع ، على أننا لا تحسيب عبارة الرمخشري في الجناس وأنه بما سياه المحدثون البديع مسقطة له، لانها المطرة إلى عبارة الجاحظ في الاستعارة ، وأنها بما سماها المحدثون البديع ، فكما أن عيارة الجاجظ عده لا تسقط القيمة البلاغية لنن الاستعمارة فكذلك عبارة الرمعشري لا عبقط القيمة البلاخية لفن الجناس، أو لفتون البديع لعم قد

ذكر أن الجناس قشور وقسد ذكرنا أن ذاك قول يتجه به الزمخترى كلمه فعل غيره إلى طائفة من الشعراء والآدباء عنام عبد القاهر قبله بقوله و وقد تجد في كلام المتأخرين كلاما حل صاحبه فرط شففه بأمود ترجم إلى مائه أسم في المبديع إلى أن ينسى أنه يتكلم ليفهم ويقول لبيين(١).

وقد ذكر الزمخشرى فى الترشيح أنه من الصنعة البديعية التى تبلسخ بالمجاؤ الذروة العليا ، وأن الكلام الذى يتأتى فيه هذا الفن تأتيــاً طيعاً يتلاحــق ، لم تم كلاما أحسن منه ديباجة وأكثر ماء ورونقاً .

فإذا كانت الاستعارة مظهراً من مظاهر الإعجاز البياني أو سراً من أسراو البلاغة، فهل يمكن القول بأن الترشيح وهو ماؤها ورونقها ليس مظهراً من مظاهر الإحجاز، وليس سراً من أسرار البلاغة، وإنما هو ذيل تابع للبلاغة في مفهوم الزمخشري ؟

أما الآلوان الى ذكرها الزمخشرى بما جعله المتأخرون من حلم البديع والتى ثرى حديثه فيها أصدق دليل على ما أنوله فى فهم مذهبه فى البديع فهى تال من على ما أنوله فى فهم مذهبه فى البديع فهى تال مناطق المتوى ما المشاكلة ويسميها المقابلة أحياماً وهو يعنى بالمقابلة معتاها اللتوى م

يقول فى قوله تعالى وإن الله لا يستحي أن يضرب مثلاً، ويجوؤ أن تقع هذه العبارة فى كلام السكفرة ، فقالوا أما يستحي رب محد أن يعترب مثلا بالذباب والعثكبوت ؟ بجاز على سبيل المقابلة وإطباق الجواب على السؤال ، وهو فن من كلامهم بديع وطراز عبيب منه قول أبى تمام :

من مبلغ أفناء يعرب كلبا أنى بنيت الحاو قبل المنول وشهد وجل عند شريح فقال إنها لم تجعد عنى ، فقال وشهد وجل عند شريح فقال إنها لم تجعد عنى ، فقال لله بلادك وقبل شهادته ، فالذى سوغ بنساء الجار وتجعميد الشهادة هو مراعاة المشاكلة ولولا بناء الدار لم يصح بناء الجار ، ولولا سبوطة الشهادة لامتنع تجعيدها ولله در أم التنزيل وإحاطته بفنون البلاغة وشعبها ، لاتسكاه تستفرب منها قساً

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة ميه

إلا عبرات عليه فيه على أقوم مناهجه وأسد مدارجه(١) .

والمشاكلة في قوله تعالى و إن الله لا يستحي ، وفيه قول أبي تمام ذكر الشيء بلفظ غيره المقدر ذكره ، لأن قولهم أما يستحيى رب محمد غير مذكور في الكلام ، وكذلك بناء المغزل إذ التقدير: أنى بغيت الجار قبل بناء المغزل ، وقول الشاهد إنها لم تجمد عنى فيه مشاكلة بذكر صد اللفظ المذكور ، لأن التجميد هنا ممناه استناع الشهادة و تأبيها عليه . وصح ذلك لأن القاضى ذكر السبوطة في صد ذلك ، فشاكل الشاهد بذكر صد ما ذكر القاضى ، وهذا الذي ذكره الزمة شرى يكاد يكون بافظه في الإيصناح (٧) .

ويقول الزمخشري في قوله تمالى و صبغة الله ومن أحسن من الله صبغة ،

وهى فعلة من صبخ كالجلسة من جلس ، وهى الحسالة التى يقسع عليها الصبسخ والمعنى تطهير الله . لآن الإيمان يطهر النفوس ، والآصل فيه أن النصارى كانوا يغمسون أولادهم فى عاء أصفر يسمونه المعمودية ، ويقولون هو تطهير ابهم ، وإذا فعل الواحد منهم بولده ذلك قالوا الآن صار نصرانيا حقاً فامر المسلمون بأن يقولوا لهم قولوا آمنا بالله وصبغنا الله بالإيمان صبغة لامثل صبغتنا ، وطهر تا به تطهيراً لا مثل تطهيرنا ، أو يقول المسلمون صبغنا الله بالإيمان صبغة ، ولم نصيخ صبغتكم وإنما جىء بلفظ الصبغة على طريقة الشاكله كما يقول لمن يفرس الإشهار ضبغتكم وإنما جىء بلفظ الصبغة على طريقة الشاكله كما يقول لمن يفرس الإشهار أخرس كما يفرس فلان تريد رجلا يصطنع الكرام (٢) .

وللشاكلة هنا بين قول وفعل لأن الفرس لم يجر ذكره تحقيقاً ولا تقديراً كما في الأمثلة الآخرى (1) . وقد نقل الحطيب هذا النص وجعله من القسم الثاني من المشاكلة وهو ذكر الشي. بلفظ غيره لوقوعه في صحبته تقديراً ، لأن الفظ الصبخ لم يقمع من النصاري() .

White the state of

<sup>(</sup>١٠) الكشاف ج ١ س ١٥

<sup>(</sup>٣) فنظم بنية الإيضاح جه من ٢٣

<sup>(</sup>۴) الكشاف ج ١ س ١٤٧

<sup>(4)</sup> تنظر حاشيه العياب ٢٤٨ من ١٤٨

<sup>﴿</sup> وَمُ يَوْمُ الْإِيضَاحِ جَالِمُ مِنْ وَالْمُ

ويقول في قوله تعالى ، تعلم ما في نفسى ولا أعلم مافي نفسك ، والمعمنى تعبلم معلومي ولا أعلم معلومك ، ولسكنه سلك بالسكلام طريق المشاكلة ، وهو من فصبيح السكلام وبينه ، فقيل في نفسك اقوله في نفسي(١)

والمشاكلة حنا من فصيح الكلام وبينه .

وقد يكون ذكر الشيء بلفظ المذكور في صحبته بصلح أن يكون مبنيا على القشبيه، ولكن الزمخشري يجعله من طريق المشاكلة، ثم يشير إلى ما ينطوى عليه هذا النعبير من فوائد أساسها علاقة الشبه.

يقول فى قوله تعالى: دقال ابهم موسى القوا ما أنتم ملقون فألقسوا حبالهم وعصيهم وقالوا بعزة فرعون إنا لنحن الغالبون فألقي موسى هصاء فإذا هى للقف ما يأفيكون فألق السحرة ساجدبن ، قال وإنما عبر عن الحروو بالإلقاء آلانه ذكر مع الإلقاءات فسلك به طريق المشاكلة وفيه أيضاً مع مراعاة المشاكلة أتهم حين رأوا ما رأوا لم يتمالكوا أن رموا بأنفسهم إلى الارض ساجدين كأنهم أخفوا فطرحوا طرحا(٢)

وقد يطلق المزاوجة على صور المشاكلة يقول في قوله تعالى: • وأن عاقيتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به ، سمى الفعل الاول باسم الثاني الدواوجة (٣٠) .

## م \_ اللف:

يذكر الزمخشرى صوراً من الله .. منها ذكر المتعدد على جهة الإجسال ه ثم ذكر مالسكل على جهة النفصيل ثفة بأن السامع سيرده يقول في قوله تعلق وقالوا لن يدخل الجنة إلا من كان هودا أو تصارى ، والمعنى وقالت اليهود في يدخل الجنة إلا من كان هودا ، وقالت النصارى لن يدخل الجنة إلا من كان هودا ، وقالت النصارى لن يدخل الجنة إلا من كان هودا ، وقالت النصارى لن يدخل الجنة إلا من كان هودا ، وقالت النصارى بن يدخل الجنة إلا من كان هودا ، وقالت النصارى بن يدخل الجنة إلا من كان مودا ، وقالت النصارى ، فلف بين القولين ثقة بأن السامع برد إلى كل فريق قوله ، وأمنا من

<sup>(</sup>١) السكفاف ج ١ سو ١٥٥

<sup>(</sup>۲) السكفاف چه سر۲۶۹

<sup>(</sup>٣) السكفات ج ٢ س ٢٠٠

الإطباس !ا علم من التمادى بين الفريقين ، وتصليل كل واحد عنهما العقاحيه ، وتحود ، وقالوا كونوا هودا أو نصارى تهتدوا ((١) ، .

و الآية من شواهد الإيضاح وما ذكره الخطيب فيها منقول من كلام الرمخشري (٢).

ويشير إلى ذكر المتعدد على جهة التفصيل والترتيب.

يقول في قوله تعالى: ولا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار وهو اللطيف المنبير ، ... وهو اللطيف عن أن تدركه الابصار ، الحبير بكل لطيف ، فهو يدرك الابصار لا تلطف عن إدراكه ، وهذا من باب اللف(٢) .

وقد یکون ذکر المتعدد و توابعه علی غیر ترتیب ، فیشیر إلی ترتیبه و یمال إهماله، یقول فی قوله تعالی و من قضله،:

عدًا من بأب اللف ، وترتيبه ومن آياته منامكم وابتخاؤكم من فعصله بالليبل والنهار إلا أنه فصل بين القرينتين الأوليين بالقرينتين الاخريين لانهما زمّانان ، والزمان والواقع فيه كثبيء والحد مع إعانة اللف على الاتحادث) .

و إشير إلى نوح من اللف يلطف مسلكه ويدق فهمه .

يقول في قوله تعالى ، فن شهد منكم الشهر فليصمه ومن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر بريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر والتسكلوا العدة والمشكورا الله على ما عداكم والعلسكم تشكرون ، :

الفعل المعلل محذوف مدلول عليه بما سبق ، تقديره و لتسكيلوا العدة و لتكبيروا الله على ما هداكم و لملكم تشكرون ، فعل ذلك يمنى جملة ما ذكر من آمر الشاهد

The second state of the second

Experience of the second

C. Landing T. C. C.

<sup>(</sup>۱) البكفاف چا س۱۴۲

<sup>﴿</sup> إِنَّ مِنْ إِنَّهُ الْإِيضَاحِ مِنْ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ

<sup>(</sup>۲) السكفاف جه نرجع

<sup>(</sup>ع) المكال و ٣ ص ٢٧٢

بصوم الشهر وأمر المرخص له بمراعاة عدة ما أفعار فيه . ومن البرخيص في إياحة الفطر ، فقوله لتكلوا علة الآمر بمراعاة العدة . ولتكبروا علة ما علم من كيلية القصاء والمتروج عن عهدة الفطر ، ولعلكم تشكرون علة الترخيص والتيسير ، وهذا توع مَن اللف لطيف المسلك ، لا يكاد يهتدى إليه إلا النقاب المحدث من علياء البيان(١) .

وقد أشار سعد الدين إلى هذا النوع. وقال: وهنا نوع آخر من اللف لطيف المسلك ، وهو أن يذكر متعدد على النفصيل ، ثم يذكر ما لكل ويؤتى بعنده يذكر المتعدد ملفوظاً أو مقدراً فيقع النشر بين لفين ، أحدهما مفصل ، والآخر بمل . وهذا مدى اطف مسلمك ، ثم نقل كلام الزمخشرى السابق وأورد عليه إعبراضاً ، ملخصه : أن الزمخشري ذكر في المنب أمر الشاهد بصوم الشهر ولم يجعل له مقابلا في العلل وأنه ذكر في العلل ولتكبروا واعتبرها علم لما علم من كيفية القصاء ، وهذا لم يذكر في المعللات ، وأجاب بأن ذكر الشاهد بالصوم لم يذكر إلا ليبني عليه غيره فليس ما يدعو إلى ذكر علة له ، وأن ما علم من كَيْفَية القضاء مفهوم من الآمر بمراعاة العدة ، وبهذا يكون تطبيق العلسل على المعاولات في كلام الزمخشري وافياً وصحيحاً (٢) .

وقد تبكون الصفات الراجمة إلى المذكور متقابلة فيجتمع اللف والطباقء يقول الزمخشري فيقوله تعالى: ومثل الفريقين كالأحمىوالآصم واليصير والسميع. وشبه فريق المكافرين بالاعى والاصم ؛ وفريق المؤمنسين بالبعسير والسميع ، رمو من اللف والطباق<sup>(۲)</sup> -

#### س\_ الاستطراد:

وقد أشار الزعشرى في مواطن كثيرة إلى طريقة الاستطراد وذلك في بيانه لمناسبات الجل وعلاقات أجزاء الكلام بمضها يبعض.

Commence of the second or Maring a

<sup>(</sup>١) السكفاف ج ١ ص ١٧٦

<sup>(</sup>٧) ينظر الطول ٢٧١ ۽ ١٤٨٨

Addition to the state of the st (٣) الكفاف ج٢ ٢٠ في الراب الكفاف

يقول فى قوله تعالى : . يسألونك عن الآهلة قل هى مواقبت للنساس والحلج وليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها ولكن البر من اتق ، فإن قلت ماوجه اتصاله بما قبله ( يعنى ليس البر ) قلت .... ويجوز أن يجرى ذلك على طريق الاستطراد ، لما ذكر أنها مواقيت الحج لآنه كان من أفعالهم فى الحج (١)

ويقول في قوله تمالى: وكذلك أنزلناه قرآ العربيا وصرفنا فيه من الوهيد لمالهم يتقون أو يحدث لهم ذكراً ، فتعالى الله الملك الحق ، ولا تعجد بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه ، ولما ذكر القرآن وإنزاله قال على سبيل الاستغراد وإذا لمتنك جبريل ما يوحي إليك من القرآن فتأن عليه ريشما يسمعك ويفهمك الم أقبل عليه بالتحفظ بعد ذلك (٢) .

ويقول في قوله تمالى : و ولو آمن أهل القرى لمكان خيرا لهم منهم المؤمنون وأكثرهم الفاسقون لن يضروكم إلا أذى ، فإن قلت ما موقع الجملتين أحتى منهم المؤمنون، لن يضرركم إلا أذى ؟ قلت هما كلامان واردان على طريق الاستطراد عند إجراء ذكر أهل الكتاب ، كما يقول القائل وعلى ذكر فلان فإن من شأنه كيت وكيت ، ولذاك جاء من غير عاطف (٣)

وينقل صاحب الإيضاح في بحث الاستطراد قوله في آية ويا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً يواري سوءاتكم وريشاً ولباس التقوى ذلك خير ، يقول الرعشري فيها : وهذه الآية واردة على سبيل الاستطراد عقيب ذكر بدء السوءات ، وخصف الورق عليها ، إظهاراً المئة فيما خلق من اللباس ، ولمسا في العرى وكشف العورة من المهانة والفضيحة ، وإشعاراً بأن التستر باب عظيم من أبواب التقوى (4)

the second second second

<sup>(</sup>١) السكفان جا مي١٧٧

<sup>(</sup>٢) السلمان ٢٠ ص ١٧

<sup>(</sup>٣) الكفائد ج المحدد (٣)

 <sup>(4)</sup> السكفاف ج ٢ ص ٢٧ وينظر بنية الإيتماح به ٤ ص ٢٥ هـ عنده ١٠٠

#### ۽ \_\_ التفصيل :

وأشار إلى طريقة الإجمال والتفصيل ، وإلى قيمتها في أداء المعنى فهي تأوة تفيد التعظيم، يقول فيقوله تعالى: و لاأضبيع حمل عامل منكم من ذكر أوآنتي بعضكم من بعض، فالدين هاجروا وأخرجوا من ديارهم وأوذوا في سبيلي وقاتلوا وقتلوا لا كفرن عنهم سيئاتهم ، يقول فالدين هاجروا تفصيل لعمل العامل منهم على سبيل التعظيم له والتفخيم ، كأنه قال فالذين علوا هذه الاعمال السنية الفائقة ، وهي المهاجرة عن أوطانهم فارين إلى الله بدينهم ...(۱) .

و تارة تفيد تقوية المعنى ، و إثباته ، وذلك بإجاله أولا حتى تنهيأ النفس إلىه معرفة تفصيله ، فاذا جاء مفصلا كان أثره أبلغ ، وكان التفات النفس إليه أشد ، وأقوى . يقول فى قوله تعالى : و قال رب اشرح لى صدرى ويسر لى أمرى ، فإن قلت لى فيقوله اشرح لى صدرى ويسر لى أمرى عاجدواه والسكلام بدونه مستتب ؟ قلت قد أبهم السكلام أولا فقيل اشرح لى ويسر لى . فعلم أن شم مشروحاً وميسراً ، قلت قد أبهم الإيهام بذكرهما، فسكان آكد لطلب الشرح والتيسير لصدوه وأمره من أن يقول اشرح صدرى ويسر أمرى على الإيضاج الساذج ، لآنه تشكور للمعنى الواحد من طريق الإجمال والتفصيل (٢) .

ويشير إلى حذف أحد أقسام المفصل أو التفصيل ، ودلالة المذكور على المحدوف ، يقول في قوله تعالى و ان يستنكف المسيح أن يكون حيداً لله ولا الملاكة المقربون ومن يستنكف عن عبادته ويستكبر فسيحشرهم إليه جيماً ، فأما الذين آستوا وعلوا الصالحات فيو فيم أجورهم ويزيدهم من فضله وأما الذين استنكفوا واستكبروا فيعذبهم عذا با ألياً ، . فأن قات التفصيل غير مطابق المفصل لاته اشتمل على فيعذبهم عذا با ألياً ، . فأن قات التفصيل غير مطابق المفصل لاته اشتمل على الفريق واحد ، قلت هو مثل قولك جمع الإمام الحقوارج فن الفريقين والمعد ، ومن خرج عليه نسكل به ، وصحة فلك لوجهين أحدهما لم يخرج عليه كماه وحمله ، ومن خرج عليه نسكل به ، وصحة فلك لوجهين أحدهما أن يحذف ذكر أحد الفريقين لدلاله التفصيل عليه ، والان ذكر أحدها بدل على ذكر الثاني ، كاحذف أحدهما في التفصيل في قوله عقيب هذا فأما اللذين آمذوا بالله ذكر الثاني ، كاحذف أحدهما في التفصيل في قوله عقيب هذا فأما اللذين آمذوا بالله

Land State of the State

and the state of

<sup>(</sup>۱) الكتاف ج ۱ من ۱ ه ۲۵

<sup>(</sup>١) الكثاف ج ٢ س ١١٠٠

واعتصموا به ، والثان وهو أن الإحسان إلى غيرهم مما ينمهم فكان داخلا في جلة التنكيل بهم ، فكان داخلا في جلة التنكيل بهم ، فكانه قيل ومن يستنكف عن عبادته ويستكبر فسيعذب بالحسرة إذا رأى أجور العاملين وبما يصيبه من عداب الله(١) .

ولست أرى حذفاً في المفصل كما ذكر الربخشرى ، لأن قوله فسيحشرهم إليه جميعاً شامل للستنكف وغير المستنكف ، وذكر عيسى عليه السلام والملائكة يرشح هذا . وقد أشار إلى ذلك ابن المنير وهو على حق . نعم إن المثال الذي ذكره صالح لهذا النوع الذي يحذف فيه قسم من المفصل ، ثم إن الآية بعده مثال صحيح للنوع الثاني الذي يحذف فيه قسم من المفصل ،

والشير الرمخشرى إلى أن أحد أقسام التفصيل قد يكون داخلا في الآخر، والسلم التخصص معناه بشيء دون ثنى، وبذلك يصبح القسم قسيا.

يقول في قوله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا لا تنخذوا الذين اتخذوا دينكم هزوا ولمباً من الذين أوتوا الـكتاب من قبلـكم والـكفار أولياء ، .

وقصل المسترئين بأهل المكتاب والكفار وإن كان أهل الكتاب منالسكفار إطلاقاً للمكفار على المشركين خاصة(٢) .

#### ه ـــ الـكلام الموجه:

ويذكر الزمخشرى احتمال السكلام لوجهين مختلفين ويسميه القول ذا الوجهين يقول في قوله تعالى: واسمع غير مسمع وراعنا ، وهو قول ذو وجهين يحتمل الذم أى اسمع منا مدعوا عليك بلا سمعت لانه لواجيبت دهوتهم هليه لم يسمع، فكان أصم غير مسمع ، ويحتمل المدح أى اسمع غير مسمع مكروها هن قولك اسمع فلان فلانا إذا سبه ، وكذلك قولهم راهنا يحتمل واهنا تسكلمك أى اوقبنا والمتظرنا ، ويحتمل شبه كلة صرائية أو سريانية كانوا يتسابون بها ... فسكانوا مخرية بالدين وهزءا برسول الله صلى الله عليه وسلم يكلمونه بكلام محتمل يتوون به الشقيمة والإهانة ويظهرون به التوقير والإكرام ... فإن قلت كيف جاءوا بالقول الشقيمة والإهانة ويظهرون به المرحوا وقالوا سمعنا وحصينا ؟ قلت جميح المسكفرة

go in a

<sup>(</sup>١) الشكفاف ج ١ من ١٦٤

<sup>(</sup>۱۱) الكفائي ج ١ ص ٢٠٠٠

كأنوا يراجهونه بالكفر والعصيان ولا يواجهونه بالسب ودهاء السوءالك.

وقد نقل صاحب الإيضاح هذا التحليل ولم يزد في بيان التوجيه ويادة ذات فائدة عن ما ذكره الرمخشري هنا<sup>(۲)</sup> .

ويدكر السكلام الموجه أيضاً في قوله تعالى ، قال معاذ الله أن تأخذ إلا من وجدًا مناعنا عنده . .

يقول معاذ الله هو كلام موجه ، ظاهره أنه وجب على تعنية فتواكم أخذ من وجد فلم تطلبون ما عرفتم أنه ظلم ؟ وياطنه أن الله أمرق وأوحى إلى بأخذ بنيامين واحتباسه لمصلحة أو لمصالح جمة ... فلو أخذت غير من أمرق بأخذه كنت ظالماً وعاملا على خلاف الوحى (٢) .

## (٦) التورية :

يقول الزعشرى في قوله تعالى وكذلك كدا ليوسف ما كان لياخذ أخاه في دين الملك ، فإن قلت ما أذن الله يجب أن يكون حسنا ، فن أى وجه حسن هذا السكيد ، وما هو إلا بهتان ، وتسريق لمن لم يسرق ، وتسكفيب لمن لم يسكفي ، والسكيد ، وما هو إلا بهتان ، فيا جزاؤه إن كنتم كاذبين ؟ قلت هو في صورة البهتان وليس ببهتان في الحقيقة لان قوله إلسكم لسارقون تورية عما جرى بحرى السرقة من فعلهم بيوسف (٤) .

والنورية لا تظهر بمعناها الاصطلاحى في هـذا التعبير لآتها إطلاق لفظ له معنيان قريب وبعيد وإرادة البعيد ، واللفظ هنا ليس ذا معنيين ، اللهم إلا إذا توسعنا في هذا وقلنا إن فعلهم بيوسف يشبه السرقة لما فيها من محادمة ، وأدعاء ، وكذب ، ولانها في نهايتها كانت سرقة لاخيم .

The state of the state of the state of

I to go to go be a

<sup>(</sup>۱) الكفاف ج ۱ من ۲۰۰

<sup>(</sup>٢) ينظر بنية الإيضاح جـ ٤ س ٦٤ ، ٩٥

<sup>(</sup>٣) الكفاف ج ٢ من ١٩٨٥

<sup>(</sup>٤) الكفائد ج اس ۴۸۳

ولذلك يمكن أن يقال إن التورية هنا أقرب إلى المعنى اللغوى الذي هو الاختفاء من قولهم وراء تورية أخفاه كواراه (۱) لابه عليه السلام أخنى سراده في مقا التعبير، وليس الزمخشرى حديث عن التورية في تفسيره إلا هذه الاشارة الفامضة، وهذا راجع إلى أن هدذا اللون البديسي لم يدكثر في القرآن الذي جرى أسلوبه على أعراق البلاغة الاصلية، متسها برضوح الفطرة الإنسائية الصادفة، ولهذا كانت شواهد الحطيب القرآنية في هدذا اللون غير هسلة له، إذ أنه ذكر ولهذا كانت شواهد الحطيب القرآنية في هدذا اللون غير هسلة له، إذ أنه ذكر قوله تمالى و الرحن على العرش استوى ، و والسها، بفيناها بأيد ، وهذه من صور البيان ،وقد كره عبد القاهر أن تفسر اليد هنا بالقدرة ، ولهذا قال سعد الهين إن المخطيب جرى في هذا على مذهب أهدل الظاهر من المفسرين ، وهذا يعني أنه المخطيب جرى في هذا على مذهب أهدل الظاهر من المفسرين ، وهذا يعني أنه خالف شيوخ البيان حين احتبر هذه الآمثلة من التورية (۲) .

### : # [EL] (V)

والمقابلة قد تسكون بين لفظين متقابلين ، كا فى قوله تعالى: د وإذا ذكر الله وحده اشمازت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة ، وإذا ذكر الذين من دونه إذا هم يستبشرون ، يقول الزمخشرى واقد تقابل الاستبشار والاشمئزاز إذ كل واحد منهما غاية في بابه لان الاستبشار أن يمتلى، قلبه سرورا حتى تنبسط له بشرة وجهه ويتهال ، والاشمئزاز أن يمتلى، غما وغيظا حتى يظهر الانقباض فى أديم وجهه ويتهال ، والاشمئزاز أن يمتلى، غما وغيظا حتى يظهر الانقباض فى أديم وجهه (۲) .

وقد تسكون المفابلة بمعنى الموافقة فى نظم الجل ، يقول فى قوله تعالى : واقه اللهى جعل لسكم الليل لتسكنوا فيه والنهار مبصرا ، فإن قلت لم قرن الليل بالمفعول لله والنهار بالحال ، وهلا كاناحالين ، أو مفعولا لهما ، فيراعى حق المقابل؟ قلعه هما متقابلان من حيث المعنى لأن كل واحد منهما يؤدى مؤدى الآخر ، ولانه لو قبل ليبصروا فيه فانت الفصاحة التي في الإسناد الجمازى ، ولوقيل ساكنا والليل بحوز أن

<sup>(</sup>١) القاموس الحيط - 4 س ٣٩٩

 <sup>(\*)</sup> يظر المأول من ٢٠٩ ، ٢٦ ، وينية الأيضاح جاء من ٢٠٩ ، ١٠٩ .

<sup>(</sup>٧) الكفائد ج ٤ س ١٠٧

يوصف بالسكون على الحقيقة ، ألا ترى إلى قولهم ليل ساج وساكن لأربخ. فيه لم تتديز الحقيقة من الجاز (١) .

ويقول في هذه الصورة في موطن آخر جمل الإبصار للنهاز وهو لأهله . فإن قلت ما للتقابل لم يراح في قوله ليسكنوا ومبصرا حيث كان أحدهما هلة والآخر حالا؟ قلت هو مراحيمن حيث المعنى ، وهكذا النظم المطبوع غير المتكلف لان معنى مبصرا ليبصروا فيه طرق التقاب في المكاسب (٢) .

## (A) الطباق <u>.</u>

وكا رأينا المقابلة تخرج عن معناها الاصطلاحي في كثير من المواقع التنوير سماها مقابلة ، كذلك نرى الطباق وهو أصل المقابلة حند الخطيب يتمدد مدلوله ؛

فقد يراد به مقابلة السكلمات منحيث النصاد وهذا أقرب إلى المعنى البلاغي الذي هو الجمع بين المتضادين أي معنيين متقابلين في الجلة .

يقول الزعشرى . في قوله تعالى : « مثل الفريقين كالآعمى والآصم والبعسيد والسميم » .

شبه فريق السكافرين بالآعمى والآصم وفريق المؤمنين بالبصيد والسميع وعو من المف والطباق (۲) ·

وقد يذكر الطباق ويراد به موافقة أحوال الكلاب لمعانيها ، فالسكلام المطابق هو الذي تتنزل فيه الاحوال على وفق المعانى . يقول في قوله تعالى وهو الذي خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها ليسكن إليها فلما تغشاها حلت حلا خفيفا . .

وقال ليسكن فذكر بعد ما أنت في قوله واحدة منها ووجها فعايا إلى ممنى

<sup>(</sup>١) الكهاف ج ٤ ص ١٣٧

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج٢ ص ٢٠٣

<sup>(</sup>٧) السكفاف ج ٢ س ٢٠٣

النفس ليبين أن المراد بها آدم و لأن الذكر هو الذي يسكن إلى الآفشي و يتغضاها فبكان التذكير أحسن طبقاً المعنى (°) .

وقد يذكر الطباق بمعنى لا يبعد كثيراً عن معنى الله الذى سبق ذكره يقول في قوله تعالى وكتاب أحكت آياته ثم فصلت من لدن حكم خبير و فان قلت ما معنى ثم ؟ قلت : ليس معناها التراخى فى الوقت و لمكن فى الحاله كا تقول عمى عكمة أحسن الإحكام ، مفصلة أحسن التفصيل ، وقلان كريم الاصل ، ثم كريم الفعل ، وكتاب خبر مبتدا محذوف ، وأحكت صفة له ، وقوله من لدن حكم خبير صفة ثانية ، ويجوز أن يكون خبراً بعد خبر ، وأن يكون ضلة الاحكت وقصلت ، أى من عنده إحكامها ، وتفصيلها ، وفيه طباق حسن الان المعنى أحكمها حكم وفصلها أى بهنها وشرحها خبير عالم بكيفيات الامور (٢) .

والفرق بين هذه الآية وآية لاندركه الابصار الى ذكر أنها من الله أن الاوصاف هناك لموصرف واحد هو المولى عز وجل، فهو لا تدركه الابصار وهو اللهيف، وهو الذي يدرك الابصار وهو الحبير، وهنا الإحكام والتفصيل وصفان للمكتاب، والحسكم والحبير وصفان للمولى عز وجل، وكان الطباق لان السكتاب المحسكم المفصل من عند حكم خبير، وقد يذكر الطباق بمنى مراحاة تلاؤم الالفاظ ووقوعها في مواقعها، وقد يبدو من ظاهر التعبير ما يخالف هذا الاصل أي تبدو السكايات وكأنها متباعدة، وحيفتذ يحاول الزيخشري أن يكتنف تطابقها المعنوى هشيراً إلى أن المطابيع هم الدين يراهون طباق المعانى.

يقول في قوله تعالى: . وقالوا قلوبنا في أكنة ما تدهونا إليه وفي آذاننا وقره قال قلت علا قبل على قلوبنا أكنة ، كا قبل وفي آذاننا وقر ، ليسكون السكلام على نمط واحد ؟ قلت هو على نمط واحد لائه لا فرق في المعنى بين قولك قلوبنا في أكنة ، والدليل عليه قوله تعالى إنا جعلنا على قلوبهم أكنة ، ولو قبل إنا جعلنا على قلوبهم أكنة ، ولو قبل إنا جعلنا في قلوبهم أكنة م يختلف المعنى ، وترى المطابيع منهم لا يراهون

A Commence of the Commence of

<sup>(</sup>۱) الكفاف م ٢ س ١٤٥

<sup>(</sup>١) اللكاف ج ٧ س ١٩٩٦

الطباق والملاحظة إلا في المعاني(١).

ويقول في قوله تعالى و وتحمل أثقالكم إلى بلد لم تكونوا بالغيه ، فإن قلت كيف طابق قوله لم تسكونوا بالغيه قوله وتحمل القالسكم ، وهلا قبل لم تسكونوا بالغيه قوله وتحمل القالسكم ، وهلا قبل لم تسكونوا عامليها ؟ قلت طباقه من حيث أن معناه وتحمل القالسكم إلى بلد بعيد قد علمتم أنكم لا تبلغونه بأنفسكم إلا يحمد ومشقة فصلا أن تحملوا على ظهوركم القالكم ه ويجوز أن يكون المعنى لم تسكونوا بالغيه بها إلا بشق الانفس (٧).

#### (١) الازدراج:

أشار الزمخشرى إشارة قصيرة إلى الازدواج، وهو يعنى به توافق آخر المكابات فى النعلق، فهو قريب من السجع الذى سكت عنه واكمنى بالإشارة إلى الحسن اللفظى، أو توافق الفواصل. ولعله يرى أنه لا يصح إطلاق السجع هلى أسلوب القرآن؛ والازدواج ليس فنا بديميا مستقلا فى بلاغة الإيضاح وشراح التلخيص، وإنما أشار الحقطيب إليه فى دراسة السجع حيث يقول إن فواصلى الاسجاع موضوعة على أن تسكون ساكنة الإعجاز موقوفا طبها، لأن الغرض أن يزاوج بينها، ويقول: وإذا رأيتهم يخرجون السكلام عن أوضاعه للازدواج في قولهم أنى لآنيه بالفدايا والعشايا.

وقد يكون هذا كل ما ذكر عن الازوداج في الإيضاح .

أما إشارة الزعشرى القصيرة إلى هدذا اللون فقد ذكرها فى قوله تعالى وقالوا لانذرن آلمتكم ولائدرن ودا ولا سواعا ولا يغوث ويعوق ولسرا به وقرأ الاعش ولا يغوثا ويعوقا بالصرف ، وهذه قراءة مشكلة لانهما إن كانا هربيين أو أهجميين ففيهما سبها منع الصرف ، إما التعريف ووؤن الفعل به وإما النعريف والعجمة ، ولعله قصد الازدراح فصرفهما لمصادفته أخواتهما منصرفات ودا ، وسواعا ، ونسرا (ا).

<sup>(</sup>١) الكفائدجاس ١٤٠

<sup>(</sup>٧) الكفاف ج٢ س٢٦٤

<sup>(</sup>٠) اليكفاف جه ص١٩٥

ظالمراءة قد تخالف أصول النحو لتراهى توافق النغمالصوتى ، وهذا التوافق الاشك في البلاغة المرآنية . الاشك في أنه أمر يتملق باللفظ وحسنه ، وذلك جود هام في البلاغة المرآنية .

#### (۱۰) النجالس:

وقد كان الجناس من فنون البديع الى ذاعت فى القرن السادس الذى كستب فيه بحث الكشاف، وكان هذا الجناس غاية الآديب، يقصد إليه، ويتكلفه، فسقط واسترذ له النقاد، وليس ذلك راجعا إلى فلة شأنه فى الأسلوب إذا وقع مطبوعا، بل إن غرام الآدباء به وتعلقهم بصوره دليل على أصالته وتأثيره وإن عجزوا عن أن يصوغوا منه صورا زاهية، فين هاجم النقاد هذا اللون البديمى عجزوا عن أن يصوغوا منه صورا زاهية، ومثل الجناس فى هذا مثل الاستمارات التى إنما هاجوا صوره المتكلفة المرذولة، ومثل الجناس فى هذا مثل الاستمارات التى أغرب فيها أبو تمام وتكلفها، فليس استسقاط هذه الصور دليلا على قلة شأن الاستمارة فى الأسلوب، وإنما هو استرذال لصور متكلفة قبيحة كانت أثراً من آثار الإفراط فها،

وقد وجدت هذا المعنى ينصح به كلام الوعشرى في هذا الفن .

يقول في قوله تمالى درقال يا أسنى على يوسف، والتجانس بين لفظتى الآسف ويوسف عا يقع مطبوعا غير متعمل فيملح ، ويبدع ، وتحوه واثاقلتم إلى الآرض أرضيتم ، ، و وهم ينهون هنه و يناون هنه ، ، و ويحسبون أنهم يحسنون صنعا ، . و مسا بنيا ، (۱).

وكان الزعشرى يشير بهذا إلى أن هناك تجالسا يقع متكافا مصنوعا فلا يملح ولا محسن ويقول في قوله تعالى من سبأ بنبأ ، وقوله من سبأ بنبأ من جنس الكلام الذي سماه المحدثون البديع ، وهو من محاسن الكلام الذي يتعلق باللفظ بشرط أن يجيء مطبوعا ، أو يصنعه هالم بجوهر الكلام ، محفظ معه صحة المعنى وصداده ، ولقد جاء همنا زائدا على الصحة فحسن ، وبدع ، لفظا ومعنى الاثرى أنه لم وضع مكان بنبأ بخبر لمكان المعنى صحيحاً ، وهو كا جاء أصح لما في النبأ من الزيادة التي يطا بقيا وصف الحال: ".

<sup>(</sup>١) الكتاف ١٠ س١٨٦

<sup>(</sup>١) الكواد ١٠٠٠ ١١٥٠

فإذا كان الجناس من محاسن اللفظ فهو يقع في القرآن مطبوطاً غير متكافى ، فيحسن ويبدع لفظا ومعنى ، وهو من صم البلاغة بشرط أن يضعه عالم بجوهر الدكلام يحفظ معه صحة المعنى ، وسداده ، وكان هناك تجنيساً لا يراهى فيه عدا الشرط فيعنمه متكلفون أدهيا لا يحفظون فيه روح المعنى ، ولا سلاسة النظم ، وقد أشرت إلى هذا في أول الفصل .

## (١١) تأكيد المدح :

قد أشرت في بحث الجملة إلى المعانى الأدبية الصيغة النق والاستقتناء، وأشوته كذلك في دراسة المكس إلى أن الزعشرى يربط صوراً من التتوييع والاستعارة الصدية بعضها ببعض ، ويجعلها من باب العكس .

وأشرت إلى أن التأكيد فى طريقة الاستثناء ليس عاصا بتأكيد المدح ولا بتأكيد الذم .

ولماكنت أنكام هنا عن ألوان البديع رأيت من الحسن أن أذكر شيئاً من كلامه في هذه الطريقة ليتضح لنا مقدار ما هالجه من فنون البديع ، وكيف كان يعالجها، يقول الزمخشرى في قوله تعالى ، لا يسمعون فيها لغوا إلا سلاماً عالى أن أن أن أسلم بعضهم على بعض أو تسلم الملائك عايم لغــوا فلا يسمعون لغوا إلا ذلك ، فهو من وادى فوله :

ولا عيب فيم غير أن سيرفهم بمن فلول من قراع السكتائب (١٠)
ويقول فى قوله تعالى دقل لا يعلم من فى السعوات والآوض الغيب إلا الله على فإن قلت لم رفع اسم الله والله يتعالى أن يكون عن فى السعوات والآوض ٤ فإن قلت لم رفع اسم الله والله يتعالى أن يكون عن فى السعوات والآوض ٤ فلت جاء على لغة بنى تميم حيث يقولون ما فى الدار احد إلا حلو ، يويدون ما فها إلا حاد ، كأن أحدا لم يذكر ، ومنه قوله :

عشـــية ما تنى الرماح مكانها ولا النبل إلا المشرق المصمم وقوله ما أناق زيد إلا حرو ، وما أمانه إعوائكم الإلاعوانه ، فإن تكت

<sup>(</sup>١) الكفاف ١٠ س٠٢

ما الهامي إلى اعتيار المذهب التيمى حل الحيمازى 1 قلف دون إليه عكنة سرية حيث أخرج المستثنى مغرج قوله إلا اليعافير ، بعد قوله ليس بها أليس ليتول الممنى إلى قولك إن كان الله عن فى السموات والآرض فيم يعلون الغيب ، يعنى أن عليم الغيب فى استحالت كاستحالا أن يكون الله منهم ، كا أن معنى ملى البيت إن كان اليسا فنها أليس بنا القول بخلوها عن الآليس (1).

(١٧) الإدماج :

قد أشار الزمغصرى إلى الكلام الذي يدرج قعته معنى آخر . وهله الطريقة سماحا البلاغيون الادماج .

يتول في قوله تمالى و و قدروا الله حق قدره إذ قالوا ما أنزل الله على بهر من شيء قل من أنزل السكتاب الذي جاء به موسى نورا وهدى الناس تجملونه قراطيس تبدونها وتحفون كشيرا و رافقائلون م اليبود بدليل قراءة من قرا تحملونه بالتاء وكذلك تبدونها و تحفون ، وإنما قالوا ذلك مبالغة في إمكار إنزال القرآن على رسول افته صلى الله عليه وسلم ، فألزموا ما لابد لهم من الإقرار به من إنزال التوراة على موسى عليه السلام ، وأدرج تحت الإلزام توبيخهم ، وإن المين عليه موسى وهو نور وهدى الناس ، حتى غيروه ، واقتصوه ، وجعلوه فراطيس مقطعة ، ورفات مفرقة اليت كنوا ما راموا من الإبداء والإخفاء (٢٠) ،

قال ابن المنير وحدًا من دقة عظره في السكتاب المزيز ، والندمق في آثار معادنه ولإراز عناسته ٢٦٠.

<sup>(</sup>۱) السكفان چ٧ س١٩٧ وما يعنما

<sup>(</sup>٢) الكفائد جه ١٠٠٠

<sup>(</sup>٧) هي الربع

# النت المالث الى المالك الم

(١) أثره في مدرسة المفتاح.

(٢) أثره في كناب المثل السائر.

(ُم) أثره في كتاب الطراز .



# الفصسل الأذل

## أثر الكشاف في مدرسة المفتاح

#### أثره في كتاب المفتاح :

ر \_ في تقسيم البلاغة

٢ \_ في الألفات

٣ ـــ أحوال المسند والمسند إليه

ع ـ إن وإذا

و ـ النفليب

ب ــ الكلام المنصف

التعبير بالمضارع عن الماضي

٨ ـــ الفصل والوصل

الإيجاز والإطناب

١٠ ــ الاستعارة في الحرف

أثره في كتاب الايضاح (تلخيص مواقف الخطيب من بلاغة السكشاف) أثره في كتاب المطول:

(1) أثر سعد الدين في بلاغة السكشاف (ب) أثر بلاخة السكشاف ف كتاب المعلول

## أثره في كتاب المفتاح

لا يمارى منصف فى أن أبا يمةوب كان رجلا قادر العقل حاد الشعن وأسع الثقافة متعناما فى علوم شقى(١).

وقد كانت مباحث البلاغة تدرس قبله وكا تهاجذاذات من الورق فى كل قطعة منها مسألة ويختلف ترتيب هذه المسائل فى الكتب البلاغية كما يختلف ترتبب هذه الجذاذات قبل أن تمتد نحوها يد تنظم وتنسق. وهذا واضح فيماكتبه هبد القاهر الجذرجاني، وفيما نشره الزمخشري في كشافه.

نعم كان هناك إحساس بأواصر قوية بين الفنون المتصلة بدراسة الصورة البيانية فسكان يجمع التشبيه مع المجاز والسكناية فى نظام واحد ، إلا أن هذا كان إحساساغاتما ، وقد يتخلف فتختلط المسائل كما هو الحال فىكتاب دلائل الإعجاز .

وكان ذكر الزمخشرى لعلى المعانى والبيان إشارة بينة إلى تمييز هذه المسائل و تصنيفها فى هذين العلمين وإن كان ذلك لم يتم على يده .

وكان من الحير كما يرى السكاكران تصبط مسائل هذين العلمين وأن تحدد تحديدا عينا وأن تميز تمييزا، واصحا فكان هو أول من فعل ذلك فحدد أبو اب علم المعائى وحصرها، وحدد أبو اب علم البيان وحصرها، فأنم بذلك ما بدأ الزمخشرى،

وكان حجيباً في تصوره اطريقة صبط معاقد هذين العلمين ، ورسمه لحيا طريقاً بحيط بكل شعبهما ، ووضعه لحما منهجا يستوحب الاصول والفروع .

<sup>(</sup>۱) وقد أبو يعتبرب يوسف السكاكى فى خوارزم سنة خمى وخدين و خديانة الهجرة و ذكر ساحب روضات الجنات أنه كان فى أسول أحد أبو يه سكاكى ، و ذكره بهض من ترجوا له يابن السكاك والسكك الحاريث الى تفلح بها الأرض ، وكانت داخلة فى سناهة المادل ، وقد أجع من ترجوا له أنه ظل مشغولا بصناعة المادن حتى تجاوز الثلاثين من عمره ، تم شغل بالعلم طلبا المعظورة عند السلاملين ، و برح فى علوم شتى ، منها السعر ، والتنجيم والبلاغة والنحو ، والاستدلال ، والمروض ، وله مؤلفات أشهرها كتاب المقتاح ، واوق رحم الله فى سنة والاستدلال ، والمروض ، وفيل فى سنة الات وعمرين ، وقيل فى سبم وعمرين ، والبلاغة في سنة عند السكاكى المناح وراسه وعام عطوط بكلية الله العربية الكانب هذا المبحث ، والبلاغة عند السكاكى المناح واحد مطاوب ، ومعجم الأدباء المافوت ، وطبقات العالمية السكاكى المناح المناح السكاكى المناح واحد مطاوب ، ومعجم الأدباء المافوت ، وطبقات العالمية السكاكى المناح المنا

وكان منهجه في منبط مسائل كل علم تمرة لنظره في تسريفه .

فقد ذكر أن علم المعانى هو تقبع خواص تراكيب الكلام وما يتصل بها من الاستحسان وغيره ، ليحترز بالوقوف عليها عن الحطأ في تطبيق الكلام على ما يقتضى الحال ذكره .

ومن هذا التعريف وضع لعلم المعانى منهجه المحدد، وأبوابه المعروفة ، ولم يسبق بشي. بما ذكره في هذا التحديد . والذي يلفتنا في هذا التفريف هو ذلك الربطالةوى بين هذا العلم والنصوص الادبية الرفيعة، إذ أنه يعنى بالتراكيب تراكيب البلغاء المصبود لهم بالسبق والتفوق .

وقد نظر السكاكى فوجد التعرض لحواص التراكيب موقوفا على التعوض التراكيب ، ثم أن التعرض لتراكيب الكلام وهى منتشرة أمر يصعب ، قوجب المصير إلى إيرادها تحت الصبط . ولهذا صنف كلام العرب في قسمين كبيرين المتبر والإنشاء ، ثم وأى أن الحبر برجع إلى الحسكم بمفهوم لمفهوم وهو الذى السميه الإسناد الحبرى ، فتحصل له أربعة أبواب :

الإنشاء ب احوال المفهوم المحكوم به (المستد)
 احوال المفهوم المحكوم عليه (المستد إليه) ع احوال الإستاد ...
 وهكذا ظلت تتولد أبواب المعانى وتتفرع من هذا التصوو النظرى الحالص .

وكان هذا هو الحال في علم البيان الذي حده بقوله ، أما علم البيان قبو معرفة إيراد المعنى الواحد في طرق مختلفة بالزيادة في وصوح الدلالة عليه. وبالمتقصاف الميحترز بالوقوف على ذلك من الحطأ في مطابقة السكلام لتمام المراد منه ، ثم ميد له بقاعدة بين فيها مسائل هذا العلم ، وكان يلهمه في هذا حديث من الدلالة سبقه إليه العلامة ابن الخطيب الرازى في كتابه نهاية الإيجاز ، فقد تحكم في كتابه هذا إليه العلامة ابن الخطيب الرازى في كتابه نهاية الإيجاز ، فقد تحكم في كتابه هذا عن الدلالة الوضعية والدلالة العقلية . ومن العقلية دلالة الخفظ على جزء داخل في عن الدلالة الوضعية والدلالة العقلية ، ودلالة الخفظ على خارج عنه لازم له مفهومه ، كدلالة السقف على الحائط ، ولم يذكر السكاكي شيئا زائدا على ماذكره الرازى في موضوع الدلالة يمكن أن يعتد به ،

المعنى الواحد على صور عتلفة لا يتأتى إلا فى الدلالات العقلية وهى الائتقال من معنى إلى معنى بسبب علاقة بينهما كازوم أحدهما الآخر بوجه من الوجوه ، ظهر لك أن علم البيان مرجعه اعتبار الملازمات بين المعافى ، ثم إذا عرفت أن المزوم إذا تصور بين الشيئين فإما أن يكون من الجانبين كالذى بين الامام والحلف بحكم العقل أو بين طول القامة وطول النجاد ، بحكم الاعتقاد ، ظهر الك أن مرجع علم البيان اعتبار هاتين الجهئين جهة الانتقال من ملزوم إلى لازم، وجهة الانتقال من ملزوم إلى لازم، وجهة الانتقال من لازم إلى ملزوم . . . وإذا ظهر لك أن مرجع علم البيان علمان علمت أن انصباب علم البيان إلى التعرض المجاز والكناية ، فان المجاز ينتقل فيها من اللازم . . . وأن الكناية ينتقل فيها من اللازم . . . وأن الكناية ينتقل فيها من اللازم .

وقد شعر السكاكى بما فى هذه الطريقة التى حدد بها أبواب علم البيان من التكلف والنجشم فقال وكأنه يعتذر ( والمطلوب سمدًا الشكاف هو الضبط).

ومن الواضح أندراسة أهل خوارزم البلاغة العربية دراسة ذات خصائص متشاجة وأن تقسيم البلاغة إلى على المعانى والبيان لم يظهر ولم يتم إلا في هذه البيئة .

وبحث المفتاح وإن كان امتدادا لهذا الاتجاه فقد أخذ طابعاً واضعا هيزه عن البحوث الآخرى التي نهض بها رجال هذه البيئة ، فإذا كانوا جيماً يعنون ببحث الجملة وصياغتها كا يعنون بدراسة صور البيان ، فإن السكاكي قد شفل بنا الا أن دراسته كانت علية ومحددة وجافة أو هي استمنتاجات عقلية وتقنين منطق لما استطاع إدراك من كلام أتمة ثلائة حرفتهم بيئته ، وهم : حبد القاهر الجرجاني ، ومحمود بن هم الوعشري ، وابن الحطيب الرازي ، ولهل هؤلا. هم الاصحاب الذين يذكره كثيرا في كتابه .

وقد سارت الدراسة البلاغية في هذه البيئة في مراحل ثلاث كا أتصور:

المرحلة الأولى كانت جيودا نظرية مرتبطة ارتباطا وثيقاً بالنص الادين وفلك وأطنع في كتابي حبد القاهر الجرجاني .

والمرحلة الثانية كانت جهودا تحليلية تطبيقية تنفذ من خلال النص إلى مس القراحد والاصول أو تحديدها وذلك واضح في دراسة الوعشرى في كشافه .

والمرحلة الثالثة كانت جهداً نظرياً خالصاً ، تشوبه أسيانا ومعنات تحليلية ، بعضها سرى إليها من المرحلتين الآولى والثانية ، وبعضها كان من جهد السكاك، ولم يكن له سبق في هذا الباب .

وإذا كان أبو يعةوب في عمله الآكبر الذي هو تحديد مسائلي علمي المعانى والبيان يسير على العاربق الذي وسمه الوعشرى ، فقد كان يأخة كثيراً من فبساته في دراسة مسائل البلاغة وأسولها ، وتعرض الآن صوواً من هذا الاخذوالتأمي .

#### الإلتفات :

وكان تأثر السكاكى بالزعشرى واضعاً في هذا الفن ، فقد أشار إلى أن السكلام إذا انتقل من أسلوب إلى أسلوب كان أدخل في القبول حند الساسع ، وأحسن تطرية لنشاطه، واملاً باستدرار أصغائه ، وأنه يختص مواقعه يلطائف معان قلباً تصبح إلا لاقراد بلغائهم ، أو للحذاق المهرة في هذا الفن(1).

وهذا تلخيص لقيمة الالتفات كاذكره الزعشرى -

وقد أخذ عن الكشاف معنى الالتفات وقد خالقه البلاغيون في هذا ، فقد ذكر أن أمراً القيس قد النفت في قوله :

تطاول ليلك بالإنمسد وبات الحل ولم ترقد وبات وبات العلم الآومد وبات له ليلة في العائم الآومد وذلك من نبأ جاءني وخيرته عن أب الآمدود

وواصح أن جهود البلاغيين لا يرون التفاتاً في البيت الأول ، لأن الالتفات لا يقع حندم إلا بعد جريانُ الاسلوب على طريقة من العارق الثلاثة ثم يعدل عنها إلى غيرها .

<sup>(</sup>١) ينظر المنتاج مع ٢٠٩ / ١٠٠

وإذا حاول أبر يعقوب بيان مواقع الألفاف ، وكشف قيمها الفنية في النصوص الآدبية وجدته بين حالين ، حال يكون فيها بجيدا في المحشف والتحليل من موقع هذه الطريفة ، وذلك إذا كان يصدر عن تأثر بصاحب الكشاف ، إما لانه سبقه ببيان الالتفات في هذا النص ولطف موقعه ، وإما لانه أي السكاكي جرى فيه على طريقة الزمخشري في نص آخر ، وحال لا يكون فيها بجيدا ولا قريبا من الإجادة وذلك إذا اعتمد على مقدرته الادبية ، واستقل بفهمه و ذرقه ، فإنه في كثير من هذه الحالات يحوم ولا يقع على شيء يعتد به .

مثاله في الحال الأولى ما يقوله في قوله تعالى د إياك تعبد . .

أليس عا يشهد له الوجدان بحيث يغنيه عن شهادة ما سواه أن المرم إذَّة أخله في استحضار جنايات جان منتقلا فيها عن الإجمال إلى التفصيل وجد من نفسه تفاوتاً في الحال بينا لا يكاد يشبه آخر حاله هناك أولها ، أو ما تراك إذا كنت في حديث مع إنسان وقد حضر مجاسكما من له جنايات في حقك كيف تصنيع ؟ تحول عن الجاني وجهك ، وتأخذ في الشكاية عنه إلى صاحبك تبثه ألشكوي ممددا جنایاته واحدة فواحدة ، وأنت فها بین ذلك واجد مزاجك بحمی على تزاید يحرك حالة لك غضبية تدعوك إلى أن تواثب ذلك الجانى ، وتشافهه بكل سوء ، وأنت لا تحيب ، إلى أن تغلب فتقطع الحديث مع الصاحب ، ومباثنك إياه ، وترجع إلى الجاني شافها له ، بالله قل لي هل عامل أحد مثل هذه المعاملة ، هل يتصور معاملة أسوأ بما فعلت ، أما كان لك حياء يمنعك ، أما كانت لك مروءة تردعك على هذا؟. وإذا كان الحاضر لجلسكما ذا نعم عليك كثيرة فإذا أخذت في تعديد نعمة عند صاحبك مستحضرا لتفاصيلها أحسست من نفسك بحالة كأنها تطالبك بالإقبال على منعمك، وتربن لك ذلك، ولا تزال تتزايد ما دمت في تعديد العمه حتى تصلك من حيث لا تدوى على أن تجدك واأنت ميه في المكلام تثنى عليه ، وتدعو له ، وتقول بأى لسان أشكر صنائعك الروائع ، ويأية عيارة أحصر عوارفك الدوارف ، وما جري ذلك الجرى(١) .

وقد ذكر الرعشري مثل حدًا في مواطن كثيرة من الكشاف، وقد بيناما

<sup>(</sup>١) المفياح من ١٠٩

ق دراسة الالتفات ، ومثاله في الحال الثانية مايقوله في أبيات أصهيد القيهي السابقة بعد مانوه بمكانة الشاهر و فحولته ، وكان بمسكنه ألا يلتفت ألبتة ، وفائلته أن يسوق السكلام على الحسكاية في الابيات الثلاثة ، فيقول تطاول له يلائله ونام الحلى ولم أرقد ، وبت وبات لنا ليلة ، كقول لبيد فوقفت أسألها وكيف سؤالنا ، أو أن يلتفت نوعا واحدا ، فيقول وبت وبات لكم ، وذلك من تبأ جاء كم ، وخارتم عن أبي الاسرد . أن يسكون حين قصد تهويل الحطب واستفظاعه في النبأ المرجع ، والحبر المفجع المواقع الفات في المصد ، المحرق القلب والستفظاعة فعل ذلك منها في النفاته الاول على أن نفسه وقت ووود ذلك النبأ عليها ولحت فعل ذلك منها في النفاته الاول على أن نفسه وقت ووود ذلك النبأ عليها ولحت وله الشكلي . فأقامها مقام المصاب الذي لايتسل بعض القسلي إلا بتقجع الماوك وتحزام عليه وأخذ يخاطبه بتطاول ليلك تسلية ، أو تبه على أن نفسه لفظاعة شأن النبأ واستشعارها معه كمدا وإرتماضا أبدت قلقا لايقلقه كمد ، وضجوا شأن النبأ واستشعارها معه كمدا وإرتماضا أبدت قلقا لايقلقه كمد ، وضجوا وجريا على سننها المسلوك عند طوارق النواتب وبوارق المصائب لحين لم تفعل شككنه في أنها المسلوك عند طوارق النواتب وبوارق المصائب لحين لم تفعل شككنه في أنها المسلوك عند طوارق النواتب وبوارق المصائب لحين لم تفعل شكنه في أنها المسلوك عند طوارق النواتب وبوارق المحائب فين لم تفعل معليا .

وفى النفانه الثانى على أن المنحزن تحزن تعزن صدق ، ولذلك لا يتفاوت الحال خاطبتك أم لم أخاطبك ، وفى التفانه الثالث على أن جميع ذلك إنما كان لما تحصه ولم يتعدداه إلى من سواه .

وهكذا ندور النسكة البلاغية الالتفات في هذه الآبيات حول مكانة الشاهر الاجتماعية ، إذ أنه علل وتفجع الماوك تفجع له شأنه ، وقلق تفوسهم لايسكون الاجتماعية ، إذ أنه علل وتفجع الماوك تفجع له شأنه ، وقلق تفوسهم لايسكون إلا لأس خطير، ولو كان شاعر نا غير ملك لما كان لهذا التصرف قيمة والسكاكي له دأى عجب ، يذكر في هذا الصدد ، وهو أنه يستمد قيمة الحصائص البلاغية في الاسلوب من فيمة فائلها ، إذلك لايمتد بخواص الراكيب إلا إذا كانت قد في الاسلوب من فيمة فائلها ، إذلك لايمتد بخواص الراكيب إلا إذا كانت قد مدرت من بليغ ، فهو لاينظر الخصوصية من حيث هي ، وإنما يعني بالصنعة المفصوصية والاحتفال المتعمد من القائل ، فلو صدرت النراكيب البليغة من غير

وليغ سقطت قيمتها واليس من حقك أن تعجب بالنص قبسل أن تعرف

يقول فى شرحه النمر بف علم الممانى : وأعنى بخاصية التراكيب ماسبق منه إلى الفهم عند سماع ذلك التركيب جاريا جمرى اللازم له لسكونه صادرا عن البليغ ، لا لنفس ذلك التركيب من حيث هو (١) .

#### احوال المسئد والمسئد الية :

وقد أفاد السكاكي من الكشاف في بعض الصور التي ذكرها أحوالا المسند إليه ، أو المسند ، يقول في الحال المقتضى كون المسند جملة فعليه ، أو إسمية ، بعد ما بين دلالة الفعلية على التجدد والاسمية هلى الثبوت (وما تسمع من تفاوت الجملتين الفعلية والاسمية تجددا وثبوتا هو يطلمك على أنه حين ادعى المنافقون الإيمان بقولهم آمنا بالله وباليوم الآخر ، جائين به جملة فعلية ، معني أحداثنا الدخول في الإيمان وأعرضنا عن السكفر ليروج ذلك عنهم ، كيف طبق المفصل في ود دعواهم السكاذبة قوله تعالى ، وما هم بمؤمنين ، حيث جيء به جملة أسمية ومع الباء وعلى تفاوت كلام المنافقين مع المؤمنين ، ومع شياطينهم ، فيما يحكيه جل وحلا عنهم وهو ، وإذا لقوا الذين امنوا قالو آمنا وإذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنا معكم ، تفاوتا إلى جملة فعلية ، وهي آمنا ، وإلى أسمية ومع الذي وهي إنا معكم كيف أصاب شاكلة الرمي (٢)

وقد أشرت إلى هذا في دراسة التوكيد في الباب الأول (٣) .

ويذكر تفسير المسند إليه ويشير إلى قوله تعالى و لانتخذوا إلهين اثنين إنما عو إله واحد، لان لفظ إلهين يحتمل عنى الجنسية ، ويقول شفع إلهين باثنين وإلها بواحد، لان لفظ إلهين يحتمل معنى الجنسية ، ومعنى التثنية ، وكذلك لفظ إله يحتمسل الجنسية ، والوحدة ، والذي المنانى ، ففسر إلهين والذي له المكلام مسوق هو العدد في الاول ، والوحدة في الثانى ، ففسر إلهين

<sup>47</sup> w etall (1)

<sup>(</sup>٧) الملتاح مر ١١٧

<sup>(</sup>٤) بغر منا البث و م

باثنین ، وإلها بواحد ، بیانا لما هو الاصل ق الغرض ، ومن هذا الباب من وجه قوله تمالی و وحله قوله تمالی و وما من دا به فی الارض ، ولا طائر یطیر بمناحیه ، ذکر فی الارض مع دا به ویطیر بمناحیه مع طائر لبیان آن القصد من لفظ دا به ولفظ طائر (نا هو الله الجنسین و إلى تقریرهما (۱) .

ويقول: والتخصيص لازم للتقدم غالبا ولذلك لسمع أتمة علم المعانى في معنى إياك نعبد وإياك نستمين يقولون نخصك بالمبادة لانعبد غيرك ، وتخصك بالاستمانة منك لانستمين أحداً سواك، وفي معنى إن كنتم إياه تعبدون. يقولون إن كنتم تخصونه بالعبادة ، وفي معنى قوله وبالآخرة هم يوقنون، تذهب إلى أنه تعريض بأن الآخرة التي عليها أهل الكتاب فيما يقولون إنها لايدخل الجنة فيها إلا من كان هودا أو لصارى ، وأنها لاتمسهم النارفيها إلا أياما معدودات ، وأن أمل الجنة فيها لا يتلذذون في الجنة إلا بالنسيم والارواح العيقة والسياع اللذيذ ، ليست بالآخرة وإيقانهم بمثلها ليس من الإيقان بالتي هي الآخرة عند الله في شيء . . . . وفي قوله تعالى لنهكونوا شهداء على التناس ويكون الرسول عليكم شهيدا ، يقولون أخرت صلة الشهادة أولا وقدمت تمانياً لأن التحرمس في الأول إثبات شهادتهم على الأمم ، وفي الآخرى اختصاصهم بكون الرسول شهيداً عليهم ، . . . . وتسممهم في فوله تعالى . لافيها غول ولاهم عنها ينزفون . يقولون قدم الظرف تعريضا بخمور الدنيا ، وأن المعنى هي على الخصوص لاتفتال العقول اغتيال خور الدُّنيا . ويقولون في قوله تعالى . الم ذلك السكتاب لا ريب فيه ، يمتنع تقديم الظرف على اسم ـ لا ـ لانه إذا قدم أفاد تخصيص نغي الريب بالقرآن <sup>(۱)</sup> .

والمراد بأنمة البيان الذين تردد ذكرهم في هذا النص ، والله ين سعميم السكاكي يقولون ما يقول ويروى هو الإمام الزعنشرى فقد و جدتا هذه التصوص في تقسيوه وأثبتناه في دراستنا لبلاغته (٣) .

<sup>(</sup>۱) المنتاح ۱۰۲، ۱۰۲ و وینظر السکشاف ج ۲ ص

<sup>(</sup>٧) المناح سا١٧١

<sup>(</sup>٣) ينظر الباب الأولى، فصل الجلة ، بحث التقديم .

#### إن رادا :

ويذكر إنواذا في تقييدالمسند، ويأخذ من المكشاف الشواهدوالتحليلات التي تبين معال كل منهما الاصلية والبلاغية .

يقول في قوله تعالى و فإذا جاءتهم الحسنة قالوا لنا هذه وإن تصبهم سيئة يطيروا بموسى ومن معه ، جيء فيه بالفظ إذا في جانب الحسنة حيث أويدت الحسنة المطلقة لا نوح منها كما في قوله تعالى و وإن تصبهم حسنة يقولوا هذه من هند الله و وفي قوله تعالى ، ولئن أصابكم فعنل من الله ليقولن ، لكون حصول الحسنة المطاقة مقطوعا به كثرة وقوع واتساعا ، ولذلك عرفت ذها با إلى كونها همهولاة . . . وجيء بلفظ إن في جانب السيئة هم تنكير السيئة إذ لا تقع إلا في الندرة بالمنسبة إلى الحسنة المطاقة ، ولا يقع إلا شيء منها، ولذلك قبل قد حددت أيام الرخاء ؟ وعنه ، وإذا أذفنا الناس وحمة فرحوا بها وإن تصبهم سيئة بما قدمت أيدم م إذا هم يقنطون ، بلفظ إذا في جانب الرحمة ، وكان تنكيرها وقصد النوع المنظر إلى الفظ الإذاقة قبو المطابق البلاغة () .

وإذا استعمات إن مع المقطوع به علل هذا بما ذكره الزعشرى ، وأورد هنا السر البلاغي الذي أورده الزعشري هناك .

يقول وأما قوله: و وإن كنتم في ريب بما نولنا على هبدنا ، و وإن كستم في ويب من البعث ، بلفظ إن مع المرتابين قإما اقصد التوبيخ على الريبة لاشتمال المقام على ما يقلعها عن أصلها ، وتصوير أن المقام لا يصاح إلا لجسرد الفرض اللارتياب ، كا قد تفرض المحالات حتى تعلقت بفرضها أغراض ... وهنه ما قسد يقول العامل هند التقاطى بالمهالة إذا امتد التسويف وأخد يترجم عن الحرمان إن كنت لم أحمل فقولوا أفطع الطمع (٢) .

وقد أشرنا إلى عدًا في بلاغة المكتاف في فصل الحديث عن المفردات .

<sup>14. (1)</sup> المناح من ١٩٠

<sup>14/4/4. \*</sup> Spire (4)

#### التغليب :

ويأخذ من الكشاف ما ذكره في التغليب ولا يزيد عليه شيئاً .

يقول: وباب التغليب باب واسع يجرى في كل فن. قال تعالى حكاية عن قوم شعيب و لنخرجنك يا شعيب والذين آمنوا معك من قريقنا أو لتدودن في ملتناء أدخل شعيب في للتعليب و إلا فا كان شعيب في علتهم كافراً مثابم . . . .

وكذلك قوله تعالى و إن هدنا في ملتكم ، وقال تعالى و إلا امرأته كانت من الفارين ، وفي موضع آخر وكانت من القانةين ، عدت الابئي من الذكور بحكم التغليب . وقال تعالى و إذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس ، هد إبليس من الملائكة بحكم التغليب عد الابئي من الذكور ، ومن هذا الباب قوله تعالى وبل أنتم قوم تجهلون ، فيمن قرأ بتاء الخطاب ، غلب جانب أنتم على جانب قوم وكذا يذرؤكم في قوله تعالى و جعل لكم من أنفسكم أزواجا ومن الانعام أزواجا يذرؤكم فيه ، خطاباً شاملا للمقلاء والانعام مغلباً فيه المخاطبون على الغيب والعقلاء على ما لايعقل (١) .

### الكلام المنصف :

ويسوقه الحديث في معانى الشرط إلى القول في الكلام المتصف و فلك الآئ التمريض أحد المعانى التي تقصد به وإن الشرطية المستعملة في غير أصل استعالها كقوله تعالى و ولئن انبعث أهواء هم ، وقوله : وولئن أشركت، وقوله و فإن والتم من بعد ماجاء تكم البينات ثم يقول السكاكي : ونظيره في كونه تعريضاً و ومائى لا أعبد الذي فطرني وإليه ترجعون ، والمراد وما لـكم لا تعبدون الذي فطركي والمنبه عليه قوله وإليه ترجعون ، ولولا التعريض لكان المناسب وإليه أوجع وكذا و التغذ من دونه آلمة إن يردن الرحمن بعشر لا تغنى عنى شفاعتهم شيئا ولا ينقذون إن إذا اني ضلال مبين ، المراد أنتخذون من دونه آلمة إن يردكم ولا ينقذون إن إذا اني ضلال مبين ، المراد أنتخذون من دونه آلمة إن يردكم ولا ينقذون إن إذا اني ضلال مبين ، المراد أنتخذون من دونه آلمة إن يردكم

<sup>(</sup>۱) المنتاح ص١٣١ ء وينظر السكفاف جه ص١٠١، ١٠١ ، جه ص ٩٩٠. (م ٢٣ سـ البلاغة الترآكية)

الرحن بعتر آلا تغنى عنكم شفاعتهم شيئاً ولا ينقذوكم ، إلكم إذن أنى جنلال عبين ، ولذاك قيل إنى آمنت بربكم دون بربى وأتبعه فاسمون ، ولا تعرف حسن موقع هذا التعريض إلا إذا نظرت إلى مقامه ، وهو تطاب إسماع الحق على وجه لا يورث طالب دم المسمع مزيد غمنب ، وهو ترك المواجهة بالتعنيل ، والتعمريح لهم بالنسبة إلى ارتكاب الباطل ، ومن هذا الاسلوب قوله تعالى ، قل لا تسالون هما أجرمنا ولا نسأل عما تعملون ، وإلا لحق النسق من سيث الظاهر قل لاتسالون هما عملنا ولانسال هما تحرمون . وكذلك ما قبله ، وإنا أو إياكم لعلى هدى أو في منلال مبين ، وهذا النوع من الكلام يسمى المنصف (۱) .

وهذا مأخوذ من السكشاف وقد بيناه في موضعه (٢) .

#### التعبير بالمضارع من الماضي:

وقد أخذ السكاكي بيان سر هذه الطريقة من تحليل الرمخشري -

يقول في قوله تعالى و وانه الذي أوسل الرياح فتثير سحابا فسقناه إلى بلد ميت فأحيينا به الارض بعد موتها ، . قال فتثير استحضاراً لتلك الصورة البديعة الدالة على القدرة الربانية من إفارة السحاب مسخراً بين الساء والارض، متكوناً في المرأى قارة عن قرح ، وكأنها قطع قطن مندوف ، ثم تنضام متقلبة بين أطوار حتى يعدن ركاماً ، وأنه طريق البلغاء لا يعدلون عنه إذا اقتضى المقام سلوكه ، أو ما ترى تأبط شراً في قوله :

بأنى قد لقيت الغول تهوى تبسبب كالصحيفة صحصحان فأخريها بلا دهش فخرت صريعاً اليدين والمجران

كيف سلك في فأضربها بلا دهش فصداً إلى أن يصور لقومه الحالة التي تشجع فيها بضرب النول كأنه يبصرهم إياها ويطلمهم على كنهها ويتطاب منهم مشاهدتها تمجيبا من جرأته على كل هول وثباته هند كل شدة (٢)

<sup>(</sup>۱) للفتاح ۱۳۴،۱۴۴

<sup>﴿</sup> ٧) يَنْظُرُ الْمُكَلَامُ الْمُنْصَفِ فَي البَّابِ الأولَّ مِنْ هَذَا البَّتْ .

<sup>(</sup>٣) المنتاح من ١٣٤٠١ ٢٣٤ عينظر بعث المفرد عن حملًا البعث ب

#### الفصل والوصل :

وللسكاكي جهدكبير في هذا الياب حيث وضعه في قالبه العلمي المحدد الذي يدور عليه درسه إلى الآن . وقد أفاد من السكشاف في بعض تحليلاته وصورت.

يقول السكاكي في قوله تمالى , أو لئك على هدى هرب وبهم وأولئك هم المفلحون ....

أرلئك على هدى من ربه ماء مفصولا عما قبله بطريق الاستشاف كأنه قبل ما المستقين الجامعين بين الإيمان بالغيب في ضمن إقامة الصلاة والإنفاق ما ورقهم الله تعالى وبين الإيمان بالمكتب المنزلة في ضمن الإيقان بالآخرة اختصوا بهدى لا يكتنه كنهه ولا يقادر قدره ، مقولا في حقهم هدى المستقين الذير ... والذين بتنكير هدى ، فأجيب بأن أولئك الموصوفين غير مستبعد ولا مستبدع أن يفوزوا دون من عدام بالهدى عاجلا ، وبالفلاح آجلا ، والك أن تقدر تمام الكلام هو المتقين ، وتقدر السؤال ، ويستأنف الذين يؤمنون بالغيب إلى ساقمة المكلام ، وأنه أدخل في البلاغة لكون الاستشناف على هذا الوجه منطويا على المكلام ، وأنه أدخل في البلاغة لكون الاستشناف على هذا الوجه منطويا على بيان الموجب لاختصاصهم بما اختصوا به على نحو ما تقول : أحسنت إلى زيد مديقك القديم أهل منك لما فعلت (١) وهذا مأخوذ من المكشاف وقد أثبتتاه في دراسة الجل .

#### الإيماز والإطناب :

وقد اقتصر السكاكى في بحث الإيماز والإطناب على بيان معتاهما ، وإيراد عدة أمثلة لكل منهما ، وذلك لآن من تأمل ما ذكره فى الأبواب السابقة يستطيع أن يدرك مقاءات الذكر ومقامات الحذف كا يقول ...

ثم إن الامثلة التي ضربها لايخلو أكثرها من أثر الكشاف، وللذكرهنا منيا قوله ومن الإيماز قوله عز قائلاً ، قل أثنيؤن الله يما لا يعلم ، أعه يما لا ثبوت له ولا علم الله متعلق به ، نفياً المازوم ، وهو المنبأ به ينتى لاؤمه، وهولاجوب

<sup>(</sup>١) المنتاح مو ١٤ (١٤ ١ ١ .

كونه معلوماً العالم الذات لو كان له ثبوت بأى اعتبار كان : وقوله و إن الذين كفروا بعد إيمانهم ثم ازدادوا كفراً ان تقبل توبتهم ، أصله ان يتوبوا فان يكون قبول توبة ، فأوثر الإيجاز ذهاباً إلى انتفاء الملزوم بانتفاء الملازم وهو قبول الثوبة الواجب في حكمته تعالى و تقدس ، وقوله و بما أشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا ، أى شركاء لا ثبوت لها أصلا ، ولا أنزل الله بإشراكها حجة ، أى تغلك و إنزال الحجة كلاهما مفتف ، في أسلوب قوله على لا حب لا يهتدى بمنارة ، أى لا منار ولا اهتداء به ، وقوله ولا ثرى الضب بها ينجحر ، أى بحنب ولا انحبار نفياً للاصل والفرع . ومنه ووإن جاهداك على أن تشرك بى مائيس قلك به علم ، ، إذ المراد لا ذلك ولا علمك به ، أى كلاهما غير ثابت ، وكذا د ما الطالمين من حم ولا شفيع يطاع ، أى لا شفاعة ولا طاحة (١) .

وقد بينا هذا ف دراستنا النبي في بحث الكشاف(٢) .

ويقول في صور الاطناب ، وبما يعد من الإطناب وهو في موقعه قول الحضر لموسى عليه السلام في الكرة الثانية ، وألم أقل لك ، بزيادة لك لافتضاء المقدام مزيد تقرير لما قد كان قدم له من أنك لن تستطيع معي صبراً ، وكذا قول موسى عليه السلام ، رب اشرح لي صدرى ، بزيادة لي لا كنساء البكلام معها من تأكيد الطلب لافشراح الصدر ما لا يكون بدونه ، ألا تراك إذا قلت اشرح لي ، أفاد أن شيئاً ما عندك تطلب شرحه ، فكنت بحملا فإذا قلت صدرى عدت مفصلا (٢).

وهذا قليل من كثير ذكره الزمخشري وبيناه في محث قيود الجلة .

#### الاستمارة في الحرف :

وقد أشرنا في بحث بلاغة الكشاف إلى أن الرمخشري من أوائل من أشاروا إلى الاستعارة في الحرف وكان تحليله لصورها مادة أفاد منها السكاكي . نعم

<sup>(</sup>١٠١٠ والمناح ص١٥١

<sup>(</sup>٧) يَنْظُرُ هَذَا البِعِثُ طَعِيلُ الْجُلَةُ

<sup>(</sup>٣) المنتاح من ١٥٣

أقد سكت الزمخشرى هن ذكر متعلقات الحروف ، وهو ما يعبر بها عنها عند تفسير هذه الحروف كا قال السكاكى ، والسكنة تكام عن استعارة اللام ، وعن استعارة اللام ، وعن استعارة لما السكاكى وإن لم يكن بالفظ السكناك استعارة لعل ، وهذه الصور قد ذكرها السكاكى وإن لم يكن بالفظ السكناك إلا أنه لا يبعد عنه .

يقول السكاكي: فإذا أردت استعارة لمل لغير معناها قدرت الاستعارة في معنى الترجى، ثم استعملت هناك لعل ، مثل أن تبنى على أصول العدل ذاهباً إلى أن الصانع الحبكم تعالى وتقدس أن يكون في أفعاله عبيه، بل كل ذلك حكمة وصواب مفعول لغرض صحيح، ما خلق الإنسان إلا لغرض الإحسان، وحيجة ركب فيه الشهوة الحاملة على فعل ما يجب تركم ، والنفرة الحاملة على ترك ما يحب فعله ، وأودع حقبله المضادة لحكيهما ، حتى تشازعته أيدى الدواعي والصوارف فوقفت به حيث الحيرة ، لا متقدم له عنه ولا متأخر تحمله الحليمة على ما لا يورثه إلا العناء . إذا اتبع العقل وقع من النفس المشتهية الثافرة في هناء ، وإذا أتبع النفس وقع من العقل الناهي الآمر في عناء ، لا مخلص عثاك مَا أُوقِمِهِ فَي وَرَطَّةَ تَلَكَ الْحَيْرَةُ سَفَمًا ، وَلَا عَبْثًا ، تَمَالَى عَنْ ذَلَكُ عَلَواً كَبِيراً \* و إنما فعل ذلك لغرض الإحسان وهو التكليف ليتمكن من اكتساب ها لا محسق فعله في حقه ابتداء من التعظيم العظيم ، مع الدوام في ضمن التمتيع من أتواج المشتهيات بما لاعين رأت . ولا أذن سمت ، ولا خطر على بال أحد ، مخلصة أن يشوبها منغص ما ، فيكتسبه إن شاء لا بالقسر، والدلك وضع زمام الاختيار قمه يده، مكنا إياه من فعل الطاعة والممصية، مريداً منه أن يختار ما يتعمر له تلك السمادة الابدية ، مزيماً في ذلك جميع علمه ، فصبه حال المكاتب المسكن من قسل الطاعة والمعصية مع الإرادة منه أن يطبع باختياره بمال المرتمي المتيويين أن يفمل وأن لا يفمل ، ثم تستمير لجانب المصبه لعل(٥١

وهذا شرح و توضيح لقول الزمخشرى في هذه الآية أنهما و واقعة موقع المجاز لا الحقيقة ، لان الله عز وجل خاق عباده ليتعيدهم بالتكليف. ووكب فيهم

<sup>(</sup>١) المناح سر٢٠٢)

العقول والشهوات، وأزاح العلة فى أقدارهم. وتمكينهم ، وهداهماأنجدين ، ووضع فى أيديهم زمام الاختيار ، وأراد منهم الحير والتقوى ، فهم فى صورة المرجو منهم أن يتقوا ، ليترجح أمرهم وهم مختارون بين الطاعة والعصيان ، كا ترجحت حال المرتهى بين أن يفعل وألا يفعل (١) .

وقد ذكر السكاكي مع هذه الآية قوله تمالي و فالنقطه آل فرعون ، وكلام الزمخشري فيها مشهور ، ثم قال هذا المخرص كلام الأصحاب ، ولا أحرف أحداً من البلاغيين سبقه بدراسة هذا الموضوع بينه غير الزمخشري .

وإذا كنت قد أشرت إلى أخذه المكثير من الكشاف فيجدو أن أقول إن السكاكي كان ذا عقل قوى ، يستوهب ما يقرأ ، فإذا كتب ما استوهب كانت كتابته مصبوغة بصبغة عقله ، حتى كأنها من بناته ، لانه يكتب بأسلوبه ، ولم يكن كغيره بمن يستريحون لنقل العبارة نقلا كاملا أو بتغبير طفيف ، كا سنجد في كتاب المثل السائر، لذلك كان أثر الكشاف محصوراً في فقه المسألة وصميمها ، أما متن المفظ فيها فهو من صفع السكاكي ، وإن كانت تتساقط بهض كلمات الزمخشري في عباراته ، وبهذا نقول إن أخذ المفتاح من الحكشاف يتميز بهذه الميزة التي تضني على هذا المأخوذ صبغة صاحبه .

ثم إن كتاب المفتاح قد شفل الدارسين بعد السكاكى ، فاخصه الخطيب ، ثم وضح تلخيصه ، و تناول الشراح هذا التلخيص ، و اهتموا به و حجيب حوله الحواشي والتقارير ، و في و سط هذا الزحام الحائل من الدراسة البلاغية حسول كتاب المفتاح أختار كتابين هامين أبين فيهما أثر الكشاف و هما يمثلان في تقديرى خيد ما كتب حول المفتاح ، الأول كتساب الإيضاح للخطيب القرويني ، والثاني كتاب المعلول لسعد الدين التفتازاني ، ولا شك أبك لا تجد في مدرسة المفتاح وجلا يسبق هذين الرجاين ، كا لا تجد في مدرسة المفتاح وجلا يسبق هذين الرجاين ، كا لا تجد فيها كتاباً يفوق هذين الكتابين ، هلي أبني قد أشرت في كثير من المواضع في دراسة بلاغة المكشاف إلى جبود كثير منهم في تحديد مراحه ، وبيان ملهيه .

<sup>(</sup>۱) السكماك ج ١ س ١٠

#### الإيضاح:

كتب الخطيب القزويني() هذا الكتاب الإيضاح تلخيص المفتاح فكالله صورة النية لكتاب المفتاح . وقد أضاف الخطيب إلى هذا الكتاب كثيراً عا رآه في كتب عبد الفاهر وكتاب الرمخشرى ، وكثيراً بما اهتدى هو إليه حتى تميز كتاب الإيضاح عن أصله بفضل هذه الإضافات ، وصار أقرب إلى الروح الأدبية من كتاب المفتاح .

والذي يهمني هذا هو بيان أثرالكشاف فيما أضافه الخطيب إلى كتاب المقتاح ولذلك يكون كناب الإيضاح في مادته العلمية متأثراً بدراسة السكشاف في مرحلتين المرحلة الآولى تتمثل فيما أخذه السكاكي وأودعه كناب المفتاح ، والمرحلة الثانية تتمثل فيما أخذه المخطيب وأودعة كناب الايصاح .

ومن أهم وأبرز ما أخذه الخطيب من الكشاف ما ذكره في علاقات الجائل العقلي ، فقد قال الخطيب والمفعل ملابسات شتى ، يلابس الفاعل ، والمفعول به ، والمصدو ، والزمان ، والمسكان ، والسبب ، فاسناده إلى الفاعل إذا كان مبنياً له والمحقيقة ، كا مر ، وكذلك إلى المفعول إذا كان مبنيا له وإسناده إلى غيرهما لمضاهانه لما هو له في ملابسة الفعل بجاز ، كقولهم في المفعول به : عيشة واعتية ، وماء دافق ، وفي عكسه سيل مفعم ، وفي المصدر شعر شاعر ، وفي الزماني تهاوه صائم ، وليله قائم (۱)

ويقول الخطيب في تمريف الجاز العقلي هو إسناد الفعل أو معتاه إلى ملايس

اصول الله ، واللي طوم البارك وقل شذرات المنصب ، وفي بعث قيم كسلته المسكتور ( انظر ترجته في النجوم الزاعرة ، وفي شذرات المنصب ، وفي بعث قيم كسلته المسكتور أحد مطلوب من جيوده البلاغية وهو مطبوع في بنداد .

<sup>(</sup>۱) الحمليب القرويني : لقب بالحمليب لأنه ولى خطابة دمشق في الجامع الأموق وشهوريها فطابه الساطان الناصر محمد بن قلاوون إلى القاهرة فغطب بين بديد في جامع القامة به وكافئ زلق الحسان فاصع البيان ، ونسب إلى فزوين لأن يعني أجداده سكنها وهو عرف يرجع نسبه إلى أبي دان العجلي قائد المأمون ، وقد وقد بالموصل سفة حمت وستين وستمائة ، وأخذ الملم إلى أبي دان العجلي قائد المأمون ، وقد وقد بالموصل ، وفي الشام ، وفي مصر ، وكان بارعا في من أبيه ، واولى اللهاء في جهات من الأنامول ، وفي الشام ، وفي مصر ، وكان بارعا في أسول الفقه ، وأناني علوم البلاغة ، وكان شاعرا بليفا .

<sup>(</sup>٧) بنية الإيضاع - اص ١ ٥٧٥

له غير ما هو له بتأول ، وهذا كله مأخوذ من الكشاف ، وتكاد تتحد العبارة وقد أشرت في دراسة المجاز العقلي إلى موقف الخطيب من الزمخشري ، وبينت أنه تأثر في تعريفه هذا بكلام ذكره الزمخشري في بعض المواضع ، ثم أضاف إليه في مواضع أخرى ، ولكن الخطيب أخفل هذه الإضافية واستمد تعريفه عا ذكره في قوله تعالى و فما ربحت تجارتهم ، حيث يقول الزمخشري هو أي سما ذكره في قوله تعالى و فما ربحت تجارتهم ، حيث يقول الزمخشري هو أي سما المجاز في الإسناد أن يسند الفعل إلى شيء يتلبس بالذي هو في الحقيقة له ، كتلبس النجارة بالمشترين .

وقد تذبه الحطيب إلى أثر الكشاف فى المفتاح ، فهويشير أحياناً إلى الاصل الذى أخذ منه السكاكى فى كلام الزمخشرى ، وفى هذه الإشارة نوع منالتوضيح والـكشف ،

يقول الخطيب وأما قوله تعسالى ، وما من دابة فى الارض ولا طائر يطدير محتاحيه ، لبيان محتاحيه ، قال السكاكى شفع دابة بفى الارض . وطائراً بيطير بحناحيه ، لبيان أن القصد بهما إلى الجنسين ، وقال الزمخشرى معنى ذلك زيادة التعميم والإحاطة كأنه قيل وما من دابة قط فى جميع الارضين السبع وما من طائر قط فى جو السباء من جميع ما يطير بجناحيه (١) .

ويقول الاستاذ هبد المتمال الصميدى رحمه الله معلماً على هذا: ولا يخنى أن كلام السكاكى يؤول إلى ذلك أيضاً \_ يعنى كلام الزمخشرى \_ لانه عشد قصد الحنس يكون الاستفراق حقيقياً (٢) ، وكلامه رحمه الله مأخوذ من كلام السبكي (٢).

وقد يمترض الخطيب على كلام السكاكي ثم يرجسع به إلى أصله المساخوذ منه في السكشاف ويشير إلى أن فيه نظرا .

يقول الخطيب ثم قال \_ أي السكاكي \_ وعا يفيد التخصيص ما يحمكيه

<sup>(</sup>١) بنية الإيضاع جا س ١١٠

<sup>(4)</sup> غير المرجع

<sup>(</sup>۲) شوح التلفيس بيرا بير۲۰

هلت كلمته عن قوم شعيب عليه السلام و وما أنت هاينا بعزيز . أى العزيز هاينا با شعيب ره طك لا أنت الكونهم من أهل ديننا ولذاك قال عليه السلام في جوانهم وأرهطى أعز عليكم من الله على من الله ولو كان معناه ما عززت علينا لم يكن مطابقاً ، وفيه نظر لان قوله و وما أنت علينا بعزيز ، من باب أنا عارف لا من باب أنا عرفت ، والتمسك بالجواب ايس بشيء لجواز أن يكون عليه السلام فهم كون رهطه أعز عليهم من قولهم و ولولا وهماك لرجمناك ، وقال الزمخشرى هل إيلاء صميره حرف النفي على أن السكلام في الفاعل لافي الفعل ، كأنه قبيل و ما أنت علينا ، وفيه نظر لانا لا قسام إيلاء الصدير على النفي إذا لم يكن الخبر فعلياً بفيد الحصر (۱)

ولم يكن الخطيب على حق حين رفض آسوية المشتق بالقمل في هذه الصورة وهو متأثر بمـــا فهم من كلام حبد القاهر الذي ثم برفض التسوية بينهما رفضاً صريحاً ، وإنما ذكر أمثلته وشواهده من تقديم الفاعل على الفعل الصريح فقهم من هذا أن ذلك مذهبه .

وقد يستحسن الخطيب تمليلات الزمخشرى البلاغية ثم يخالف في الوجهة النحوية الى كانت مدخلا لحذه النكت والاسرار .

يقول وبما يتصل بما ذكر ااه - أى بالتعبير عن المصاوع بالماضى - ألت الزمخشرى قدر قوله تعالى و إن يتفقوكم يكونوا لمكم أعداء و يبسطوا إليكم أيديم والسنتهم بالسوء وودوا لو تمكفرون ، وقال : الماضى و إن كان يجرى في باب الشرط بجرى المصارع في عام الإحراب فإن فيه تمكتة ، كأنه قبل و ودوا قبل كل شيء كفركم ، وارتدادكم . يعنى أنهم يريدون أن يلحقوا بكم مصاو الديسا والدين جيماً ، من قتل الانفس وتمزيق الاحراض ، وردكم كفاوا أسبق المسلو عندم ، وأولها ، لعلمم أن الدين أعز عليكم من أرواحكم لانكم بقالون لها هذه ، والعدو أم شيء عنده أن يقصد أعز شيء عند صاحبه ، هذا كلامه وحوحسن دقيق ، لكن في جعل وودوا لو تكفرون عطفاً على جواب الشرط تظرلان

<sup>(</sup>١) ينية الايشاح و مر١٩٤٠

ودادتهم أن يرتدواكفاراً حاصلة وإن لم يظفروا بهم فلايكون فى تقيدها بالشرط فائدة ، فالآولى أن يجمل قوله وودوا لو تكفرون عطفا على الجملة الشرطية ، كفوله تمالى : ، وإن يقاتلوكم يولوكم الآدبار ثم لا ينصرون ،(1)

وقد أشار سعد الدين إلى ترجيح وجهة الزمخشرى وبين أن كل واحد من المعطوقات في هذه الجملة يصح أن يكون جزاء . وذلك لآن المراد إظهار ودادة المحفر ، واستيفاء مقتضياتها ، ولا شك أنه موقوف على الظفر بهم ، وكذلك المراد إظهار كونهم أعداء ، وإلا فالمداوة حاصلة ظفروا أو لم يظفروا (٢)

وقد رفين الخطيب وجهة السكاكى فى بيان بعض الاسرار ، ويأخذ فيها برأى الزمخشرى، يقول: ومما عد السكاكى الحذف فيه لمجرد الاختصار قوله تعالى وطا ورد ما مدين وجد عليه أمة من الناس يسقون ووجد من دونهم امرأتين تلودان قال ما خطبكما قالمنا لا لسق حتى يصدر الرحاء وأبونا شيخ كبير فستى للمما ، والاولى أن بجعل لاثبات المعنى فى نفسه الشى. على الإطلاق كا مر ، وهو ظاهر قول الرمخشرى فإنه قال ترك المفعول لان الغرض هوالفعل لاالمفعول وهو ظاهر قول الزمجما لانهما كانسا على الذياد ، وهم على الستى ، ولم يرحمها لان مقددهما غنم ومسقيهم إبل ، مثلا ، وكذلك قولهما ولانسقى حتى يصدر الرعاء ، المقصود منه السق لا المسق (٢)

ويما رفض فيه كلام السكاكي واعتمد فيه كلام الزمخشري أوله في أول السكاكي إن أفراد العظم في أوله تعسالي ورب إنى وهن العظم مني ۽ لصحة حصول وهن المجموع بوهن البعض دون كل فرد لحصل ما ترى (أي ترك الجمع إلى الإفراد).

قال الخطيب وهليك أن تتمنيه اشى. وهو أن ما جعله سبباً للعدول عن لفظ المظام إلى لفظ العظم فيه نظر ، لانا لا تسلم صحة حصول وهن المجموع بوهن

<sup>(</sup>١٩) بنية الايضاح جا ص ١٩٧

الله المطول من ١١٦

<sup>(</sup>١١) بنية الايضاح چه من ١١٠١٠

البعض دون كل فرد ، فالوجه فى ذكر العظم دون سائر ما تركب منه الليدن و و تواحه و وتوحيده ، ذكره الزمخسرى قال ، إنما ذكر العظم لانه حود البدن و يه قواحه و وهو أصل بنائه ، وإذا و هن تداعى و تساقطت قوته ، ولانه أشد ما فيه وأصليه فإذا و هن كان ما وراء م أو هن و وحده لان الواحد هو الدال على معنى الجفسية وقصده إلى أن هذا الجنس هو العمود والقوام ، وأشد ما تركب منه الجسد ه قد أصابه الوهن و ولو جمع لـــكان قصداً إلى معنى آخر وهو أنه لم يهن يعنى عظامه والكن كامادا).

وقد يتأثر الخطيب بالكشاف في شرح القاعدة البلاغية ، كا يظهر ذلك في دراسته للاستمارة في الحرف حيث يفهم الخطيب أن متعلق المعتبى اللهى يحرى فيه التشهيه هو المجرور ، كافي قولنسا زيد في نعمة ، لأن الومخشرى أجرى التشهية في هذا المجرور حين قال شبهت العداوة والحزن المنخ ، يقول الخطيب فالتشهيه في الافعال والصفات المشتقة منها لمساني مصادرها ، وفي الحروف لمتعليل لمتعلقات معانيها كالمجرور في قولنا زيد في نعمة ، ورفاهية ، . . وفي لام التعليل كقوله تعالى ؛ و فالتقليل في عون ليكون لهم عدواً وحزناء العداوة والحزن (٢)

ويقول العلامة سعدالدين: هذا الذي ذكره المصنف مأخوذ من كلام صاحب الكشاف، ثم ذكر ما قاله الزمخشري في هذه الآية ، ثم ناقش الخطيب في هذا وبين أنه غير جار على مذهبه لان المشبه يجب أن يكون متروكا في الاستعارة سواء أكانت أصلية أم تبعية وأن ما ذكره هنا لا يصح إلا على الاستعارة المكنية (۱) ،

وللزمخشرى تظرات فى تعليل الصور البيانية لا نحسب أحداً بمسبقه فيهما ، وكانت هذه النظرات تروق الخطيب فينقل إلى كتابه قدراً كبيراً منها ، وقد يكون هذا من أم العوامل التى أجرت فى إيصاحه الروح الفنية فأغرت به

<sup>(</sup>١) ينية الابضاح ٢٠ ص ٤٤٤

<sup>(</sup>٧) بنية الايضاح ١٣٠ ص ١٣٤

<sup>( 4)</sup> ينظر المعاول ص 440

الباحثين هذا الزمن الطويل ، من ذلك ما يقوله الخطيب في تجريد الاستعارة ذاكراً تحليل الزمحشري لقوله تعالى . فأذافها الله لباس الجوع والخوف ، .

يقول الخطيب قال الزمخشرى الإذاقة جرت عندهم بجرى الحقيقة أشبوهما في البلايا والشدائد، وما يمس الناس منها و فيقولون ذاق فلان البؤس، والضر وأذاقه العذاب، شبه ما يدرك من أثر الضر والآلم بما يدرك من طعم المر البشع فإن قبل الترشيح أبلغ من التجريد فهلا قبل فكساها الله لباس الجوع والخوف، قلنا لآن الادراك بالدوق يستلزم الإدراك باللمس من غير حكس فكان في الإذاقة إشمار بشدة الإصابة بخلاف الكسوة (١)

ويقول في الكناية قال الزمخشرى نفوا البخل عن مثله وهم يريدون نفيه عن ذاته ، قصدوا المبالغة في ذلك فسلكوا به طريق الكناية ، لاتهم إذا نفوه هن يسد مسده وعمن هو على أخص أوصافه فقد نفوه عنه، و نظيره قولك للعربي العرب لا تخفر الملاهم ، فإنه أبلغ من قولك أنت لا تخفر ، ومنه قولهم أيفعت للماته ، وبلغت أترابه ، يريدون إيفاعه وبلوغه (٢)

وقد أشرت في دراسة ألوان البديع هند الزمخشري إلى تأثمر الخطيب بهذه الدراسة وإفادته منها إفادة كثيرة ، وكان هذا من أهم ما أكدت به اهتمام الزمخشري بدراسة ألوان البديع ، وأنه لم يغفلها ، ولم تكن هنده بحسناً هرمشياً كا زعم بعض الدارسين ، ونذكر إهنا صوراً ونماذج من هذا الآخذ البين لنؤكذ به تأثمر الخطيب ببحث الكشاف في علوم البلاغة الثلاثة .

يقول الخطيب في المشاكلة ومنه قول أبي تمام :

من مبلغ أفناء يعرب كلها ﴿ أَنَّى بِعَانِتِ الْجَارِ قَبِلُ الْمُوْلُ

وشهد رجل عند شريح فقال إنك لسبط الشهادة ، فقال الرجل إنها لم تجعد عنى ، فاللمى سوغ بناء الجار وتهميد الشهادة هو مراعاة المشاكلة ، ولولا بناء اللهاد لم بصح بناء الجار ، ولولا سبوطة الشهادة لامتنع تجعيدها ، . وأما الثانى

..•´ j. . . . .

<sup>(</sup>۱۹)بنية الايضاح جاه من ۱۹۴۱ (۱۶) بَيْهَ الْاَيْشَاحِ جَاهِ مِنْ ۱۲۷۹

- أى ذكر الشيء بلفظ غيره لوقوعه في صحبته تقدير أله فكقوله تما لي هسيخة الله ، وهو مصدر مؤكد منتصب عن قوله آمندا بالله ، والمعنى تطهيد الله ، لأن الإيمان يطهر النفوس ، والاصل فيه أن النصارى كابوا يندسون أولادهم في ماء أصفر يسمونه المعمودية ويقولون هو تطهير لهم ، فأمر المسلمون بأن يقولوا لهم آمنا بالله وصبغنا الله بالإيمان صبغة لا مثل صبغتنا ، وطهرنا به تطهير ألا مشل تطهيرنا ، أويقول المسلمون صبغنا الله بالإيمان صبغة ولم نصبغ صبغتكم : وجيء تطهيرنا ، أويقول المسلمون صبغنا الله بالإيمان صبغة ولم نصبغ صبغتكم : وجيء بلفظ الصبغة الممشاكلة ، وإن لم يكن قد تقدم لفظ الصبغ ، لان قريئة الحال التي هي سبب النزول من غمس النصارى أولادهم في الماء الاصفر دات على ذلك ، كما تقول لمن يفرس الاشجار أغرس كما يفرس فلان تريد رجلا يصطنع الكرام (\*)

#### ويقول في النوجيه :

وعليه قوله تعالى دواسم غير مسمع وراعنا، قال الزمخشرى غير مسمع حاك من المخاطب أى اسمع وألت غير مسمع وهو قدول ذو وجهين محتل اللام أى اسمع منا مدعوا عليك بلاسمت ، لانه لو أجيبت دعوتهم عليه لم يسسع ، فكان أصم غير مسمع ، قالوا ذلك اتكالا على أن قولهم لاسمت دعوة مستجابة ، أو اسمع غير بحاب ما تدعو إليه ، ومعناه غير مسمع جواباً يوافقك . فكأنك لم تسمع شيئاً . أو أسمع غير مسمع كلاما ترضاه ، فسمعك عنه تاب . ويحوز على هذا أن يكون غير مسمع مفعول اسمع ، أى اسمع كلاما غير مسمع أياك . لان أذنك لا تعيه ، نبوا عنه . ويحتمل المدح أى اسمع غير مسمع مكروها ، من قولك أسمع فلان فلانا ، إذا سبه ، وكذلك قوله راعنا ، يحتمل واعنا تكامك أى ارقبنا ، وانتظرنا ، ويعتمل شبه كله عبرانية ، أو سرياتية ، كانوا يتسابون به ، وهن واعينا ، وهن واعينا ، فكانوا سخرية بالدين وهزما برسول الله صلى الله عليه وسلم يكلمونه بكلام يحتمل يثوون به الشقيمة والإهانة ويظهرون به التوقيد والاسترام يكلمونه بكلام عتمل يثوون به الشقيمة والإهانة ويظهرون به التوقيد والاسترام م قال فإن فلت كيف جاءوا بالقول المحتمل ذى الوجمين بعسما صرحوا وقالوا سمعنسا وحصينا ؟ فلت جيسع المكفرة كانوا يواجونه بالمسكفر والعصيان

<sup>(</sup>١) بنية الايضاح - ٤ مد ٢٤

ولا يراجهونه بالسب ودعاء السوء (١)

٣ \_ المطول:

قد رأينا الخطيب ينقل كلام الزمخشرى نقلا كاملا ، ورأينا كذلك أنه في أكثر أحواله لا يقف عند هذا الكلام ، ليستخرج منه أصولا وقواعد بلاغية، وسنرى أن سعد الدين (٢) كان له أثر في بلاغة الكشاف بمقدار ما للكشاف من أثر في كتابه . وذلك أنه عنى عناية بينة بتفسير كلام الزمخشرى وتحليل مثله ، واستخراج الاصول والقواعد البلاغية منها ، وبيان مذهبه في ضوء الدراسة العلمية المقررة لقواعد الفن في عصره ، وهذه المحاولات التي تعود عائدتها على بلاغة الكشاف هي مظهر تأثره بهذا الدرس البلاغي ، لذلك نجد أثر الكشاف في كتابه يختلف عن أثره في كتاب المفتاح ، وكتاب الإيضاح ، ويختلف كذلك عن أثره في كتاب المثل السائر ، وكتاب العاراز فلم تكن لهؤلاء الائمة \_ أعنى القزويني وابن الاثهر والعلوى \_ جهود في شرح بلاغة الكشاف وتحلياما ، وبيان ما تنظوى عليه من أصول علمية مقررة في هذا الفن .

ولذلك يرجع إبرازجهود الزمخشرى في البلاغة بسورتها العلمية القي استقرت بعد المفتاح إلى الـكتب التي عنيت بالشرح والتحليل. وأولها كتساب المطول. ويظهر اهتمام العلامة سعد الدين بكتاب السكشاف في إشارته إليه في خطبة كتاب المطول. فقد ذكر في هذه الحطبة أمهات الكتب البلاغية التي تأثر بها. وذلك بطريقة التورية التي أغرم بها الآدباء في عصره.

يقول سعد الدين في خطبة كتابه وبعد فإن أحق الفضائل بالتقدم ، وأسبقها

<sup>(</sup>١) بنية الايضاح س١١ -- ١٥

<sup>(</sup>٧) هو مسعود بن عمر بن عبد الله بن مسعود النفتازاني ، وله بتفتازان ، وهي بلدة فراسان في سنة اثنتينه وعشر بن وسبعائة ، وأخذ عن الملامة القطب ، والمضد . و هيرها وبرع في الأصول ، والمسكلام ، والمنطق ، وكان في لسانه حبسة ، ومن مصنفاته المطول ، والمحتصر ، وحاشية المناويح على النوضيح في الأصول وحاشية على شرح عنصر ابن الحاجب فالحضد ، ورسالة الارشاد والمقاصد وشرحها ، وشرح المفتاح ، وشرح السكفاف ، وغير قلك ، وكان من عاسن زمانه ، واحد أعلام عصره ، وله تحقيقات مستحسنة في علم البلاغة ، وله عنظرة علمة في مسألة الاستعارة النبعية ، وهي عنطوطة بدار المسكتب ، ومطبوعة في حاشية عناظرة علمة الرسائة البيانية .

فى استيجاب النعظيم ، هو التحلى بحقائن العلوم والمعاوف ، والتصدي الإحامة بما فى الصناعات من النكت واللطائف ، لا سيا علم البيان المطلع على نكت تنظم القرآن ، فإنه كشاف عن حقائن النزيل رائن ، مفتاح لدقائق التأويل فائق ، تبيان لدلائل الإعجاز وأشرار البلاغة ، إيضاح لمعالم الإيجاز وآثار الفصاحة ، تلخيص لفوامض مشكل كناب الله ومفصله (۱) .

وتستطيع أن تجمل مواقف المسلامة سمند الدين من بلاغة الكشاف قر النقاط النالية :

۱ — توضيح وجهة الزمخشرى في بعض الاصول البلاغية وذلك مثل بيانة مذهبه في الاستمارة الله سميت بعده بالاستمارة المسكنية ، وحدها في كلامه ، ورأيه في قرينتها ، وأنها أي المسكنية لا تلازم التخييلية ، ثم مناقشة ما يجوم حول هذا الرأى من الاعتراضات .

يقول العلامة سعد الدين :

فإن قلت ما ذكره المصنف من تفسير الاستعارة بالكناية شيء لا مسقند له في كلام الساف ولا ينبني على مناسبة لغوية ، وكانه استنباط منه ، فا تقسيرها الصحيح ؟ فلنا معناها الصحيح المذكور في كلام الساف هو ألا يصرح بذكر المستعاو بل بذكر وديفه ولازمه الدال عليه ، فالقصود بقولنا أظفار المنية : استعارة السبح للمنية ،كاستعارة الاستعارة الاستعارة الاستعارة الاستعارة المستعار ، أعنى السبع ، بل اقتصرنا على ذكر لازمه لينقل منه المالمقصود ، كا هو شان الكناية ، فالمستعار منه هو الحيوان شان الكناية ، فالمستعار هو الهنية ، وبهذا يشعر كلام صاحب الحكشاف في قوله المفترس ، والمستعار له هو المنية ، وبهذا يشعر كلام صاحب الحكشاف في قوله تعالى دينقصون عهد الله ، حيث قال شاع استعمال النقض في إبطال العهد من حيث تسميتهم العهد بالحبل على سبيل الاستعارة ، لما فيه من إثبات الوصلة بين المتعاهدين ، وهدذا من أسرار البلاغة ولطائفها ، أن يسكنوا عن ذكر الشيء المستعار ، ثم يرمزوا إليه بذكر شيء من روادفه ، فينهوا بذلك الرمز على مكانه ، نصو شجاع يفترس أفرانه ، ففيه تنبيه على أن الشجاع أسد ،

<sup>(</sup>١) مقدمة الماول .

هذا كلامه وهو صريح في أن المستعار هو اسم المشبه به المتروك صريحاً المرهوز الله بذكر لازمه . الكنا قد استفدنا منه أن قرينة الاستعارة بالكناية لا يجب أن تكون استعارة النقص لإبطال العبد (۱) العبد (۱)

وهذا استنباط دقيق وفهم واضح بين فيه رأى الزمخشرى في أمرين : الآول : في معنى الاستعارة المسكنية وأنها هي المستعار المحذوف المرموز له بذكر لازمه ، والآمر الثانى : أن هذا اللازم وهو القرينة قد يكون استعارة تحقيقية ، وها تان المسألتان من المسائل الخلافية الهامة الهامة بين البلاغيين .

ومعنى الاستمارة المسكنية كما يفهم من كلام الزمخشرى هو الرأى المنسوب إلى الجهور وهو المقابل لمذهب السكاكى وهذهب الخطيب في تحديدها .

واعتبار القرينة استمارة تصريحية يحتاج إلى شيء من التوجيه نهض صاحب الكشف بهياته وأورده السيد الشريف ملخصاً في حاشيته على المطول (٢).

وقد بينت ذلك في دراسة الاستمارة في الكشاف.

قال السيد فإن قلت إذا كان النقض و اظائره استمارات مصرحاً بها قد شبه معانيها المرادة بماليها الاصلية فكيف تكون كنايات عن استمارات أخرى ؟ قلت هذه الاستمارات من حيث أنها متفرعة على الاستمارات الآخر صارت كنايات عنها فإن النقض إنما شاع استماله فى إبطال العهد من حيث تسميتهم العهد بها طبل فلها نزل العهد منزلة الحبل وسمى باسمه نزل إبطاله منزلة انقضه فلولا استمارة الحبل للعهد لم يحسن بل لم يصح استمارة النقض الابطال وقس على ذلك استمارة الاقتراس والاختراف فإنها تنابعة الاستمارة الاسد الشجاع ، والبحر العالم ، ولما كانت هذه الاستمارات تابعة التلك الاستمارات الآخر ولم تكن مقصودة فى ولما كانت هذه الاستمارات تابعة التلك الاستمارات الآخر ولم تكن مقصودة فى الفسها بل قصد بها الدلالة على تلك الاستمارات الآخر كانت كناية عنها وذلك لا ينافى

<sup>(</sup>١) المطول من ٢٨٣ .

<sup>(</sup>٢) ساهية المسيد الصريف على المعاول من ٢٨٤ . ٢٨٥ .

كونها في أنفسها استعارات على قياس ما هرقت من أن السكناية لا تتاقي إوادة الحقيقة . . . فظهر بذلك أن الاستعارة بالكناية لانستارم الاستعارة التخييلية . . . فظهر بذلك أن الاستعارة بالكناية لانستارم الاستعارة التخييلية . . . فإن قالت لو كان النقض مثلا مستعملا في إبطال العهد لم يكن شيء من روادف المستعار المسكوت عنه أهني الحبل مذكوراً فلا يصح قوله ثم يرمزوا إليه بذكر شيء منروادفه فوجب أن يكون النقض ونظائره من قرائن الاستعارة بالمكناية مستعملة في معانيها الحقيقية التي هي روادف المستعار المسكوت عنه . . . قلت لما صرح باستعال النقض في إبطالي العهد علم أنه أراد بذكر الرادف ما هو أهم من أن يراد به معناه الاصلي الذي هو الرادف الحقيقي أو يراد به ماهو مشبه بذلك أن يراد به معناه الحقيقي والمعنى منزل منزلة المعنى المناق المعنى الماؤي والمناهر، وأما إذا أريد به معناه المجازي فلانه إذا نزل منزلة المعنى الحقيقي وعير هنا باسمه صار رادفا للحبل أيضاً، فالرادف على الاصمان قرينة للاستعارة وعلى الثاني مذكور لفظا حقيقة ومهنى ادعاء وكلاهما يصلحان قرينة للاستعارة وعلى الشاني مذكور لفظا حقيقة ومهنى ادعاء وكلاهما يصلحان قرينة للاستعارة بالمكفاف .

(٧) اعتاده على بلاغة السكشاف في عارلة تجاوز الحد العنيق الذي فرصه المخطيب على خصائص الصياغة في التعبير الآدبي ، فحين حاول الحطيب أن يحصر أغراض التوكيد في نني الشك أورد الإنكار في المقام التحقيق والمقام التغريف ، وفض سعد الدين هسدا وأحس أن التوكيد في الجملة يكون الأغراض أخرى ، واستشهد على وجهته الصائبة بكلام الشيخين عبد القاهر والزمخشرى .

يقول سعد الدين بعد شرحه لكلام الخطيب في أضرب المتبر وهاهنا بحث لابد من التنبيه له وهو أنه لا ينحصر فائدة - إن - في تأكيد الحبكم نفياً لشك ه أورد إنكار ، ولا يجب في كل كلام مؤكد أن يكون الفرض منه ود إنكاد عقق أو مقدر ، وكذا الجرد عن التأكيد . . . ثم ينقل كلام المرجاتي في مواقع إن، ثم يقول وقد يترك تأكيد الحكم لمنكر لان نفس المتكام لا تساعده على تأكيد المكونه غير معتقد له أو لانه لا يروج منه ، ولا يتقبل على لفظ التوكيد .

<sup>(</sup>١) حاشية السيد الشريف على المفلول من ٢٨١ ، ٣٨٠ م ٢٣ - البلاغة القرآنية

ويؤكد الحسكم المسلم الصدق الرغبة فيه والرواج. قال صاحب المكشاف في قوله تعالى و وإذا لفوا الذين آمنوا قالوا آمنا وإذا خلوا إلى شياطيتهم قالوا إنا همكم، تعالى و وإذا لفوا به المؤمنين جديراً بأقوى الكلامين وأوكدهما لانهم في ادعاء حديث الإيمان منهم، لافي ادعاء أنهم أو حديون فيه، إما لان أنفسهم لانساهده عليه لعدم الباعث والمحرك من العقائد، وإما لانه لايروج عنهم لو قالوه على لفظ التوكيد والمبالغة ، وإما مخاطبة إخوانهم في الإخبار عن أنفسهم بالثبات على اليهودية ، فهم فيه على صدق رغبة ووفور نشاط، وهو رائج عنهم متقبل منهم، اليهودية ، فهم فيه على صدق رغبة ووفور نشاط، وهو رائج عنهم متقبل منهم، فيكان مظنة للتحقيق ومثنة للتوكيد (۱) .

وحين ذكر الحفليب السر في بيان المسند إليه أى تعقيبه بعطف البيان ، وحدد ذلك وحصره في إيضاح المسند إليه تحو قولك قدم صديقك خالد ، ورأى سعد الدين أن هذه الفكتة لا تتحقق في كثير من صور بيان المسند إليه فهى غير شاملة لهذه الخصوصية ولا مفسرة لها تفسيراً بيناً وشافياً . يقول سعد الدين: وفائدة عظف البيان لا تنحصر في الإيضاح كا ذكر صاحب المكشاف أن البيت الحرام في قوله تعالى د جمل الله المكعبة البيت الحرام قياماً للناس عطف بيان جيء به المدح لا للايضاح كا تجيء الصفة لذلك ، وذكر في قوله تعالى د ألا بعداً لهاد فوم هود، أنه عطف بيان لعاد وفائدته و إن كان البيان حاصلا بدو نه أن يوسيوا بهذه الدعوة وسماً و تجمل فيهم أمراً يحققاً لا شبهة فيه بوجه من الوجوه (٢)

٣ - محاولة تصحيح أوهام القوم فى فهم بلاغة المكشاف وتفسيرها : هن ذلك ما قاله الزمخشرى فى وجه إفراد العظم فى قوله تمالى وقال ربى إنى وهن العظم منى فقد ذكر أن زكريا عليه السلام أراد أن يقول إن هذا الجنس الذى هو حمود البدن وقوامه قد أصابه الوهن ، وهذه مبالغة فى تصوير الضمف الذى أصاب زكريا عليه السلام ، لآن العظم إذا وهن كان غيره أوهن ، فإذا جميع الذى أصاب زكريا عليه السلام ، لآن العظم إذا وهن كان غيره أوهن ، فإذا جميع كان المعنى أن الوهن قد أصاب كل العظم لا بعضه ، وفرق بين أن يقول عليه كان المعنى أن الوهن قد أصاب كل العظم لا بعضه ، وفرق بين أن يقول عليه كان المعنى أن الوهن قد أصاب كل العظم لا بعضه ، وفرق بين أن يقول عليه كان المعنى أن الوهن قد أصاب كل العظم لا بعضه ، وفرق بين أن يقول عليه كان المعنى أن الوهن قد أصاب كل العظم لا بعضه ، وفرق بين أن يقول عليه كان المعنى أن الوهن قد أصاب كل العظم لا بعضه ، وفرق بين أن يقول عليه كان المعنى أن العرب المعنى أن الوهن العرب المعنى أن العرب المعنى أن العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب المعنى أن العرب العر

<sup>(</sup>۱) الماؤول س جو

<sup>14 . 6 17</sup> w July (2)

السلام إن كل عظامى قد أصابه الوهن ، وأن يقول إن جنس النظم الذى هو قوام البدن وأصلبه قد أصابه الوهن ، ويقول صاحب المفتاح إنه ترق جمع النظم إلى الإفراد اطلب شمول الوهن للمظام فردا فردا ، لصحة حصول وهن المجموع بوهن البعض دون كل فرد ، ومع هذا الفرق البين بين الكلامين توهم بعضهم الجمع بينهما ، وذلك بحمل كلام الزمخشرى على خلاف ما يدل عليه ، قال سعد الدين : فالتنافى بين الكلامين واضح وتوهم بعضهم أنه لا منافاة بينهما بناء على أن مراد صاحب السكشاف أنه لو جمع لكان قصداً إلى أن بعض عظامه بما لم يصبه الوهن ، ولكن الوهن إنما أصاب الكل من حيث هو كل والبعض بق خارجاً كالواحد والإثنين ، ومنشأ هذا التوهم سوء الفهم وقلة التدبر . (1)

ومن محاولته تصحيح أوهام الفوم في فهم بلاغة الكشاف \_ ما ذكره في أغراض تعقيب المسند إليه بضمير فصل حيث ذكر أن ذلك يكون لغرض قصر المسند على المسند إليه ، فإذا قات زبد هو القائم كان القيام مقصوراً على زيد لايتعداه إلى غيره ، ثم ذكر سعد الدين أن باسا زعموا أن الفصل كما يكون لقصر من كلام صاحب المكشاف حين يقول في قوله أمالي . وأولئك هم المقلحون، إن معنى التمريف في المفاحون الدلالة على أن المتقين هم الذين إن حصلت ثميم صفة المفلحين وتحققوا ماهم وتصوروا بصورتهمالحقيقية فهم هم لايعدون تلك ألحقيقةء قال سعد الدين مبيناً وجه فهمهم لهذا الكلام: فزعموا أن معنى لا يعدون تلك الحقيقة أنهم مقصورون على صفة الفلاح لا يتجارزونه إلى صفة أخرى ، وهذأ غلط منشؤه عدم التدرب في هذا الفن ، وفلة التدبر ليكلام القوم ، أما أولا فلان هــذا إشارة إلى معنى آخر للخبر المعرف باللام أورده الشيخ في دلائل الإعجاز حيث قال: أعلم أن للحبر المعرف باللام معنى غير ما ذكر دقيقاً مثل ا قولك هو البعال الحساس ، لا تريد أنه البطل المعيود ولا قصر جنس البطل عليه ميالغة ، وتحو ذلك ، بل تريد أن نقول لصاحبك هل سيمت باليطل المحاس ؟ وهل حصلت على معني هــذه الصفة ؟ ركيف ينبغي أن يكون الرجل حتى يستحق

<sup>(</sup>۱) المعلول مه ۲۰۰۰

أن يقال فالله لله وفيه ؟ فإن كنت تصورته حتى تصوره فعليك بصاحبك ، يعشى زيداً ، فإنه لا حقيقة له وراء ذلك ، وطريقته طريقة قولك هل سمحت بالاسد ؟ وهل تعرف حقيقته ؟ فزيد هو هو بعينه ، هذا كلامه ، وأما ثانياً فالان صاحب الكشاف إنما جعل هذا معنى التعريف وفائدته ، لا معنى الفصل ، بل صوح في هذه الآية بأن فائدة الفصل الدلالة على أن الوارد بعده خبر لا صفة ، والتوكيد ، وإبجاب أن قائدة المسند نابئة للمسند إليه دون غيره (١) .

إسلام التوم في تفسير كلام الزمخشرى ، فإذا كان قد حاول كما قانا أن يصحح المعام التوم في فهم كلام الزمخشرى فقد وقع هو تفسه في هدا الوه ، وفاته أن يدرك الحق في بعض المواضع من كلام الزمخشرى ، وقد تذبه إلى هدا العلامة السيد الشريف ، من ذلك إطلاقه الحدكم بأن صاحب المكشاف يجوز عطف الإنشاء على الحبر والمكس من غير أن يجعل الحبر بمني الإنشاء ، يقول في هذا فإن قلت قد جوز صاحب المكشاف هطف الإنشاء على الإخبار من غير أن يجعل الحبر بمني الإنشاء من غير أن يجعل الحبر بمني الإنشاء أو على المكس ، بل يؤخذ عطف الحاصل من مضمون يجعل الحبر بمني الإنشاء أو على المكس ، بل يؤخذ عطف الحاصل من مضمون الاخرى ، حيث ذكر في قوله تعملى : ويشر المؤمنين ، أنه ليس المعتمد بالعطف هو الامر حتى يطلب له مشاكل من أمر أو نهى يعطف عليه، وإنما المعتمد بالعطف هو الامر وصف ثواب المؤمنين ، فهي معطوفة على جملة وصف عقاب المكافرين ، كما تقول وصف ثواب المؤمنين ، فهي معطوفة على جملة وصف عقاب المكافرين ، كما تقول وصف ثواب المؤمنين ، فهي معطوفة على جملة وصف عقاب المكافرين ، كما تقول وصف ثواب المؤمنين ، فهي معطوفة على جملة وصف عقاب المنافرين ، كما تقول وصف ثواب المؤمنين ، فهي معطوفة على جملة وصف عقاب المنافرين ، كما تقول وصف ثواب المؤمنين ، فهي معطوفة على جملة وصف عقاب المنافرين ، كما تقول وصف ثواب المؤمنين ، فهي معطوفة على جملة وصف عقاب المنافرين ، كما تقول رحمن المكن من يشترط (نفاق الجملةين خبرا وإلشاء لا يسلم صحة ما ذكره من المثال ٢٠٠) .

وقد رفض العلامة السيد الشريف أن تفهم هذه القاهدة من كلام الزمخشرى إذ أنه لا يدل عليها جذا الإطلاق الذي ذكره العلامة سعد الدين ، وإنما هو بهان لمعلف النصة على القصة وهدذا النوع من العطف سكت هذه السكاكي كما يقول صاحب المكتف .

<sup>(</sup>١٠) المطول من ١٠٤٠ م هدر

<sup>(</sup>۱) المطول من ۱۲۳

وإذا كان هذا بياء المطف القصة على القصة فلا يستشهد به على جواز هطف الإنشاء على الخبر ، وبالمكس ، بل إنه جدير بأن يستشهد به على هدم صحة هذا العطف ، لانه يقول ليس المعتمد بالمعاف هو الآمر حتى يطلب له مشاكل من أمر أو نهى يعطف عليه ، ومفهوم هذا السكلام أنه لو كان المعتمد بالمعاف هو الآمر الطلب له مشاكل من أمر أو نهى يعطف عليه ، وقد قلت في دراسة الفصل والوصل : إن الرعشرى لا يمنع عطف الإنشاء على الخبر مادام المعتمد بالمعاف هو معتمون الجل لا الآلفاظ ، وحينشذ لا تطلب المشاكلة بين الآلفاظ ، وإنما تطلب المتأسبة بين المانى وهذا موضع دقيق يحسن تأمله .

وادته من تعليلات الزمخسرى ونسجه على منوالها في شرحه وإطافاته إلى كلام الخطيب ، فين يذكر الخطيب قول صابىء بن الحساوق فإتى وقياربها لفريب مثالا لحدف المسند ، يعنيف سعد الدين بيان السر في تقديم المسئد إليه الذي هو قيار على خبر إن الذي هو غريب ، ويذكر في بيان هذا السر أي الشاعر وقصد التسوية بينهما في التحسر على الاغتراب ، كانه أثر في غمير فوى العقوق وعمد التسوية بينهما في التحسر على الاغتراب ، كانه أثر في غمير فوى العقوق أيمنا ، بيمان ذلك أنه لو قبل إنى لفريب وقيار ، لجاز أن يتوهم أن له مزبة على أيمنا ، فقدمه ليتأتي الإخبار قيار في التأثر بالغربة ، لأن لبوت الحسكم أولا أقوى ، فقدمه ليتأتي الإخبار عنهما دفعة بحسب الظاهر ، تنبيها على أن قياراً مع أنه ليس من ذوى العقول عنهما دفعة بحسب الظاهر ، تنبيها على أن قياراً مع أنه ليس من ذوى العقول

<sup>(</sup>١) ينظر حاشية السيد العبريات على المكول من ٢٦٣

قد ساوى العقلاء في استحقاق الإخبار عنه بالاغتراب تصدأ إلى التحبير (١) .

ثم بين انا أن هذا السر الذي ذكره في تقديم المسند إليه قد أدركه بما ذكره الزيخشري في قوله تعسالى وإن الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابئون ي يقول وهذا الوجه عو الذي قطع به صاحب الكشاف في قوله تعالى وإن الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابئون، الآية . وقال: الصابئون مبتداً وهو مع خبره المحدوف جملة معطوفة على جملة إن الذين آمنوا إلى آخره لا يحل لها من الإحراب، وفائدة تقديم والصابئون التنبيه على أنهم مع كونهم أبين المدكورين مندلاً، وأشدهم وفائدة تقديم والصابئون التنبيه على أنهم مع كونهم أبين المدكورين مندلاً، وأشدهم غياً ، يثاب عليهم إن صح منهم الإيمان والعمل الصالح ، فما الظن بغيرهم (٢).

ب إفادته من تحايلات الزعشرى في تحرير الأصول البلاغية ، فقد كان كتاب السكشاف من المصادر الاساسية الهامة التي اعتمد عليها سعد الدين في تقرير المسألة العلمية هوكتاب الفواحد البلاغية، فكثيراً ما كان معتمد سعدالدين في تقرير المسألة العلمية هوكتاب السكشاف وحده .

من ذلك اعتماده فى الحكم على قو لنا رأيت أسداً فى الشجاعة بأنه من التشبيه وإن ترك فيه المشبه بالسكلية على ماذكره الرعشرى فى قوله تعالى. حتى يتبين لسكم الخيط الاسود من الفجر ، .

يقول سعد الدين؛ وآما إذا ترك المشبه بالكاية لكن أتى بوجمه الشبه تحو وأيت أسدا في الشجاعة ، ونحو قوله :

ولاحت من يروج البدر بمدأ بدور مها تبرجها اكتئان

غفيه إشكال ، لأن ترك المشبه الهظا أو تقديرا ، وإجراء اسم المشبه به عليه ، يقتضى أن يكون هذا استعارة ، وذكر وجه الشبه يقتضى أن يكون تشبيها ، أى رأيت رجلا كالاسدق الشجاعة، ولاحت من قصور مثل بروج البدر في البعد ، فيينهما تدافع ، كذا ذكره صدر الافاضل في ضرام السقط ، والظاهر أن مثل هذا من باب التشبيه ، لان المراد بكون المشبه مقدراً أعم من أن

<sup>(</sup>١) اللطول من ١٨٠ .

<sup>(</sup>٧) المرجع الماين .

يكون محدوفا جزء كلام كافى قوله تمالى : وصم بكم به أو يكون فى الكلام ما يقتضى تقريره ، كافى قولنا رأيت أسدا فى الشجاعة بدليل أنهم جعلوا الخيط الاسود فى قوله تعالى وحتى يتبين الحكم الخيط الابيض من النحيط الاسود من الفجر ، تشبيها ، لأن بيان الخيط الابيض بالفجر قرينة على أن الخيط الاسود أيضاً مبين سواد آخر الليل ، وأبعد من ذلك ما يشعر به كلام صاحب الكشاف من أن قوله تعالى و ضرب الله مثلا رجلا فيه شركاء متشاكسون ، ورجلا سلما لرجل ، هل يستويان ، وقوله تعالى ، و ما يستوى البحران هذا عقب فرات ساما لرجل ، هل يستويان ، وقوله تعالى ، و ما يستوى البحران هذا عقب فرات سامغ شرابه و هدا ملح أجاج ، من باب التشبيه والاستعارة وهو صحة قيام المشبه الاستعارة . . ثم يضع أصلا للفرق بين التشبيه والاستعارة وهو صحة قيام المشبه مقام المستعار مع فوات المبالغة في أسلوب الاستعارة وعدم صحة ذلك في أسلوب التشبيه ، ثم يطبق هذا الاصل على الآيات التي ذكرها صاحب الكشاف في أسلوب النستعارة ، ولا يختى ضعفه على من تأمل النس ، ثم يقول و اخفاء ذلك ذهب كثير من الناس إلى أن الآيتين من قبيل الاستعارة ، ولا يختى ضعفه على من تأمل لفظ الكشاف أوردهما مثالين للاستمارة ، ولا يختى ضعفه على من تأمل لفظ الكشاف () .

## ٧ \_ عقده لبعض آراء الزمخشرى :

وقد يقف العلامة سعد الدين من كلام صاحب الكشاف، وقف الناقط المتأمل؛ ثم يرفض هذا الكلام إذا وجد فيه بعداً عن الحق ، وهو في تقده ووقعته يعتمط على إدراك فطن وفهم نافذ . ومن خير ما قاله في هذا الصدد: موازعته بين وأى السيخين عبد القاهر والزمخشري ورأى السكاكي في سر حذف المقمول في قوله تعالى . ولما ورد ما مدين .

يةول وأما قوله تعالى و ملما ورد ماء مدين وجد عليه أمة من الثاني يسةون و وجدمن دونهم امرأنين تذودان و فذهب الشيخ عبد القاهر وصاحب الكفتاف و وجدمن دونهم امرأنين تذودان و فذهب الشيخ عبد القاهر وصاحب الكفتاف إلى أن حذف المفعول فيه القصد إلى أفس الفعل ، وتنزيله منزلة اللازم ، أى يصدر الى أن حذف المنقى ، ومنهما الذود ، وأما أن المسقى والمذود إبل ، أو غنم ، نظارج من منهم المنقود ، بل يوهم خلافة ، إذ لو قبل أر قدو يسقون إبلهم ، وتقودان هشهما المقصود ، بل يوهم خلافة ، إذ لو قبل أر قدو يسقون إبلهم ، وتقودان هشهما المنافدة ، إذ لو قبل أر قدو يسقون إبلهم ، وتقودان هشهما المنافدة ، إذ لو قبل أر قدو يسقون إبلهم ، وتقودان هشهما المنافدة ، إذ لو قبل أر قدو يسقون إبلهم ، وتقودان هشهما المنافدة ، إذ لو قبل أر قدو يسقون إبلهم ، وتقودان هشهما المنافدة ، إذ الو قبل أر قدو يسقون إبلهم ، وتقودان هشهما المنافدة ، إذ الو قبل أر قدو يسقون إبلهم ، وتقودان هم خلافة ، إذ الو قبل أر قدو يسقون إبلهم ، وتقودان هشهما المنافدة ، إذ الو قبل أر قدو يسقون إبلهم ، وتقودان هشهما المنافدة ، إذ الو قبل أر قدو يسقون إبلهم ، وتقودان هشهما المنافدة ، إذ الو قبل أر قدو يسقون إبلهم ، وتقودان هشهما المنافدة ، إذ المنافدة ، إذ الو قبل أر قدول يسقون إبله المنافدة ، إذ الو قبل أر قدول يسقون إبله المنافدة ، إذ الو قبل أر قدول يسقون إبله المنافدة ، إذ الو قبل أر قدول يسقون إبله المنافدة ، إذ الو قبل أر قدول يسقون إبله المنافدة ، إذ المنافدة ، إذ الو قبل أر قدول يسقون إبله المنافدة ، إذ الو قبله أن المنافدة ، إذ الو قبله أن المنافدة ، إذ الوقدة ، إن المنافدة ، إذ الوقدة ، إذ الوقدة ، إن المنافدة ، إ

<sup>(</sup>١) المعلول مر ٢٥٩ ، ٣٩٠

التوهم أن الترحم عليهما ابس من جمة أنهما على الذود والناص على السقى ، بل من جهة أن مدودهما غنم ، ومسقيهم إبل ، ألا ترى أنك إذا قلت مالك تمنع أخاك كنت منكراً المنع ، لا من حيث هو منع الآخ ، وذهب صاحب المفتاح إلى أنه نجرد الاختصار ، والمراد يسقون مواشيهم ، وتذودان غنمهما ، وكذا سائر الأفعال المذكورة في هذه الآية ، وهذا أقرب إلى التحقيق لآن الترحم لم يكن منجهة صدور اللنود عنهما ، وصدور السقى من الناس ، بل منجهة ذودهما غنمهما ، وكان غنمهما ، وكان غنمهما ، وكان الناس يسقون غير هواشيهم ، بل غنمهما مثلا لم يصح الترحم فليما مل فقيه دقة احتبرها صاحب المفتاح بعد القامل في كلام الشيخين وغفسل عنها الجهوو فاستحسنوا كلامهما (١) .

وقد على السيد الشريف على هــذه الموازنة وقال مشيرا إلى وجهة صاحب المفتاح وهذا أدق نظراً وأصح معنى (٢).

<sup>(</sup>۱) الطول من ۱۹۷٠ .

<sup>(</sup>٧) خاشية المسيد العويف على المطول من ١٩٧٠.

# الفصت لالتاني أثر الكشاف في المشل السائر

الاستدراج

الإبحاز

الإطنساب

التكرير

الكناية والتمريض

تقابل المعانى

كتاب الجامع السكبير

منانشات

الالتفات

توكيد الضميرين

عطف المظهر على صميره

التفسير بعد الإبهام

استعمال العام في النني والخاص في الإثبات

النقديم والتأخير

الحروف الجارة

حكس الظاهر



# *الفصّ الشّ بِنْ* أثر الكشاف في المثل السائر

لا شك في أن كتاب المثل السائر من أعظم الدكتب الترتناوات شئون البلاغة والمنقد بعد عصر الزمخشرى ، وأنه أثار كثيراً من القضايا البلاغية الهامة وعالجها بالروح الادبية المتذوفة ، وأن صاحبه(۱) كان ذا بصر بشئون الدكتابة والشعر ، لذلك رأيت أن أتمرف على أثر الدراسة البلاخية التي أثارها الزمخشرى في هذا الدلك رأيت أن أتمرف على أثر الدراسة البلاخية التي أثارها الزمخشرى في هذا الدلم الدكتاب العظم ليتصبح لنا مدى تأثيره في الانجاهات الدراسية الحامة في هذا العلم بعد ما بينا أثره في مدرسة المفتاح .

ومن الواضح أن الدراسة البلاغية بعد الزعشرى سارت في اتجاهات مختلفة كان أبرز هذه الاتجاهات ، اتجاه السكاكي والفرويني وشراحهما ، وطريقتهما هي الطريقة التي سيطرت على الدراسة البلاغية زمانا طويلا ، وأصولها تمتد كما قلمنا في بيئة المشرق حيث ترفدها دراسة عبد الفاهر في جرجانية خواوزم ودواسة الزمخشرى في زمخشر وقبلهما دراسة على بن عبد العزيز ،

ولا شك أن اتجاه ابن الأثير كان يختلف اختلافاً واضحاً عن هذه المدوسة الحوارزمية البارزة الملامح وأنه لم يفد من هذه الدراسة العظيمة بمقداو ما أفاد من غيرها ، فقد كان يضع بصره على دراسة الحفاجي والآمدى ، نعم قد قرأ ابن الاثير كتاب الكشاف قراءة فهم وتمثل وأفاد منه الكثير ، وقد أكون على حق إذا قلت إن أثر دراسة خوارزم في كتاب المثل السائر تتمثل فيا سوف أبيته من أثر الكشاف في هذا الكتاب .

<sup>(</sup>۱) هو أبو الفتح نصر الدين بن عمد بن عمد الشيباني الجزوى الملف بضياء الدين ، ولم بجزيرة ابن عمرو بالموصل سنة ثبان وخسين وخسمائة ، ومرات أسر، بالعلم والفضل والأدب وهو أحد أخوة ثلاثة برحوالي العلوم العربية والإسلامية فأخوه مجد الدين محدث وفقيه وأخوه من الدين مؤرخ وصاحب تصانيف فيمة منها أسد الفابة في معرفة الصعابة وكتاب السكلمل عوقد النبيق صاحبنا ضياه الدين مجدمة صلاح الدين الأبوبي وتولى دبوان الرسائلي لأمير الموصل ناصر الدين مجود ، وتولى مبنة صبح وثلاثين وسيانة هجرية ،

وقد عالج إن الآثاير كا قلت أصولانقدية ومسائل بلاغية ابا أهميتها، و تلحظ أثر الكشاف ينعدم في كثير من أبو اب هذا السكتاب، فهو حين يتكلم في المقدمة عن موضوع علم البيان ، وآلاته ، وما يجب على الآديب السكائب أن يثقف به نفسه ، وحين يتكلم في المقالة الآولى عن الصناعة المفظية ويذكر فنون البديع لا تجد أثراً واضحاً لدراسة الزمخشرى في هذين الموضمين ، وقد يرجع هذا إلى أن الزمخشرى لم يدرس هذه المسائل دراسة بينة يلتفت إليها الباحثون ، وحين يتكلم في المقالة الثانية عن معانى الحطابة والشمر، وعن الاستعارة والتشبيه لانجد كذلك أثراً بيناً لدراسة الزمخشرى ، وقد حاول ابن الآثير أن يكون له رأى كذلك أثراً بيناً لدراسة الزمخشرى ، وقد حاول ابن الآثير أن يكون له رأى في تقسيات البيان و لسكنه لم ينجح .

أما حين يتكلم في الالنفات، وفي توكيد العديدين، وفي التفسير بعد الإبهام، وفي استمال العام في النبي والحاص في الإثبات ، وفي التقديم والتأخير ، وفي الحروف العاطفة، والجملة الفعلية والإسمية ، وحكس الظاهر ، والاستدراج، وحذف الجل ، والتكرار، تجد في كل هذه الفنون أثر الزمخشري واضحاً وجلياً، حق أنه يعتمد عليه أحياناً وينقل عباراته كاملة ، وقد نجده يخالف الزمخشري في أصل المسألة ثم يعود إليه ويأخذ منه أخذاً مباشراً ، وقد نجده يدهي استنباط في من فنون البلاغة ثم هو لا يزيد على أن يذكر فيه كلام الزمخشري .

وظاهر النا أن ما أخذه من الزمخشرى لم يكن مشهوراً عند غيره ، وإن كان معروفاً في مسائل العلم وأصوله، ولحكنه على كل حال لم تذكر فيه النصوص وتحلل تحليلا بالاغيا دقيقاً كا تذكر وتحلل في كتاب الـكشاف ، وأن ما أغفل فيه حديث الزهخشري كان مشهوراً عند غيره ،

عمم إن الزمخشري كلاماً في تحليل صور البيان لم يصل إليه أحد قبله ، ولم في ميزان الدراسة البلاغية المتذوقة وزن راجح، وقد أغفله ابن الاابر، وذلك واجع في نظري إلى أن أكثر دوافع التحليل والبحث لمثل هذه الصور يكن في عاملة التذريه وعاميل النصوص المشتبة ، وهذه تعنية ابتعد عنها ابن الاابر فلم يكن في حاجة إلى ذكر اصوصها وتحليلاتها .

وهونك بعضاً من هذه المباحث التي أفادها من البكشاف.

#### الآلتفات:

يقول ابن الآثير في القيمة البلاغية للالتفات وهذا النوع ومايليه هو خلاصة علم البيان التي حولها يدندن واليها تستند البلاغة وعنها يعنمن .

ويزعم أن الالتفات فن تختص به اللغة البربية درن غيرها من اللغات (4) ـ

ثم يحاول ابن الآثير أن يجد علة رسراً لهذا الحسن الكامن في هذه الطريقة و ويرفض في هذا كلام البلاغيين حيث يقولون إنه من عادة العرب وافتتائهم في كلامهم، ويسمى مثل هذا التعليل بعكاز الاعمى ، وهو على حق ، فإن بيان أسراو البلاغة لا يكنني فيما بهذا القول إذ أننا محتاجون دائماً إلى معرفة السبب الذي قصدت العرب ذلك من أجله حق صار من عادتهم ،

ومن الواضح أن الزمخشرى ذكر القيمة البلاغية لهذا الفن وسر تأثيره وأفاض في هذا ، والسكن ابن الاثير حاول أن يخمطه هذا الحق ، فلاكر بعض كلامه ،و ناقشه فيه ، ورفضه ، ولسكنه لم يلبث أن رجع إليه فأخذ منه تعليلاته الفنية الفذة .

يقول إن الآثير: وقال الربخشرى رحمه أنه : إن الرجوع من الغيبة إلى الخطاب إنما يستعمل للتفتن في الكلام والانتقال من أسلوب إلى أسلوب تعلوية للشاط السامع ، وإيقاظا للاصفاء إليه ، وليس الآمر كا فركره الربخشوى لآق الانتقال في الكلام من أسلوب إلى أسلوب إذا لم يكن إلا تعلوية لفشاط الساهيع وإحد وإيقاظا للاصفاء إليه ، فإن ذلك دليل على أن السامع يمل من أسلوب واحد في أن السامع يمل من أسلوب واحد في أن السامع يمل من أسلوب له لائله في أن السامع الملام لا وصف له لائله في أن حسناً لما مل (٢) .

وليس إيقاظ السامع و إثارته وتجديد لشاطه دليلا على حيب السكلام وقدحه كا يزهم ابن الآثير ، ولم يقف الزعشرى عند هذه العلة وحدها ، يلى ذكر أن مواقعه تختص بفوائد، وذكر لها أمثلة وشواهد، وقد أحسن ابن أبى الحديد حين

<sup>(</sup>۹) ينظر المثل السائر جـ ۲ مو ۱۷۰ (۷) المثل السائر جـ ۲ س ۱۷۲ ، ۱۷۲

وفيض هذا الاعتراض وذكر أن الملال لا يكون إلا من الحسن المستعدّب، وأنهم يستقبحون قول من يقول قد مل المحبوس من الحبس والمضروب من الضرب(١).

م يقول ابن الأثاير: ولو سلمنا إلى الزمخشرى ما ذهب إليه لمكان إنما يوجد ذلك في المكلام المطول، ونحن ترى الآمر بخلاف ذلك، لانه قد ورد الانتقال من الغيبة إلى الحطاب، ومن الحطاب إلى الغيبة في مواضع كثيرة من القرآن، ويكون مجموع الجائبين مما يبلغ عشرة ألفاظ أو أقل من ذلك(٢).

وليس كما زعم ابن الآثير فإن إيقاظ السامع وإثمارته وجذب انتباهه ، لا يستلزم كلاما مطولا ، وقد رد ذلك ابن أبى الحديد واعتبر هذا من المرب شدة اعتمام وعناية بالإفهام،فوقع ذلك فى قصير كلامهم كما وقع فى طويله(٣) . ويقول ابن الآثير :

ومفهوم قول الزمخسرى في الانتقال من أسلوب إلى اسلوب إنما يستعمل قصداً للمتعمل الاحسن، وعلى قصداً للمتعمل الاحسن، وعلى هذا فإذا وجدنا كلاما فد استعمل في جميعه الإيجاز ولم ينتقل هذه ، أو استعمل فيه جميعه الإيجاز ولم ينتقل هذه ، قلنا هذا فيه جميعه الإطناب ولم ينتقل عنه ، وكان كلا الفريقين واقعا في موقعه ، قلنا هذا ليس بحسن إذ لم ينتقل فيه من اسلوب إلى أسلوب ، وهذا قول فيه ما فيه () .

والحق أن ابن الآثير قد تعسف حين حمل كلام الزمخشرى على هذا المعنى وذهب به هذا المذهب فليس مراد الزمخشرى أن الانتقال يكون قصداً للمخالفة بين المنتقل عنه والمنتقل إليه وإنما يكون قصداً لإثارة السامع وتجديد لشاطه بهذه المخالفة ، ومن هنا يحسن الالتقات مع ملاحظة خصوصيات المقامات الى قنبه إليها الزمخشرى ، وقد أحسن في هذا .

ولا يلزم من هذا أن يقال إن الإيجاز الواقع موقعه الذي لا انتقال فيه ، ولأن الإطناب الواقع موقعه الذي لا انتقال فيه أيضا كلاهما غير حسن ، لان

January Commence

<sup>﴿</sup> ١٤ يَنظر كَمَّابِ العَلَكَ الدائر على المثل السائر ، علم بهذا النبأ جه س٢٤ ، ٢٠

<sup>(</sup>٣) اللئل السائر حة س١٧٧

 <sup>(</sup>٣) ينشل الفاك الدائر ج2 س٣٦

<sup>(</sup>٥) للنل المائر چه س١٧٧٠

الانتقال ليس شرطا لازما للحسن ، ولا يقهم هذا من كلام الوعشوى وقد أحسن أبن أبي الحديد حين قال في هذا ، إن هذا الاعتراض من أظرف ما يحكي و فلك أن الزمخشرى لم يحمل حسن الكلام مقصوراً على الالتقات كالشروط التي تعدم عند عدم شروطها ، ولكنه قال إن الالتقات عا تستعمله العرب ، ووجه استعمالها له أنه يحمل فيه نوع تنبيه ما للسامع ، وتجديد لنشاطه إلى سماح الحطاب فلا يازم من ذلك أن كل خطاب لا التفات فيه ، فانه لا يكون حسنا كما إذا قلنا فلا يازم من ذلك أن كل خطاب لا التفات فيه ، فانه لا يكون حسنا كما إذا قلنا كل شعر لا تجنيس فيه ولا مطابقة عير حسن . . . فقد بان أن هذا الموضع ما ذهب على الزمخشرى وإنما ذهب على من اعترضه () .

ثم قال ابن الآثير ، والذي هندي في ذلك أن الانتقال من الحطاب إلى الغيبة أو من الغيبة إلى الخائدة اقتضته ، وتلك الفائدة أمر ورا- الانتقال من أسلوب إلى أسلوب، غير أنها لاتحد بحد ، ولاتضبط يعتابط ، لكن يشار إلى مواضع منها لا يقاس عليها غيرها(٢) .

وهذه الفائدة التي تكن وراء الانتفال من أسلوب إلى أسلوب والتي لا تحد بحد ولا تصنيط بضابط قد أشار إليها الزعشرى بقوله بعسد ما ذكر التطرية والإيقاظ وقد تختص موافعه بفوائد(٣).

<sup>(</sup>١) الفلك الدائر جة س٢٧

<sup>(</sup>٧) المثل السائر ج٢ ص١٩٣١

<sup>(</sup>٢) الكفاف ج ١ س ١٢

<sup>(</sup>٤) المثل السائر ج٢ مي١٧١

ويقول الزعشرى في هذه الآية ثم أبرز الكلام في معرض المناصحة لنفسه وهو يريد مناصحتهم ليتلطف بهم ويداريهم ، ولانه أدخل في إمحاض النصح حيث لا يريد لهم إلا مايريد لروحه ، ولقيد وضع قوله : « ومالى لا أحبد الذي فطرنى ، مكان قوله : « وما لمكم لا تعبدون الذي فطركم ، ألا ترى إلى قوله ، وإليه ترجعون ، ولولا أنه قصد ذلك لقال الذي فطرنى وإليه أرجع وقد مناقه ذلك المساق إلى أن قال « آمنت بر بكم فاسمعون ، (۱) .

ويقول ابن الآثاير في قوله تعالى , يا أيها الناس إنى رسول الله إليكم جميعاً الذي له ملك السموات والارض لا إله إلا هو يحيي ويميت فآمنوا بالله ورسوله الذي الامي الذي يؤمن بالله وكاماته ، فإنما قال فآمنوا بالله ورسوله ولم يقل فآمنوا بالله ورسوله ولم يقل فآمنوا بالله وبي هطفاً هلى قوله أنى رسول الله إليكم المجرى هليه الصفات التي أجريت عليه وليما أن الذي وجب الإيمان به والاتباع له هوهذا الشخص الموصوف بأنه النبي الامي الذي يؤمن بالله وبكلماته كائنا من كان أنا أو غيرى إظهاراً المنصفة وبعداً من التعصب لنفسه (٢) ،

ويقول الزعشرى في هذا فإن قلت هلاقيل فآمنوا بالله وبي بعد قوله إنى رسول الله إليه كم جميعاً؟ قلت عدل هن المضمر إلى الاسم الظاهر لتجرى عليه الصفات التي أجريت عليه ، ولما في طريقة الالتفات من مزية البلاغة ، وليعلم أن الذي وجب الإيمان به واتباعه هو هذا الشخص المستقل بأنه الذي الأمي الذي يؤمن بالله وكلماته كالنا من كان أنا أو غيري إظهاراً للنصفة وتفاديا من التمصب لنفسه (۲) .

وقريب من هذا التوافق ما يذكره في قوله تعالى . هو الذي يسيدكم في البر والبحر حتى إذا كنتم في الغلك وجرين بهم بريح طيبة وفرحوا بها جاءتها ريح عاصف ، فقد ذكر ابن الاثنير فيهاكلام الزعنشري وزاد عليه زيادة لا تعدو أن تمكون شرحاً لهذا المكلام لا يضيف إليه شيئاً (٤) .

<sup>(</sup>۱) الكفاف ج 4 س ٨

<sup>(</sup>۲) فائل السائر ج ۲ سی۲۸۷ م ۱۸۴

<sup>(</sup>٣) الكشاك ج ٢ من ١٣١

<sup>(</sup>٥) ينظر المثل المائر ج٢ س١٨١ والمكفاف، ج١ مو٢٩٢٠

ومن الأأنفات عند أبن الآثير الرجوع عن الفعل المستقبل إلى قعل الأثمر الأ وعن الفعل الماضي إلى فعل الآمر .

وقد ذكر من شواهد ذلك قوله تعالى وقال إنى أشهد الله والشهدوا أنى بوى عالم تشركون ، وقال فيها فإنه إنما قال أشهد الله واشهدوا ولم يقلل وأشهدكم فيكون موازنا له وبمعناه لان إشهاده الله على البراءة من الشرك صحيح ثابت ، وأحا إشهادهم فا هو إلا تهاون بهم ، ودلالة على قلة المبالاة بأمرهم ، واذلك هدل به عن لفظ الاول لاختلاف ما بينهما، وجيء به على لفظ الامركا يقول الرجل لمن يبس الثرى بينه وبينه اشهد على أنى لا أحبك ، تهكما به واستهانة بحاله(ا).

ويقول الزعشرى فيها فإن قلت علا قبل إلى أشهد الله وأشهدكم؟ قلت لأفه إشهاد الله على البراءة من الشرك إشهاد صحيح ثابت في معنى تثبيت التوحيد وشد معاقده ، وأما إشهاده فما هو إلا تهاون بدينهم ودلالة على قلة المبالاة بهم فحسب فعدل به عن لفظ الأول لاختلاف ما بينهما ، وجي، به على لفظ الأمر بالشهادة كايقول الرجل لمن بيس الترى بينه وبينه أشهد على أنى لا أحبك تهكما به واستهائة محاله (۲) .

ويذكر ابن الاثيران عطف المستقبل على الماضى يكون على ضربين ، العترب الاول ما يستممل فيه المستقبل الدلالة على حدث قد مضى ، والعترب الثاتى ما يستممل فيه المستقبل الدلالة على حدث يقع في المستقبل ، والعنرب الآول هو القسم البلاغي الذي يمنى به ،

وأمثلته قوله تعالى و والله الذي أرسل الرياح فتثير سحايا فسقفات إلى يله ميت فأحيهنا به الارمن بعد هوتها . يقول ابن الاثيرفايه إنما قالى فتثير مستقيلا وما قبله وما بعده ماض لذلك المهنى الذي أشرنا إليه ، وهو حكاية الحال التي يقيع فيما إنمارة الربح السحاب واستحضار تلك الصورة البديمة الدالة على القدوة الباهرة ، وهكذا يفعل بكل فعل فيه نوع تمييز وخصوصية كحال تستقرب أو

<sup>(</sup>١) المثل السائر ج٢ ص١٨٩ ٤ ١ ١١٨٤

<sup>(</sup>٢) الكفاف ج ١١ من ١٣١٥ ٢١١١

شهم المخاطب أو غير ذلك ... ثم محكى حديث الربير بن الموام رضى الله عنه الذى الخبر فيه أنه لتى عبيدة بن سعد بن العاص وهو على فرسه وعليه لامثه كاملة لا رى منه إلا عيناه. قال الزبير: وفي يدى عنزة فأطمن بها في عينيه غوقع وأطا برجل على خده حتى خرجت المنزة متعقفة ، ثم يقول ابن الاثير وعلى هذا ورد قول تأبط شراً.

بان قد القيت الغول تهوى بسهب كالصحيفة صحصحات فاضربها بلادةش فخرت صريما اليدين والجران ناست أن ما المالما الترتوجة أرجاح مرالفاركانه

فإنه قصد أن يصور لقومه الحال التي تشجع فيها على ضرب الغول كأنه يبصرهم إيامًا مشاهدة للتعجب من جراءته على ذلك الهول ولو قال فضر بتها عطفا على الأول لزالت هذه الفائدة المذكورة (١).

وهذا مأخوذ من كلام الزمخشرى فى هذه الآية وقد أضاف إليه ابن الأثير حديث الزبير بن العوام وله نظير فى كلام السكشاف فى موطن آخر وقد أثبتنا هذه النصوص فى دراسة المفرد(٢) .

أما الضرب الثانى من عطف المستقبل على الماضى فأنه يراد به إن ذلك الفعل مستمر الوجود لم يمض ، وقد ذكر أبن الاثير شواهده من تحليلات الزمخشرى في الدكشاف منذلك قوله تعالى وألم ترأن الله أنزل من الدياء ما م فتصبح الارض مخضرة إن الله لطيف خبير و

يقول ابن الآابير ، ألا ترى كيف عدل عن الفظ الماضي همنا إلى المستقبل، فقال فتصبح الارض مخضرة ولم يقل فاصبحت عطفا على أنول، وذلك لإفادة بقاء أثر المطر زمانا بعد زمان فأنزل المساء مضي وجوده واخضرار الارض باق لم يمض، وهذا كانقول أنهم على فلان فأروح وأغدو شاكراً له ، ولوقلت فرحت وغدوت شاكراً له لم يقع ذلك الموقع لانه يدل على ماض قد كان وانقضي ، وهذا موضع حسن ينبغي أن يتأمل (٢٠).

<sup>(</sup>١) المثل السائر ج٢ مي١٨٥ ، ١٨٧ ، ١٨٧ إنصرف

ر٢) ينظر المكفاف ج ٣ من ٤٧٤ ، ٤٧٥ وهذا البعث في دراسة ألفره

الرام) اللفل ج من ١٨١ وينظر السكماك ج ١٠٠ ١٠ ١٠

واست أدرى اذا كان همذا القسم غير بلاغى ؟ أليست البلاغة تظر أ فيا تنطوى عليه خصائص الالفاظ وأحوالها لإبراز معانيها وبيان لطائقها ومطابقتها لسياق المكلام ؟ وأليس هذا داخلا في أحوال اللفظ التي بها يطابق مقتضى الحال؟ وأليس هذا موضعاً حسناً ينبغي أن يتأمل كا يقول ؟

الحق أن عبد القاهر الجرجال قد أصاب حين جعل إدراك الحفظ الحتى الذى لا ينتبه إليه إلا الحاصة من المثقفين من صميم علوم البلاغة ومن صميم قطائفها وأسرارها ، وقد ذكر في هذا بيت المتني :

عجباً له حفظ المنان بأنمل ما حفظها الاشياء من عاداتها

وقال فيه (مضى الدهر الطويل ونحن نفرة ه فلا ننكر منه شيئاً ولا يقع لنا أن فيه خطأ ، ثم بان بآخره أنه فد أخطأ ، وذلك أنه كان يفيغي أن يقول ما حفظ الاشياء من عاداتها فيعنيف المصدر إلى المفعول فلا يذكر الفاعلى ذلك لان المعني على أنه ينني الحفظ عن أنامله جملة وأنه بزعم أنه لا يكون منها أسلا وإصافته الحفظ إلى ضميرها في قوله ما حفظها الآشياء يقتضى أن يكون قد أثبت لها حفظاء و نظير هذا أنك تقول ليس الحروج في مثل هذا الوقت من عادتي ولا تقول ليس خروجي في مثل هذا الوقت من عادتي ولا تقول ليس خروجي في مثل هذا الوقت من عادتي (١٠).

ومن الالنفات الإخبار بالفعل المناصى عن المستقبل والغرض منه توكيف تمقق الفعل وإبماده ومنه قوله تعالى . ربوم ينفخ فىالصور فقوع من في السعوات. ومن فى الارض . .

يقول ابن الآاير فإنه إنما قال ففرع بلفظ الماضي بعد قوله يتقنع وهو هستقبل الاشعار بتحقق الفزع، وأنه كان لا بحالة لآن الفعل الماضي يعلق على وجود الفعل الاشعار بتحقق الفزع، وأنه كان لا بحالة لأن الفعل الماضي يعلق على وجود الفعل الوكونه مقطوعا به، وكذلك جاء قوله تعالى و ويوم كستير الجبال وترى الخبال وترى الخبال وترى الحبال وترى المحال ماضيا بعد للسير بارق وحراهم ماضيا بعد للسير وترى وهما مستقبلان للدلالة على أن حصرهم قبل القسيير والروز ليتفاهدوا تلك وترى وهما مستقبلان للدلالة على أن حصرهم قبل القسيير والروز ليتفاهدوا تلك وترى وهما م كانه قال وحشرناهم قبل ذلك لأن الحشر هو المهم ، لأن من الفلهم من

<sup>(</sup>١) دلال الإعار س ٢٤٩ ١ ١٤٣

يشكره كالفلاسفة وغيرهم ، ومن أجل ذلك ذكر بلفظ الماضى . وبما يجرى هذا المجرى هذا المجرى الإخبار باسم المفعول عن الفعل المستقبل ، وإنما يفعل ذلك التضمنه معنى الفعل الماضى، وقد سبق المكلام عليه ، فدن ذلك قوله تعالى . إن في ذلك آية لمن خاف عذاب الآخرة ذلك يوم جموع له الناس وذلك يوم مشهود ، .

فإنه إنما أوثر اسم المفعول الذي هو جموع على الفعل المستقبل ألذي هو جمع على الفعل المستقبل ألذي هو جمع على الفع من الدلالة على ثبات معنى الجمع الدوم، وأنه الموصوف بهذه الصفة ، وإن شئت فوازن بينه و بين قواله تعالى بد يوم يجمعكم ليوم الجمع ، فإنك تعثر على صبحة ما قلت (١).

وهذا مأخوذ من الكشاف وقد أثبتناه في دراسة المفرد .

#### توكيد الضميرين :

ويستمد ابن الآاير دراسته في هذا الموضوع من تحليلات الكشاف كما قدل في دراسة الالتفات ولا تجد له زيادة هامة ، ومن الواضح أنه أضاف ترجمة هذا الموضوع وجمع مثله وشواهده من السكشاف ، وأضاف إضافات جاءت على لسقها وكأنها تزيادة في الأمثلة .

يقرل في جاع أمر التوكيد : إذا كان المنى المقصود معلوماً تابتاً في النفوس فأنت بالمغيار في توكيد أحد الضميرين فيه بالآخر ، وإذا كان فير معلوم وهو بما يشك فيه فالآولى حينئد أن يؤكد أحدد الضميرين بالآخر في الدلالة عليه لتقروه وتثبيته ، فما جاء من ذلك قوله تعالى وقالوا ياموسى أما أن تاتي وإما أن تسكون نحن الملقين وفإن إرادة السحرة الإلقاء قبل موسى لم تدكن معلومة عنده لانهم لم يصرحوا بما في أنفسهم من ذلك ، لكنهم لما عدلوا عن مقابلة خطابهم موسى محيشه إلى توكيد ما هو لهم بالصميرين الذين هما تسكون ونحن دل فالك على أنهم يريدون النقدم عليه والإلمقاء قبله ، لان من شأن مقابلة خطابهم موسى بمثله أن يويدون النقدم عليه والإلمقاء قبله ، لان من شأن مقابلة خطابهم موسى بمثله أن

الله المثل المائر جالين ١٩٠، ١٩١ هـ وينظر الكفاد جالين ١٩٠ هـ وينظر الكفاد جالين ٤٠٣ من ٤٠٣ م والا

أنفسهم و إما أرن تدكون نحن الماقين استدل جدًا القول على وغيتهم في الإلغاء قبـله (۱)

وهذا شرح لقول الزمخشرى في الآية ،وقولهم وإما أن تكون تحق الملقين قيه ما يدل على رغبتهم فيأن يلقوا قبله من تأكيد ضميرهم المتصل بالمتقصل ، وتسريف الخبر ، أو تعريف الخبر وإقحام الفصل ، وقد سوغ لهم موسى ما تراغبوا فيه از دراء لشأنهم (۲) .

ويقول ابن الآثير: وأما توكيد المتصل بالمتصل فكفوله بعالى في سووة الكهف و فانطاقا حتى إذا اقيا غلاما فقتله قال أقتلت نفساً زكية بغير نفس لقد حتت شيئاً نكرا قال ألم أقل لك إنك لن تستطيع معى صبرا ، وهدف يخلاف قصة السفينة فإنه قال فيها ، ألم أقل إنك لن تستطيع معى صبرا ، والفرق بين الصورتين أنه أكد الصمير في الثانية دون الأولى فقال في الأولى ، ألم أقل إنك ، وقال في الثانية ، ألم أقل إنك ، وإنما جيء بذلك الزيادة في مكافحة العتاب على وقض الوصية مرة على مرة ، والوسم بعدم الصبر ، وهدف كا لو أتى الإنسان ما نهيته عنه قالمته وعنفته ، ثم أتى ذلك مرة المانية أليس أنك تزيد في لومه وتعنيفه ؟ وكذلك فعلى ههذا ، فإنه قبل في الملامة أولا ، ألم أقل إنك ، ثم قبل ثانياً ، ألم أقل الله إنك المائمل وهذا موضع يدق همن العثور عليه بسادرة النظر ما لم يعط التأمل وهذا موضع يدق همن العثور عليه بسادرة النظر ما لم يعط التأمل فيه حقه (٢) .

وهذا الكلام شرح لمما فى الكشاف وإن كان الزمخشرى ثم يحمل فكر الجار والمجرور من توكيد المنصل بالمتصل وإنما هو قيد الفعل، وقد جمع ذاك كله بقواله :

فإن قلت مامعنى زيادة الى ؟ قلت زيادة المسكافة بالعتاب على وقيش الوسية والوسم بقلة الصبر عند السكرة الثانية (٤) .

<sup>(</sup>١) المثل السائر ج٢ ص١٩٢

<sup>(</sup>۲) الكفاف ج ۲ من ۱۹۰

<sup>(</sup>٣) المثل السائر ج؟ موج؟

<sup>(</sup>١) اليكفاف جه س ٧٤ه

ويتقول ابن الآمير وأما توكيد المتصل بالمنفصل فنحو قوله تعالى و فأوجس في نفسه خيفة موسى قلمًا لا تحف إنك أنت الآعلى ، فتوكيد الصديرين هممًا أن المخوف هن قلب هوسى وأعبت في نفسه للفلية والقهر ولو قال لاتحف إلك الآعلى أو فأنت الآعلى الرعلي الم يكن له من التقرير والإعبات لمنى الخوف ما لقوله إنك أنت الآعلى ست فوائد: الآولى الآعلى من شأنها الإثبات لما يأتي بعدها . . . الثانية تركرير الصدير في قوله إنك أنت . . . الثالثة لام التعريف في قوله الآعلى . . . الرابعة لفظ أفعل الذي من شأنه التفصيل . . . الخاصة إثبات الغلبة له من العلو لأن الغرض من قوله الإعلى أي الأعلى . . . الرابعة الفظ الاحلى أن الخرص من قوله الإعلى . . . الرابعة الفظ العلى المناهل الناهل المناهل الم

وقد جمع الرمخشرى كل هذه المعانى فى قوله و فيه تقرير لظبته ، وقهره ، وعوره ، وعلام التعريف ، وعلام التعريف ، وبلغظ العلو ، وهو الغلبة الظاهرة ، وبالتفعنيل (٢) .

#### في عطف الظهر عل ضميره:

وكانت التحليلات البلاغية في السكشاف زاد ابن الأثير في دراسة هذا النوع الذي ترجم له بعطف المظهر على ضميره والإفصاح به بعده ، يقول في هذا النوع وتما جاء من ذلك قوله تعالى : «أو لم يرواكيف يبدى الله الخاق ثم يعيده إن ذلك على الله يسير ، قل سيروا في الارض فانظروا كيف بدأ الحاق ثم الله ينشيء النشأة الآخرة ، الا ترى كيف صرح باسمه تعالى في قوله ثم الله ينشيء النشأة الآخرة مع إيقاعه مبندا في قوله كيف يبدى الله الخاق ، وقد كان القياس أن يقول كيف يبدأ الله الخلق ثم ينشيء النشأة الآخرة ، والقائدة في ذلك أنه لما يقول كيف يبدأ الله الخلق ثم ينشيء النشأة الآخرة ، والقائدة في ذلك أنه لما كانت الإعادة عندهم من الأمور العظيمة وكان صدر السكلام واقعاً معهم في الإبداء ، وقريهم أن ذلك من الله احتج عليهم بأن الاعادة إنشاء عثل الإبداء الإبداء فوجب ألا تعجزه الإعادة (ثان الذي لا يعجزه الإبداء فوجب ألا تعجزه الإعادة (ث) .

King and the second sec

Section of the sectio

<sup>(</sup>١) المثل الدائر جا س ١٩٥٠ ع ١٩٥٠

<sup>(</sup>٢) الكوال ٢٠ ص ٨٠

لام) المثل المناثر جلا مر١٩٩ ، ٢٠٠٠

ريقول الزمخشرى في هذه الآية فإن قلت ما معني الإفساح باسمه حمم إيقاعه مبتدأ في قوله ثم الله ينشىء النشأة الآخرة بعد إضماره في قوله كيف بدأ الحلق وكان القياس أن يقال كيف بدأ الله الحلق ثم ينشىء النشأة الآخرة؟ قلت: الكلام معهم كان واقعاً في الإعادة وفها كانت تصطك الركب ، فلما قررهم في الإبداء بأنه من الله احتج عليم بأن الإعادة إنشاء مثل الإبداء ، فإذا كان الله الذي لا يعجزه شيء هو الذي لم يعجزه الإبداء فهو الذي وجب ألا تعجزه الإعادة () .

ويقول ابن الآثير وكذاك جاء قوله تمالى و إذا تنلى عليه آياتنا بينات قالوا ما هذا إلا إفك ما هذا إلا وجل بريد أن يصدكم هما كان يعبد آباؤكم وقالوا ما هذا إلا إفك مفترى ، وقال الذين كفروا المحق لما جاءهم إن هذا إلا سحر معين ، فإنه إنما قال وقال الذين كفروا ولم يقل وقالوا كالذى قبله للدلالة على صدور ذاك عن إنكاو عظيم وغضب شديد وتعجب من كفرهم بلبغ لا سيا وقد المضاف إليه قوله وقال الذين كفروا للحق لما جاءهم، وما فيه من الإشارة إلى الفاتلين والمقول قيه وما في لما من المبادعة كأنه قال وقال أولئك الكفرة المتعردون بجراء تهم على وما في لما من المبادعة كأنه قال وقال أولئك الكفرة المتعردون بجراء تهم على الله ومكابرتهم لمثل ذلك الحق المبين قبل أن يتدبروه: إن هذا إلا سحر مبين والمقولة الله ومكابرتهم لمثل ذلك الحق المبين قبل أن يتدبروه: إن هذا إلا سحر مبين والم

ويقول الربخشرى: وفي قوله وقال الذين كفروا وفي أن لم يقل وقالوا ، وفي قوله الحق لما جاءهم وما في اللامين من الإشارة إلى القائلين والمقول فيه ، وفي لما من المبادعة بالكفر دليل على صدور السكلام عن إنكار عظيم وغضب شديد ، وتعجيب من أمرهم بليغ ، كأنه قال وقال أولنك السكفرة المتمردون بجراحتهم على الله ومكابرتهم لمثل ذلك الحقالنير قبل أن يذوقوه : إن هذا إلا سحر مبين (٣).

وهذه التحليلات التي نقاما ابن الآثير في هذا النص لم تسكن مقصورة على عطف المظهر على المعتمد وإنما شرحت نكتاً وأسراراً في التعريف وقي معنى الشرطة والمعاف المظهر على ضيره الذي هو هوطن ولم يأخذ ابن الآثير منها ما كان خاصاً بعطف المظهر على ضيره الذي هو هوطن شاهده فحسب .

<sup>(</sup>١) الكفاف جه موجوم

<sup>(</sup>١) المثال السائر ج٢ ص١٠٠

<sup>(</sup>٢) الكفاف جا جوادة

#### التفسير بعد الإنهام:

و يَاخذ ابن الآثير من تعليلات الكشاف أكثر ما في هذا النوع يقول بعد منا بين أنه لا يعمد إلى هذا النوع إلا اضرب من المبالغة . ومثل هذا ورد قوله تعالى في سورة أم الكتاب و اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين انسمت عليهم، فإنه إنما قال ذلك ولم يقل اهدنا صراط الذين انسمت دايهم لما في الآولى من التنبيه والإشعار بأن العراط المستقيم هو صراط المؤمنين ، فدل عليه بأبلغ وجه كا تقول مل أدلك على أكرم الناس وأفضاهم ؟ ثم تقول فلان فيكون ذلك أبلغ في وصفه بالكرم والفضل من قولك هل أدلك على فلان الآكرم الآفضل لآنك تنبت ذكره مجلا ومفصلا فجملته علماً في السكرم والفضل ، كأنك قلت من أراد وجلا جامعاً للخصلتين فعليه بفلان (١) .

ويقول الرمخشرى في هذه الآية فإن قلت ما فائدة البدل وهلا قبل اهدال المراط الذين أنهمت هايم ؟ قات فائدته التوكيد لما فيه من التثنية والتكرير والإشعار بأن العريق المستقم بيانه وتفسيره صراط المسلمين ليكون ذقك شهادة لعراط المسلمين بالاستقامة على أبلغ وجه وآكده، كا تقول هل أدلك على أكرم الناس وأفعنلهم ؟ فلان فيكون ذلك أبلغ في وصفه بالكرم والفضل من قواك هل أدلك على فلان الاكرم الافعنل لأنك تثبت ذكره بجملا أولا ومفصلا ثانياً وأوقعت فلانا تفسيراً وإيضاحاً للاكرم الافعنل فجملته علماً في الكرم والفعنل، فأنك قلت : من أراد وجلا جامعا الخصلتين فعليه بفلان فهو المشخص المعين فكاعهما فيه غير مدافع ولا منازع (٢).

ويقول أبن الآثير : ومما جاء من التفسير بعد الإبهام قوله تعالى ، وقال الذي آمن يا قوم اتبعونى أهدكم سبيل الرشاد ، ياقوم إنما هذه الحبياة الدنيا متاج وإن الآخرة هي دار القرار ، من حمل سيئة فلا يجزي إلا مثلها ، ألا تري كيف قالى أهدكم سبيل الرشاد ولم يبين أي سبيل هو ، ام فسر ذلك فافتتح المدكم سبيل الرشاد فأجم سبيل الرشاد ولم يبين أي سبيل هو ، ام فسر ذلك فافتتح كلامة بذم الدنيا و تصفير شأنها ام ابن ذلك بتعظم الآخرة والاطلاع على حقيقتها

<sup>(</sup>١١) فللثل للمناثر جه جي٣٠٠

<sup>(</sup>۲) الکفال و ۱۳ س

﴿ ثُمُّ ثَلَثُ بَذَكُمُ الْأَعَمَالُ سَيْمًا وَحَسَمًا وَعَاقَبَةً كُلُّ مِنْهَا لِيُشْطِّحُوا يَتَاقَفُ مَ وَيَقَطُّ لما يزلف ، كأنه قال سبيل الرشاد وهو الإعراض من الدنيا والرغبة في الآخوة والامتناع عن الاعمال السيئة خوف المقابلة عليها ، والمساوعة إلى الأعمال الصالحة رجاء الجازاة علماناك.

ويقول الزعشرى في هذه الآية كال أهدكم سبيل الرشاد فأجل ثم فسر فأفتتح بذم الدنيا وتصفير شأنها ، لأن الإخلاد إليها هو أصل الشركله ، ومنه يقشعب جميع ما يؤدى إلى سخط الله ويجلب الشقارة في العاقبة ، وثني بتعظيم الآخرة والاطلاع على حقيقتها وأنها هي الوطن والمستقر ، وذكر الاعمال سيتها وحستها ، وعاقبة كل منهما ايثبط عما يتلف وينشط لما يزلف ، هم واؤق بين الدعوتين دعوته إلى دين الله الذي ثمرته النجاة ، ودعوتهم إلى اتخاذ الاتداد ، الذي عاقبته النار ، وحذر ، وأنذر ، واجتهد في ذلك واحتصد(٣) .

وقد ذكر ابن الآثير من شواهد هذا النوح قوله تعالى ء وإذ يرفع إيراهيم القواعد من البيت ، وقوله تعالى ، وقال فرعون ياهامان ابن لي صرحا لعلى أيلخ الاسباب،أسباب السموات ، وذكر في الإجام بدون تفسير قوله تعاتى ، إن حدًا القرآن يهدى للتي هي أقوم ، وما ذكره من التحليلات لحذه النصوص متقولاً أو عتصراً من الكشاف(٢).

## استعمال العام في النني والحناص في الإثبات

بين ابن الآثير في هذا النوع أن الآبلغ في النفي أن تعمد إلى الآعم لآن تعيه يستلزم اني الآخص ، وأن الآبلغ في الإثبات أن تعمد إلى الآنتيس لأن إثباته يستازم إثبات الآهم .

يقول ومثال ذلك الإنسانية والحيوانية فإن إثبات الإنسانية يويعب إقبات

<sup>(</sup>١) المثل السائر جه موه ٢٠

<sup>(</sup>۲) المكفاف جه س۱۳۹

<sup>. ﴿</sup> وَالْكُفَاتُ جِدُ مِنْ \* ﴿ ﴿ ﴿ وَالَّهُ \* فِيلًا (٣) ينظر المثل السائر ج٢ ص ٢٠١٠

س ۱۳۰ ، چ۲ س ۱۹۰ ه وما بعدها ،

الهيوانية ولا يوجب نفيها ننى الحبوانية وكذلك ننى الحيوانيسـة يوجب ننى الإلسانية ولا يوجب إثبانها إثبات الإلسانية (٥).

وهذه القاعدة مستمدة من كلام ابن المنير الذي رد به بعض تحليلات الزعشرى: يقول ابن المنير: فإن نفى الآخص أهم من نفى الآهم فلا يستلزمه ضرورة أن الآعم لايستلزم الآخص بخلاف العكس ألا تراك إذا قلت هذا ليس بإلسان لم يستلزم ذلك ألا يكون حيوانا، ولو قلت هذا ليس بحيوان لا استلزم ألا يكون إلساناً، فننى الآخم كما ترى أبلغ من ننى الآخص ().

ثم يسوق ابن الآءير في هذا النوع أمثلته وشواهده من المكشاف، ويذكر تعليلات الزعشرى وليس فيها تغيير كبير، يقول فالآول وهو الحاص والعام نحو قوله تعالى و مثلهم كمثل الذي استوقد ناراً فلما أضاءت ماحوله ذهب الله بنورهم ولم يقل ذهب بضوئهم موازا القوله فلما أضاءت لآن ذكر النور في حالة النفى أبلغ من حيث إن الصوء فيه الدلالة على النور وزيادة فلوقال و ذهب الله بضوئهم لمكان المنى يعطى ذهاب تلك الزيادة و بقاء ما يسمى نوراً لآن الإضاءة هى فرط الإنارة قال تعالى و هو الذى جمل الشمس ضياء والقمر نوراً و فمكل ضوء نور وايس كل نور ضوءاً فالغرض من قولهم ذهب الله بنورهم إنما هو إزالة النور عنهم أصلا فهو إذا أزاله فقد أزال العنوء ().

## ويقول الزهمشرى في هذه الآية :

قان قلت هلا قبل ذهب الله بضوئهم المتوله فلما أضاءت ؟ قلت ذكر النور أبلغ لآن الضوء فيه دلالة على الزيادة . فلو قبل ذهب الله بضوئهم لأوهم الذهاب بالزيادة وبقاء ما يسمى نوراً ، والغرض إزالة النور هنهم رأساً وطمسه أصلا ، ألا ترى كيف ذكر هقيبه وتركهم في ظلمات لا يبصرون(٤) .

ويذكر ابن الاثير أن أحماء الاجتاس الق يفرق بينها وبين واحدها بالمناء

<sup>﴿</sup>١﴾ المثلُ الماثر ج٢ من ٢٠٩

<sup>(</sup>٧) حاشية ابن المنهر على هامش الكشاف جر ٢ من ٨٩

 <sup>(</sup>۳) التل الماثر ج٢ مر ١١٠

<sup>(</sup>ع) الكفاف جا س١٠

يكون استعمالها في الإثبات أبلغ من استعمال مفردها ، ويكون استعمال عفرهما في النقى أبلغ من استعمال عفرهما

ويذكر قوله تعالى و قال الملا من قومه إنا لتراك في خلال مبين قال يأنوم ليس بى خلالة ، مثالا لهذا النوع ويقول في شرحه فإنه إنما قال ايس بى خلالة والم يقل ليس بى خلال كما قالوا ، لان نفى الخلالة أبلغ من نفى الخلال عنه كما لو قيل ألك تمر ؟ فقلت في الجواب مالى تمرة وذلك أنفى للتمر، ولو قلت عالى تمر كما كاف يؤدى ما أداء القول الاول (١) .

وهذا مأخوذ من الـكشاف .

يقول الزمخشرى فإن قات لم قال ليس بى ضلالة ولم يقل حلال كما قالوا ؟ قلت الضلالة أخص من الضلال فكانت أباغ فى نفى الضلال عن تقسه كأن قال ليس بى شىء من الضلال كما لو قبل لك ألك تمر فقلت مالى تمرة(\*\*).

وقد كان ابن المنهر على حق حين رفض تعليل الآبلغية هنا بنقى الآخص وأشار إلى أن نفى الآخص لا يستلزم نفى الآحم وعلل الآبلغية هنا بنقى الآخص والتنبيه به على نفى الآعلى وكان نقاشه أساساً كما قلنا للقهاعدة التي قروها ابن الآثير . وقد كان ابن الآثير يقظا حين سكت عن ذكر الآخص في هذه الآية و نطائرها لآنه نظر في اعتراض ابن المنير وأخذ هنه وقد خذف من كلام الزعشرى الجزء الذي اعترض عليه ابن المنير وهو قوله والعنلالة أخص من كلام الصلال في نفى الهنالله أخص من نفسه ويقول ابن الآثير وفي هذا الموضع دقة تحتاج إلى فضل تمام فينبغي اصاحب هذه الصناعة مراعاته والعناية يه والله المقاية يه والله عن نفسه ويقول ابن الآثير وفي هذا الموضع دقة تحتاج إلى فضل تمام فينبغي اصاحب هذه الصناعة مراعاته والعناية يه والله المقاية المؤسلال المناعة مراعاته والعناية يه والله المناعة المراعات والعناية يه والله المناعة المراعات والعناية يه والله المناعة المناعة مراعاته والعناية يه والله والعناية المناعة المناعة مراعاته والعناية المناعة المناعة مراعاته والعناية المناعة المناعة المناعة المناعة والعناية المناعة المن

وكانه بهذا يوهم أن هذا البحث من اجتهاده وخالص فـكره.

التقديم والتأخير :

ذكر ابنالاثيران بابالتقديم باب طويل وعريش، وأنه يصنعلى عَلَى أَسراو

<sup>(</sup>۱) المثل السائر جة مرو<sup>418</sup>

<sup>(</sup>٢) الكفاف و٢ ص٨٩٠٠ ١٠

<sup>(</sup>٢) ألمثل السائر ج٢ مر٢ ٢٩

وقيقة منها : ما استخرجه ابن الآثهر ومنها مارجده في أفوال العلماء ، ويقسم التقديم التقديم النقديم التقديم الله الله قدم القدم أو قدم المؤخر لتغير المعنى . والقسم الثانى يختص بدوجة التقدم في الذكر لاختصاصه أي المنقدم مما يوجب ذلك ولو أخر لما تغير المعنى .

ويدرس فى القسم الاول تقديم المبتدأ على الحبر وتقديم الحبر على المبتدأ ، وتقديم المفعول وتقديم الظرف والحال إلى غير ذلك مما هو فى حدود الجلة .

ويدرس فى القسم الثانى تقديم الجل بعضها على بعض ، وقد يتناول فيه تقديم يعض المعمولات على بعض . وهو فى هذا القسم الثانى يعتمد على الكشاف ويأخذ منه أخذاً مباشراً . أما فىالقسم الآول فإنه يدعى فيه أنه يخالف علماء البيان ومنهم الزمخشرى حيث جعلوا تقديم الخبر والمفعول والظرف لايكون إلا للاختصاص، والذى يراه أنه قد يكون للاختصاص وقد يكون لنظم الكلام .

يقول ابن الآثاير : وقال علماء البيان ومنهم الزمخشرى رحمه الله : إن تقديم هذه الصور المذكورة إنما هو للاختصاص و ايس كذلك<<).

ولم يكن ابن الآثير على حق حين زهم أن تقديم هذه الصور لا يكون هند الرخشرى إلا الاختصاص . فقد بينا أنها تسكون هنده للاختصاص غالباً . لذلك لم يكن هناك خلاف بينه وبين الرخشرى . نعم إن كثيراً من الصور التي جعل الزهخشرى التقديم فيها مفيدا الاختصاص جعلها ابن الآثير من باب مراعاة نظم السكلام . والاختصاص بين في هذه الصور ولايستطيع ابن الآثاير أن يدفعه ، و من ذلك قوله تعالى . إياك نعبد وإياك نستمين ، فقد ذكر أن التقديم فيه لمراعاة نظم السكلام . وإذا كان الرمخشرى يذكر أن التقديم هنا للاختصاص فإن ذلك لاينافي المكلام . وإذا كان الرمخشرى يذكر أن التقديم هنا للاختصاص فإن ذلك لاينافي أن يكون لمراعاة الحسن أيضاً . ثم إن ابن الآثير يعتمد على الرمخشرى في همذا الفسم الذي يدعى فيه أنه يخالفه وإن كان ما أخسده هنه ليس متعالا بمسألة الختصاص التي وقع فيها الحلاف .

يقول ابن الآثير وعا ورد منه ـ أي من تقديم خير المبتدأ عليه ـ قوله تعالى

<sup>(</sup>١١) المثل السائر ج ٢ ص ٢١٨

و وظنوا أنهم ما استهم حصونهم ، فإنه إنما قال ذلك والهيقل وظنوا أن حصونهم تمنعهم أو ما استهم لأن في تقليم النعبر الذي هو ما استهم هلى المبتدأ الذي هو حصونهم دليلا على قرط اعتقادهم في حصانتها وزيادة و آرقهم بنعهم إياهم ، وفي تصبير ضميرهم اسما لإن وإسناك الجلة إليه دليل على تقريرهم في أنفسهم أنهم في عزة وامتناع لايبالي معهم بقصام قاصد ولا تعرض متعرض ، وليس شيء من في قولك وظنوا أن حصونهم بالهنهم من الله (۱) .

وهذا ماخوذ من قول الزمختائ في هذه الآية فإن قلت أى فرق بين قولك وظائر ا أن حصونهم تمنعهم أو ما تعليم وبين النظم الذي جاء عليه ؟ قلت في تقديم النجبر على المبتدأ دليل على فرط و توقهم بحصائتها ومنعها إياهم وفي تصبيد ضميرهم اسما لإن وإسناد الجلة إليه دليل على اعتقادهم في أنفسهم أنهم في عزة ومنعة لايبالي معهم بأحد يتعرض لهم أو يطمع في معازتهم وليس ذلك في قولك وظنوا أن حصوتهم تمنعهم (٢).

وكذلك يأخذ من الكشاف في هذا الباب تحليل قوله تعالى وقال أراغب أنت هن آلهتي يا إبراهيم ، يقول ابن الآثير فإنه إنما قدم خبر المبتدأ عليه في قوله أراغب أنت ولم يقل أأنت راغب لآنه كان أهم عنده وهو به شديد العثابية ، وفي ذلك منرب من التعجب والإنكار لرغبة إبراهيم عن آلهته وأن آلهته لا يغيني أن يرغب عنها (٢).

ويدور كلامه فى التقديم والتأخير فى النق على ماذكره الزمخشرى، ويسوق الآييتين الـكريمتين الشهيرتين فى هذا الموضوع ·

يقول وأما الثانى وهو تأخير الظرف وتقديمه في النني فنحو قوله تعالى و ألم ذلك السكناب لاريب فيه ، وقوله تعالى و لافيها غول ولا هم هنها ينزفون ، فإنه إنما أخر الظرف في الاول لان القصد في إيلاء حرف النقي الريب بني الريب عنه

<sup>(</sup>١): المثل السائر چه ش ٢٧١ ، ٢٧٧

<sup>(</sup>٢) الكفات جه مود ٢٩

<sup>(4)</sup> المثل العائر ج ٢ من ٢ ٢ وينظر السكفاف ج ٢ من ٤٠ م

وإلمبات أنه حق وصدق لا باطل وكذب ، كا كان المشركون يدهونه ، ولو أو لاه الظرف القصد أن كتاباً آخر فيه الربب لافيه كا قصد في قوله تمالى و لافيها غول ، فتأخير الظرف يقتضى النتي أصلا من غير تفاسيل ، وتقديمه يقتضى تفصيل المنتي هنه وهو خر الجنة على غيرها من خور الدنيا أى ليس فيها ما في غيرها من المول وهذا مثل قولنا لا عيب في الدار وولا فيها عيب ، فالأول نني العيب عن الدار فقط ، والثانى تفضيل لها على غيرها في أي ليس فيها ما في غيرها من العيب فاهرف ذلك فإنه من دفائق هذا الباب (١)

وأصل هذا السكلام ما قاله الزمخشري في هذه الآية من قوله فإن فلت فهلا قدم الظرف على الربعة كما قدم على الغول فى قوله تعالى لا فيهما غول؟ قلت لآن الفصد فى إيلاء الريب حرف النق ننى الربب عنه و إثبات أنه حق وصدق لا باطل وكذب كما كان المشركون يدعونه ولو أولى الظرف لفصد إلى ما يبعد عن المراد وهو أن كتاباً آخر فيه الريب لا فيه كما قصد فى قوله لا فيهما غول تفضيل خمر وهو أن كتاباً آخر فيه الريب لا فيه كما قصد فى قوله لا فيهما غول تفضيل خمر الجنة على الدنيا بأنها لا تفتال العقول كما تفتالها هى كانه قيل ليس فيها مافى غيرها عن هذا العيب والنقيصة (٢).

وأما الضرب الثانى من التقديم والذى يختص بدرجة المتقدم في الذكر الاختصاصه بما يوجب له ذلك فقد كان اعتباد ابن الاثاير فيه على ما ذكره الزمخشرى أوضح وأبين.

يقول ابن الآثير فنذلك ـ أى فن الضرب الثانى الذى لا يحصره حد ولا ينتهى إليه شرح ـ تقديم السبب على المسبب كقوله تعالى وإياك نعبد وإياك استمين عفا له إنما قدم العبادة على الاستعانة لآن تقديم القربة والوسيلة قبل طلب الحاجة أنجه لحصول الطلب وأسرع لوقوع الإجابة .. وهلى نحو هنه جاء قوله تعالى ووأنزلنا من السياه هاء طهور النحي به بلدة ميتا واسقيه بما خلفنا أنهاما وأناسي كثيراً ، فقدم حياة الارض وإسقاء الانهام على اسقاء الناس وإن كانوا أشرف بحلا لان

<sup>(</sup>۱) بالمثل المياثر به الا من ۱۳۲ ، ۲۳۷ . (۲) المسكمات به الرسم ۱۷

حياة الأرض هي سبب لحياة الانعام والناس ، فلما كانت بهذه المثابة جعلت هقدمة في الذكر ، ولمسا كانت الانعام من أسباب التميش والحياة للناس قدمها في الذكر على الناس لان حياة الناس بحياة أرضهم وأنعامهم ، فقدم ستى عاهو سبب تمائهم ومعاشهم على سقيهم ، ومن هذا الضرب تقديم الاكثر على الافل كقوله تعالى وماشهم على سقيم الذين اصطفينا من عبادنا فنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق المخيرات ، وإنما قدم الظالم لنفسه للايذان بكثرته وأن منظم الخلق عليه ثم أتى بعده بالمقتصدين لانهم فليل بالإضافة إليه ، ثم أتى بالسابقين وهم أقل من القليل أعنى المقتصدين فقدم الاكبر وبعده الاوسط ثم ذكر الافل أخيراً ... ومن هذا الجنس قوله تعالى : ووالله خلق كل دابة من عام ذكر الافل أخيراً ... بطنه ومنهم من يمشى على أربع فايه إنما قدم الماشي على رجلين إذ هو ماش بغير الآلة على بطنه لابه أدل على القدرة من الماشي على رجلين وقدمه على الماشي على أوبع لائه أدل على القدرة أيضاً حيث كثرت آلات المشي في الاربع فل المنسى على أوبع لائه أدل على القدرة أيضاً حيث كثرت آلات المشي في الاربع على المقدرة أيضاً حيث كثرت آلات المشي في الاربع والك.

ويقف ابن الآثير أمام تحليلات المكشاف فيستخلص منها أصولا في باب التقديم، من ذلك فوله وأعلم أنه إذا كان مطلع الكلام في معنى من المعانى ثم يجيء بعده ذكر شيئين أحدهما أفضل من الآخر وكان المعنى المغضول مناسبا لمطلع السكلام فانت بالحنيار في تقديم أيهما شئت لانك إذا قدمت الأفضل فهو في موضعه من التقديم وإن قدمت المفضول فلان مطلع السكلام يناسبه وذكر الشيء مع ما يناسبه أيعنا وارد في موضعه فن ذلك قوله تعالى وإنما إذا إذقنا الإلسان منا رحمة فرح بها وإن نصبهم سيئة بما قدمت أيديهم، فإن الإنسان كفوو، فقه ملك منا رحمة فرح بها وإن نصبهم سيئة بما قدمت أيديهم، فإن الإنسان كفوو، فقه ملك السموات والارض يتحلق مايشاء ، يب لمن يشاء إنامًا ويب لمن يشاء الفكوو أو يزوجهم ذكر أنا وإنامًا ويجمل من يشاء عقيا أنه علم قدير ، فإنه إتما قدم الإناث على الذكور مع تقدمهم هليين الآنه ذكر البلاء في آخر الآية الآولى وكفران الإنسان بنسيانه المرحمة السابقة عنده ثم عقب ذلك بذكره ملكه وكفران الإنسان بنسيانه المرحمة السابقة عنده ثم عقب ذلك بذكره ملك

<sup>(</sup>۱) المثل السائر جـ ٢ من ١٣٠٠ ، ٢٣٩ ، ٢٣٩ ، وينظر افسكتان نو ٥ مو ١٦ ، و ٣ من ١٦ ، وينظر افسكتان نو ٥ مو ١٦ ، و

وحشيئته وقاكر قسمة الأولاد قةدم الإناث لأن سياق السكلام أنه قاعل ما يشأء لا ما يشاؤه الإنسان فسكان فكر الإناث اللاق من من جملة مالا يشاؤه الانسان ولا يتحتاره أهم والإهم واجب التقديم ، وليل الجنس الذي كانت العرب تعده بلاء ذكر البلاء ، ولما أخر ذكر الذكور وهم أحقاء بالتقديم تدارك ذلك بتعريفه إياهم لأن التعريف تنويه بالذكر كأنه قال وجب لمن يشساء الفرسان الأعلام المذكورين الذين لا يتحفون عليكم ، ثم أعطى بعد ذلك كلا الجنسين حقه من التقديم والتأخير ، وعرف أن تقديم الإناث لم يكن لتقدمهن ، ولكن لمقتض آخر ، فقال ذكر انا وإناثا . وهذه دقائن الحيفة قل من يتنبه لها أو يعثر على رهوزها . ومن هذا الباب قوله تعالى ، وما تسكون في شأن وما تتلو منه من قرآن ولا تعملون من عمل إلاكنا عليكم شهوداً إذ تفيضون فيه وما يعزب عن ربك من مثقال ذرة من الارض ولا في السماء ، فإنه إنما قدم الارض في الذكر على السماء ومن حقيا التأخير لانه لما ذكر شهادته على شئون أهل الارض وأحوالهم ووصل ذلك بقوله وما يعزب والمورب لاءم بينها ليل المهنى المهنى المهنى (ما) .

وهذه التحليلات التي نظر فيها واستخلص منها هذا الاصل الهام في التقديم مأخوذة من الـكشاف(٢) .

### الحروف الجارة:

وليس لابن الآثير في دراسة حروف الجر جهد إلا الشرح والاستنباط من كلام الرهشري .

يقول ابن الآثير وأما حروف الجر فإن الصواب يشد عن وصعها في مواضعها، وقد علم أن في للوعاء . وعلى للاستعلاء كقولهم زيد في الدار وعمر و على الفرس ، لمكن إذا أريد استعمال ذلك في غير هذين الموضعين بما يشكل استعماله هدل فيه عن الأولى ، قما ورد منه قوله تعالى وقل من برزقيكم من الستعماله هدل فيه عن الأولى ، قما ورد منه قوله تعالى وقل من برزقيكم من السعوات والارض قل الله وإنا أوإياكم لعلى هدى أو في منالال مبين ، ألا ترى السعوات والارض قل الله وإنا أوإياكم لعلى هدى أو في منالال مبين ، ألا ترى إلى بداعة عدل المعنى المقصود لمخالفة حرفى الجر هيئا ، فإنه إنما خولف بينهما

الا ٢٠) ألحل السائر ج ٢ من ٢٠٠٧ ، ٢٠٠٤ .

<sup>(</sup>٤) ينظر السكفاف ۾ 6 من ١٨٢ ۽ ۾ ٢ من ١٨٧ .

في الدخول على الحق والباطل لآن صاحب الحق كأنه مستعلى على قرس جواد يركض به حيث شاء، وصاحب الباطل كأنه منفس في ظلام منخفض فيه لآيدرى أين يتوجه، وهذا معنى دقيق قلما يراعى مثله في الكلام ... وهن هذا النوع قوله تمالى و إنما الصدقات الفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قاويهم وفي الرقاب والفارمين وفي سبيل الله وابن السبيل ، فإنه إنماعدل عن اللام إلى وفي في الثلاثة الآخيرة للايذان بأنهم أرسخ في استحقاق النصدق عليهم من سبق ذكره باللام لآن في للوعاء فنبه على أنهم أحقاء بأن توضع فيهم الصدقات، كما يوضع باللام لآن في للوعاء فنبه على أنهم أحقاء بأن توضع فيهم الصدقات، كما يوضع الشيء في الوعاء وأن يجملوا مظنة لها وذلك لما في فك الرقاب وفي الترم من التخاص ، وتكرير وفي، في قوله وفي سبيل الله دليل على ترجيحه على الرقاب وعلى المنارمين . وهذه لطائف ودقائق لا توجد إلا في هذا الكلام الشريف فاعرفها وقس عليها (۱) .

وهذا أهم ما ذكره في هذا النوع وهو مأخوذ من البكشاف؟ .

### الجلة الفعلية والجلة الاسمية :

ويشير ابن الأثير في هذا الباب إلى ما في الجلة الإسمية من منى التوكيد والتقرير ويقابل بينها وبين الجلة الفعلية ، ويذكر في هذا قوله تعالى ، وإذا لقوأ الذين آمنوا قالوا آمنا وإذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنا معكم ، ويقول فإنهم إتما خاطبوا المؤمنين بالجلة الفعلية وشياطينهم بالجلة الاسمية المحققة بإن المشددة لأنهم في عناطبة إخوانهم بما أخبروا به عن أنفسهم من الثبات على اعتقاد المحقرواليعه من إن يزالوا عنه على صدق رغبة ووفور لشاط فدكان بذلك مستقيلامهم وواتحا هند إخوانهم ، وأما الذي خاطبوا به المؤمنين فانما قالوه تكلفا وإظهاوا اللايمان خوفا وعداجاة وكانوا يعلمون أنهم لوقالوه بأوكد لفظ وأسده لما والح لهم عشد أخوفا وعداجاة وكانوا يعلمون أنهم لوقالوه بأوكد لفظ وأسده لما والح لهم عشد المؤمنين إلا رواجا ظاهراً لاباطناً ، والإنهم ليس لهم في عقائدهم باعث قوي على النطان في خطاب المؤمنين بمثل ما خاطبوا به إخوانهم من العيادة المؤكدة ،

<sup>(</sup>١) المثل السائر ج ٧ س ٧٤٠ ، ٧٤١ (١)

<sup>(</sup>٢) وينظر السكتان ج ٣ من ١٥٩ ، ج ٢ من ٢٢٢

قُلدُنْكَ قَالُوا فِي خَطَابِ المؤمنين آمنا وفي خطاب إخوانهم إنا معكم ، وهذه نكت تنخق على من ليس له قدم راسخة في علم الفصاحة والبلاغة(١) .

وعدًا مأخوذ من الكشاف(٢) .

ثم أخذ يذكر دواعى التوكيد وأمثلة له من القرآن والشعر ، وتحليلاته الامثلة والشواهد لا تنهض إلى مستوى التحليلات الني اقتبسها من السكشاف في هذا النوع .

### مكس الظاهر:

وقد استمد ابن الآثير بحثه في هذا الموضوع من كتاب المكشاف وإن كان لم ينقل منه نقلا مباشراً كا عهدناه في الآنواع الآخرى ، وذلك لآنه لم يذكر له شواهد من الفرآن السكريم. وقد دار بحثه فيه حول شاهدين من الشعر مله كورين في السكشاف . وقد أشار الزعشرى إلى أن سيبويه قد أشار إلى هذا النوع من النفي . إلا أنني أرجح أن ابن الآثير قد استمد هذا السكلام من السكشاف ولم يستمده من المصادر التي أخذ عنها الزعشرى وذلك لاننا نجده مهتما بقحليلات الزعشرى ومفتونا بها بدليل ذلك الآخذ السكثير البين الذي أثبتناه والذي سوف نذكر منه السكثير . ولاننا نجد ربح كلام السكشاف فيما كتبه ابن الآثير في هذا الموضوع .

يقول ابن الاثير في مكس الظاهر ، وهو نفى الشيء بإثباته وهو من مستطرفات علم البيان وذلك أنك تذكر كلاما يدل ظاهره أنه نفى لصفة موسوف وهو نفى للموسوف أصلا ، فما جاء منه قول على بن أبي طالب رضى الله عنه في وصف على رسول الله صلى الله عليه وسلم لا تثنى فلتاته أى لا تذاع سقطاته فظاهر هذا اللفظ أنه كان ثم فلتات غير أنها لا تذاع وليس المراد ذلك بل أواد أنه لم يكن ثم فلتات فير أنها لا تذاع وليس المراد ذلك بل أواد أنه لم يكن ثم فلتات فيدا من أهرب ما توسعت فيه اللغة العربية ، وقد وود ق الشعر كقول بعضهم : ولا ترى العنب بها يشجحر .

<sup>(</sup>١) المثل العائر ٢٠ ص١٤٢

<sup>(</sup>٧) ينظر المكتاب جا ص٠٠

قان ظاهر المعنى من هذا البيث أنه كان هناك ضب وأسكته غير مشهور وليس كذلك بل المعنى أنه لم يكن عناك ضب أصلا . . . ولقد مكتب زمانا اطوف على أفوال الشعراء قصداً للظفر بأمثلة من الشعر جارية هذا المجرى فلم أجد إلا بيتا لامرىء القيس وهو :

على لا حب لا يهتدى لمناره إذا سافه العود الدياق جرجرا

فقوله لا يهتدى لمناره أى أن له مناراً إلا أنه لا يهتدى به، وليس المراد ذلك، بل المراد أنه لا منار له يهتدى به (۱). وظاهر أن الشريف المرتضى ذكر أبياتا كثيرة جرت على هذه الطريقة وأثبتناها، وقد أشرت فى دراسة النفى إلى أن الزعشرى ذكر هذه الطريقة في قوله تمالى ولا يسألون الناس إلحافاء، ووضحها وبين قيمتها فى قوله تمالى وما الظالمين من حم ولا شفيع يطاع، وقد اقتصر ابن ألا أبير على بيان هذه الطريقة فقط ولم يتعرض لسرها البلاغي، وقد وضح الزعشرى قيعتها على بيان هذه الطريقة فقط ولم يتعرض لسرها البلاغي، وقد وضح الزعشرى قيعتها البلاغية . يقول فى ذلك : يحتمل أن يتناول النفى الشفاعة والطاعة معا ، وأن يتناول الطاعة دون الشفاعة ، كا نقول ما عندى كناب يباع فهو عشمل نفى البيع وحده ، وأن عندك كناباً إلا أنك لا نهيمه ، ونفيهما جميعاً ، وأنه لا كتاب هندك ولا كونه عبيعاً ونحوه ،

ولا ترى الضب بها ينجحر . .

يريد تفي العنب وانجحاره . . . فان قلت الفرض حاصل بذكر الشفيع ونقيه في الفائدة في ذكرها فائدة جليلة وهي أنها ضبت إليه ليقام انتفاء الموصوف مقام الشاهد على انتفاء الصفة لأن الصفة لاتتأتى بدوق موصوفها فيسكون ذلك إزالة لنوهم وجود الموصوف ، بياته أنك إذا هو تهت على القمود عن الغزو فقلت مالى فرس أركبه ولا معي سلاح أحاوب به . فقد على القمود عن الغزو فقلت مالى فرس أركبه ولا معي سلاح أحاوب به . فقد جملت عدم الفرس وفقد السلاح علة مائمة عن الركوب والمحاوبة ، كانك تقول كيف يتأتى منى الركوب والمحاربة ولا فرس لى ولا سلاح معي، فكذلك قوله ولا شفيع يتأتى منى الركوب والمحاربة ولا فرس لى ولا سلاح معي، فكذلك قوله ولا شفيع يتأتى مناه كيف يتأتى المنشفيع والاستشهاد على يطاع معناه كيف يتأتى المنشفيع ولا شفيع فسكان ذكر الشفيع والاستشهاد على يطاع معناه كيف يتأتى المنشفيع ولا شفيع فسكان ذكر الشفيع والاستشهاد على

\* (\*\*\*\* <u>\*</u>

<sup>(</sup>١) المثل السائر جلا ص ١٩٥٧ ، ١٩٥٩ ، ١٩٥٩ .

عدم تأنيه بعدم الشفيع وصفاً لانتفاء الشقيع موضع الأمر المعروف تأييرالمنكر الذي لا ينبغي أن يتوهم خلافه (١) .

#### الاستدراج :

يقول ابن الآثير إن باب الاستدراج إذا حقق النظر فيه علم أن مدار البلاغة كلها هليه لانه لا انتفاع بإبراد الآلفاظ المليحة الرائمة ولا المعانى اللطيفة الدقيقة دون أن تسكون مستجلبة لبلوغ غرض المخاطب بها .

ويدعى ابن الآثير أنه استخرج هذا النوع من كتاب الله ، وايس له فيه جهد يذكر ، فإنه كم يزد على أن ذكر تصين من كلام الزعشرى ثم أورد محاورة بين الحسنين ابن على رضى الله عنه ومعاوية ابن أبى سفيان ، جرى القول فيها من معاوية على طريقة الاستدراج التي جرت عليها النصوص القرآنية المذكورة في هذا الباب .. يقول ابن الآثير :

وقد ذكرت في هذا النوع مايتما منه سلوك هذه الطريقة، فن ذلك قوله تما لا وقال رجل مؤمن من آل فرحون يكم إيسانه أتقتلون رجلا أن يقول ربي الله وقد جاء كم بالبينات من ربح وإن يك كاذباً فعليه كذبه وإن يك صادقا يصبكم بعض الذي يعدكم إن الله لايهدى من هو مسرف كذاب . . وفي هذا الكلام من حسن الآدب والإنصاف ما أذكره الله فأقول : إنما قال يصبكم بعض الذي يعدكم وقد علم أنه نبي صادق وأن كل ما يعدهم به لا بد أن يصيبهم لا بعضه لآنه احتجاج في مقاولة خصوم موسى عليه السلام أن يسلم عميم طريق الإنصاف والملاطفة في مقاولة خصوم موسى عليه السلام أن يسلم عميم طريق الإنصاف والملاطفة في القول ويأنيهم من جهة المناصحة ليكون أدعى إلى سكونهم إليه فجاء بما علم أنه أقرب إلى تسليمهم لقوله وأدخل في تصديقهم إياه فقال : وإن يك صادقاً يصبكم بعض الذي يعدكم وهو كلام المنصف في مقاله غير المشتمل وذلك أنه حين فرضه عاذقاً فقد النبت أنه صادق في جميع ما يعد به ، لكنه أردف بقوله يصبكم بعض طائق يعدكم ليه بعض عما يعد به ، لكنه أردف بقوله يصبكم بعض الله يعد به المنه أنه اليس بكلام من أعطاه المناه عد المناه في يعدكم المه المنصف في عالم في يعد به ، لكنه أردف بقوله يصبكم بعض المناه عن أعطاه المناه عن أعطاه المناه عن أعطاه اله يعد به ، لكنه أردف بقوله يصبكم من أعطاه المناه عن أعطاه المناه المناه عن أعطاه المناه عن أعلى عليه المناه عن أعطاه المناه عن أعلى المناه عن أعله المناه عن أعطاه المناه عن أعلى المناه عن أعلى المناه عن أعطاه المناه عن أعلى المناه عن أعلى المناه عن أعلى المناه عن أعلى المناه عن أعطاه المناه عن أعطاه المناه المناه عن أعلى المناه المناه عن أعلى المناه عن أعلى المناه عن أعلى المناه عن أعلى المناه المناه عن أعلى المناه المناه عن أعلى المناه عن أعلى المناه المناه المناه المناه المناه المناه عن أعلى المناه المناه

<sup>184. 1440 4- 186(1)</sup> 

حقه رافياً فعنالا عن أن يتعصب له ، وتقديم الكاذب على العبادق مرس هذا القبيل (١) .

هذا ملخص من قول الزمخرى في هذه الآية ، فإن قلت لم قال بعض الذي يعدكم وهو نبي صادق لابد لما يعدهم أن يصيبهم كله لا بعضه ؟ قلت لاته احتجاج في مقاولة خصوم موسى ومناكريه إلى أن يلاوصهم ويداريهم ويسلك معهم طريق الإنصاف فى القول ويانيهم من وجهة المناصحة ، فجاء بما علم أنه أقرب إلى تسليمهم لقوله وأدخل فى تصديقهم له وقبولهم منه فقالو إن يكصادقاً يصبكم بعض الذي يعدكم ، وهو كلام المنصف في مقاله غير المشتط فيه ليسمعوا منه ولا يردوا عليه ، وذلك أنه حين فرضه صادقاً فقد أثبت أنه صادق في جميع ما يعد ولسكنه أردفه يصبكم بعض الذي يعدكم ليهضمه بعض حقه في ظاهر السكلام فيريهم أنه الس بكلام من أعطاء حقه وافياً فضلا أن يتعصب له أو يرمى بالحصا من ووائه واقديم السكاذب على الصادق أيضاً من هذا القبيل (۲) .

وياخذ ابن الآاير من كلام الزعشرى فى قوله تعالى : وواذكر فى المكتاب إبراهيم إنه كان صديقاً نبياً إذ قال لابيه يا أبت ، . إلى آخر الآيات التى حاود فيها إبراهيم أباه حين دعاه إلى هبادة ربه .

ية ول ابن الآثير هذا كلام يهز أعطاف السامعين ، وفيه من الفوائد ما أذكره على وهو أنه لما أراد إبراهم عليه السلام أن ينصح أباء ويعظه وينقذم بما كان متورطا فيه من الخطأ العظم الذي عمى به أمر العقلاء وتب البكلام معه في أحسن نظام مع استعمال المجاملة واللعاف والآدب الحيد والمخلق الحسن مستقصحاً في ذلك بنصيحة ربه، وذلك أنه طلب منه أولا العلة في خطئه طلب منبه على تناديه موقظ من غفلته لأن المعبود لو كان حيا مميزاً سميعاً بصيراً مقتدراً على الثواب والعقاب أشرف الخلائق بالمعبود والعقاب أشرف الخلائق كالملائح والنبيين فكيف بمن جعل المعبود وحاداً لا يسمع ولا أشرف الخلائق كالملائح والنبيين فكيف بمن جعل المعبود وحاداً لا يسمع ولا

<sup>(</sup>١) المائر ج ٧ ص ١٩٠٠ ۽ ٢٦١ ۽ ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) السكفاف و ١ مر ١٩٧٠

يبصر ، يعنى به الصنم ثم تنى دلك بدعوته إلى الحق مترفقاً به ، فلم يسم آباه بالجهل المطابق ولانفسه بالعلم الفائق، ولسكنه قال إن معى طائفة من العلم وشيئاً منه وذلك علم المدلالة على سلوك الطريق فلا تستنكف ، وهب أنى وإباك في مسير وعندى معرفة بهداية الطريق دو تك فانبعني أنجك من أن تصل . ثم ثلث ذلك بتثبيطه عما كان عليه ونهيه فقال إن الشيطان الذى استعصى على وبك وهو عدوك وعدو ابيك آدم هو الذى ورطك في هذه الورطة وألقاك في هذه الضلالة وإنما ألمي إبراهم عليه السلام ذكر معاداة الشيطان آدم وذريته في نصيحة أبيه لانه لإمعائه في الإخلاص لم يذكر من جنسايق الشيطان إلا التي تفتص بالله وهي عصيانه واستكباره ولم يلتفت إلى ذكر معاداته آدم وذريته ثم وبع ذلك بتخويفه إياه موء العاقبة فلم يصرح بأن العقاب لاحق به و اسكنه قال إنى أخاف أن يمسك عذاب، فنكر العذاب ملاطفة لابيه، وصدر كل نصيحة من هذه النصائح بقوله : عذاب، فنكر العذاب ملاطفة لابيه، وصدر كل نصيحة من هذه النصائح بقوله : هذا أبت، توسلا إليه واستمطافا وهذا بخلاف ما أجابه به أبوه فإنه قال: أراغب أنت هوله نا بنى وقدم الخبر على المبتدأ في قوله أراغب أنت لانه كان هم هنده ه وفيه ضرب من التعجب والإنكار لرغبة إبراهم عن آلهته كان العقه به التعجب والإنكار لرغبة إبراهم عن آلهته كان العقه به المبتدأ في قوله أراغب أنت لانه كان

وهذا مأخوذ من السكشاف وقد أثبتناه في دراسة الجمل(٢).

#### الايجاز :

ويعتمد ابن الآثير على الزمخشرى فى كثير من الآصول التى درسها فى هستنا الباب و من ذلك : حذف السؤال المقدر فى باب الاستشناف .

يقول ابن الاثير ويأتى الاستثناف على وجبين : الوجه الاول إعادة الاسهاء والصفات ، وهذا يجىء تارة بإعادة اسم من تقدم الحديث عنه كقولك: أحسنت الديد زيد حقيق بالإحسان، وتاره يجيء بإعادة صفته كقوالك أحسنت

<sup>(</sup>٥) المالي العائم حري عن ١٩٦٧ م ١٩٢٧ م ١٩٠٠ - ١٠٠٠

<sup>(</sup>۲) الشکفان - ۲ من ۲۰ م ۲۰

إلى رَبِد صديقك القديم أهل لذلك منك ، وهو أحسن هن الأول وأبلغ لا اطوائه هلى بيان الموجب اللاحسان وتخصيصه، فما ورد من ذلك قوله تعالى : و ألم ذلك المسكتاب لا ربب فيه هدى للمتقين ، الله بن يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة وبما ورقتاهم ينفقون والدين يؤمنون بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون أو لئك على هدى من ربهم وأو لئك هم المفلحون ، والاستثناف واقع في هذا المسكلام على أو لئك لانه لما قال وألم ذلك السكتاب إلى قوله وبالآخرة هم يوقنون ، اتجه لسائل أن يقول ما بال المستقاين بهذه الصفات قد اختصوا بالحدى أجيب بأن أو لئك الموصوفين غير مستبعد أن يقوزوا دون الناس بالحدى عأجلا و بالفلاح آجلا(١) .

وهذا مأخوذ من قول الزمخشرى بعد ما ذكر وجه اعتبار الذين يؤهنون بالنيب مبتدأ، وأو لئك على هدى من ربهم جملة في محل رفع خبر مبتدأ قابل تولان جعلته تابعاً للمتقين - يعنى الذين يؤهنون بالنيب - وقع الاستثناف على أولئك كانه قبل : ما للمستقلين بهذه الصفات قد اختصوا بالهدى ؟ فأجيب بأن أولئك الموصوفين غير مستبعد أن يفوزوا دون الناس بالهدى عاجلا وبالقلاح آجلا . واعلم أن هدا النوع من الاستثناف يحى، تارة بإعادة اسم من استؤنف عنه الحديث كقولك قد أحسنت إلى زيد زيد حقيق بالإحسان وتارة بإعادة صفته الحديث كقولك أحسنت إلى زيد صديقك القديم أهل لدلك فيكون الاستثناف بإعادة الصفة أحسن وأبلغ لانطوائها على بيان الموجب وتاخيصه (۱) .

ويأخذ من الـكشاف كذاك الاستئناف بغير إعادة الآسما. والصقات -

يقول فى قوله تعالى دو مالى لاأحبد الذى فطر فى و إليه ترجعون أأتخذ من دوته الحد أن يقول فى قوله تعالى و مالى لاأحبد الذى فطر فى و إليه ترجعون أفى إفاه الله المحد المحدد الرحمن بضر لا تغنى عنى شفاعتهم شيئاً ولا ينقذون إلى إفاه الله من المرسلين الدخل الجنة قال ياليت قومى يعلمون عبا غفر لى ربى وجعلنى من المرسلين \* و علم المرسلين \*

. فخرج هذا القول عزج الاستثناف لأن ذلك من حكاية فلسألة عن حاله عند لقاء ربه وكأن قائلا كال كيف حال هذا الرجل عند لقاء وبه بمدذلك التصاب

<sup>(</sup>١) المال السائر جه ص ١٨٩ ، ٢٨٢

<sup>(</sup>٢) الحكفال جد مولالا

في دينه والتسخى لوجهه بروحه؟ فقيل: قيل ادخل الجنة ولم يقل: قيل له الانصباب النرض إلى القوللا إلى المقول له مع كونه معلوماً ، وكذلك قوله تعالى . ياليت قومي يعلمون ، مرتب على تقدير سؤال سائل عما وجد (١) .

ويَقُولُ الرَّعْشَرَى في هذه الآية فان قلت كيف عزج هذا القول في علم البيان؟ قلت عرجه عرج الاستئناف لأن هذا من مظان المسألة عن حاله عند لقاء ريه كَأَنْ قَائِلًا قَالَ : كَيْفَ كَانْ لَقَاءُ رَبِّهُ بَعْدَ ذَلْكُ النَّصَابِ فِي تَصْرَقُ دَيْنَهُ والقَسخي لوجهه بروحه ؟ فقيل قيل ادخل الجنة ولم يقل قيل له لانصباب الغرض إلى المقول وعظمه لا إلى المقول له معكونه معلوماً، وكذلك قال ياليت قومي يعلمون عرتب على ترتيب سؤال سائل هما وجد من قوله هند ذلك الفوز العظم (٢) .

ويقول ان الآثير ومن هذا النحو قوله عز وجل . يا قوم اعملوا على مكانتكم إنى عامل سوف تعلمون . . . . والفرق بين إثبات الفاء في سوف تعلمون كـقوله تمالى و قل ياقوم اعملوا على مكانتكم إنى عامل فسوف تعلمون من يأتيه هذاب يخزيه ويحل عليه عذاب مقيم ، وبين حذف الفاء همنا في هذه الآية أن إثباتها وصل ظاهر بحرف موضوع للوصل ، وحذفها وصل خني تقديري بالاستشناف الذي هو جواب لسؤال مقرر كأنهم قالوا فماذا يسكون إذا عملنا نحن على مكانتمنا وعملت أنت ؟ فقال سوف تعلمون فوصل تارة بالفاء وتارة بالاستشناف وهذا قسم من أقسام على البيان تشكاثر بحاسنه فاعرفه إن شاء الله تعالى (٣).

وهذا مأخوذ من الـكشاف(٤) .

ويَأْخُذُ ابن الآابد من السكشاف ما يذكره في حذف المفعول في شاء وأراد ، يقول ابن الأابر والقد تسكائر هذا الحذف في شاء وأراد حتى أنهم لايسكادون يبرزون المفعول إلا في النبيء المستغرب، كفوله تمالي دلو أراد الله أن يتخذ ولدآ الإصطفى بمـا يخلق ما يشاء ، وعلى هذا الاسلوب جاء قول الشاعر :

on the grant water

The state of the s

<sup>(</sup>١) بالمثل السائر ١٩٧٠ م ٢٨٧

<sup>(</sup>۲) الكفاف جه س ۸

<sup>(4)</sup> HEL HELL TO COME TO SERVICE THE SERVICE TO SERVICE

<sup>(</sup>٤) ينظر الكشاف ٢٠ ص ٢٧١

ولو شئت أن أبكى دها لبكيته هليه ولكن ساحة العبير أوسع فلو كان على حد قوله تعالى و ولو شاء الله لجمهم على الهدى ، لوجب أن يقول ولو شئت لبكيت دما ولسكنه ترك تلك الطريقة وعدل إلى هذه لاته أثبتى فى هذا الموضع ، وسبب ذلك أنه كان بدعا عجباً أن يشاء الإنسان أن يسكى

دما فلما كان مفعول المشيئة بما يستعظم ويستغرب كان الاحسن أن يذكر ولا يضمر(١).

ويفول الزعشرى ولقد تسكائرهذا الحذف في شاء وأراد لا يكادون يعرزون المفعول إلا في الشيء المستغرب كنحو قوله فلو شئت أن أبسكي دماً.

وقوله تمالى و لو أردنا أن نتخله لهواً لاتخذناه من لدنا ، ، ملو أراد الله أن يتخذ ولداً ، (٢) .

ويأخذ ابن الآثير من الـكشاف ما ذكره في حذف الشرط.

يقول ابن الآثير: ومن حذف الشرط قوله تعالى و يوم تقوم الساعة يقسم الجرمون مالبثوا غير ساعة كذلككانوا يؤفكون وقال الذين أو توا العلم والإيمان القد لبدّنم في كتاب الله إلى يوم البعث فهذا يوم البعث . . . أعلم أن هذه الفاء التي في قول الشاعر فقد جثنا خراسانا .

وحقيقتها أنها في جواب شرط محذوف بدل عليه السكلام كأنه قال إن صح ما قلتم أن خرسان أقصى ما براد بنسا ، فقد جثنا خرسان وآن لنسا أن اخلص م وكذلك هذه الآية يقول إن كنتم منكرين البعث فهذا يوم البعث أى فقد تبيئ بطلان قوله كم(٢٠٠٠).

ويقول الزمخشرى في هذه الآية فإن قلت ما هذه الفاء وما حقيقتها؟ قلمته مى التي في قوله فقد جشنا خراسانا . وحقيقتها أنها جواب شرط يدل عليه الكلام كانه قال إن صبح ما قلتم من أن خرسان أقصى ما يراد بنا فقد جثتا خرسانا وآن لنا أن نخلص وكذلك إن كنتم منكرين البعث فهذا يوم اليعث، أى فقد تبين

+ 4

<sup>(</sup>١) للثل السائر ج٢ س ٢٠٩ ه ٣٠٨

<sup>(</sup>۲) السكفاف ج ١ مي٦٦

<sup>(</sup>٣) الكال السائر بيه من ه ٧٥ ، ٢٩٩

بطلان قو الحكم <sup>(1)</sup> .

وقد أشرت في دراسة بلاغة الكشاف إلى أن الزمخشرى أخذ هذا والذي قبله من دلائل الإعجاز وأرجح هناأن ابن الآثير قد أخذ هذا من الكشاف ولم يأخذه من دلائل الإعجاز لشدة الشبه بين كلامه وماذكر في الكشاف وهذا واضح من المقارنة بين النصين .

ويذكر الإيجاز بالتقدير ويعنى به ماساوى لفظه ممناه وهو الممروف هند چهور البلاغيين بالمساواة حد ويورد من أمثلته قوله تعالى وقتل الإبسان ما ما أكفره ، ويقول فيها فقوله قتل الإبسان دعاء عليه ، وقوله ما أكفره تمجب من إفراطه في كفران نعمة الله ، ولاترى أسلوباً أغاظ من هذا الدهاء والتمجب ولا أخشن مساً ولا أدل على سخط مع تقارب طرفيه ، ولا أجمع المائمة مع قصر مقفه (٢)

وقد أثبتنا هذا النص في دواسة بلاغة الكشاف (٣) .

### الإطناب:

وكما وجديًا ابن الاثير يستمد من الكشاف كثيرًا من الاصول والتحليلات في باب الإعمار نجده كهذلك يأخذ كثيرًا من التحليلات في باب الإطناب.

يقول ابن الآثير في قوله تعالى و فإنها لا تعمى الآبصار ولسكن تعمي القاوب التي في الصدور: ففائدة ذكر الصدور هيئا أنه قد تعورف علم أن العمى على الحقيقة عكانه البصر وهو أن تصاب الحدقة بما يطمس نورها، واستعاله في القلب تشفيه وحثل قلما أريد إتبات ما هو خلاف المتعارف من نسبة العمى إلى القلب حقيقة وتقيه عن الابصارا حتاج هذا الآمر إلى زيادة تصوير وتعريف ليتقرر أن مكان العمى إنما هو الفاوب لا الابصار وهذا موضع من علم البيان كثيرة عاسته ،

<sup>(</sup>١) الكواف ٢٨٤ ص ٢٨٤

<sup>(</sup>٧) المثل المائر جة س٣٠٣

<sup>(</sup>٣) ينظر الكهاف جه ص١٦٥ ، ٢٦٥

وافرة لطائفه والجاز فيه أحسن من المقيقة لمكان زيادة التصوير في إلبات وصف

ويقول الزمخشرى في هذه الآية فان قلت أي فائدة في ذكر الصدور ؟ قلت الذي قد تمورف واعتقد أن العمى على الحقيقة مكانه البصروهوأن تصاب الحدقة بما يطمس نورها ، واستعماله في القاب استعارة ، ومثل فلما أريد ماهو خلاف المعتقد من نسبة العمى إلى القلوب حقيقة ونفيه عن الابصار احتاج هذا التصوير إلى زيادة تعيين وفضل تعريف ليتقرر أن مكان العمى هو القلوب لا الابصار ه كما تقول ليس المضاء المسيف ولكن السائك الذي بين فكيك . فقولك الذي بين فكيك . فقولك الذي بين فكيك . فقولك الذي بين فكيك تقرير لما ادعيته السائه وتثبيت ، لأن محل المضاء هو لا غير وكأتك قلت ما نفيت المضاء عن السيف وأثبته السائلة فائة ولا سهواً عنى ولكن تعمدت به إياه بعينه تعمداً (٢).

و بالمقارنة المحظ أن ابن الآثير لم يغير إلانى كلبات ليس التغيير فيها ذا خناء، على انه يحذف من كلام الزيخشرى أحياناً صوراً وأمثالاً يذكرها الزيخشرى أحيان طريقة الاسلوب كا رأيناه هنا يجذف قولهم ليس المعناء السيف إلى آخره -

ويقول ابن الآثير في قوله تعالى , ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه يه ، والتمثيل يصح لقوله ما جعلالله لرجل من قلبين وهو تام ، لكن في ذكر الجوف فائدة وهي ما أشرت إليها ، وفيها أيضا زيادة تصوير للمعنى المقصود لآنه إذا سمعه المخاطب به صور لنفسه جوفا يشتمل على قلبين فكان ذلك أسرع إلى إنكار و(٢٢) .

وهذا مأخوذ من قول الزمخشرى في هذه الآية فان قلت أي فائدة في ذكر الجوف ؟ قلت الفائدة فيه كالفائدة في فوله القلوب التي في الصدوو وذهك ما يحصل الجوف ؟ قلت الفائدة فيه كالفائدة في فوله القلوب التي في الصدوو والتجلي للمدلول عليه لانه إذا سمع به صوولتقسه جوفا السمامع من زيادة التصور والتجلي للمدلول عليه لانه إذا سمع به صوولتقسه جوفا بيستمل على قلمين فمكان أسرع إلى الإنسكار (٤) .

<sup>(</sup>١) المال السائر ج٢ ص14.

<sup>(</sup>٢) الكفاف جا س ١٧٨

<sup>(</sup>r) المثال السائر جا من ٣٩١

<sup>(1)</sup> الكفاف جه ص ١١٤

### الشكرير:

وكان الرمخشري كما رأينا دقيقا في بيان الفروق بين المعانى و توضيح المسكرر منها وغيره وقد أخذ ابن الآثير عنه بعض الصور والتحليلات و إن كان قد خالفه في عد بعضها من المسكرر فن ذلك قوله تعالى و وإذ يعدكم الله إحدى الطائفة بين أنها لسكم و تودون أن غير ذات الشوكة تسكون لسكم، ويريد الله أن يحق الحق بكلها به ويقطع دا بر السكافرين، ليحق الحق و يبطل الباطل ولو كره المجرمون » .

يرى الزعشرى أن هذا ليس من التكرار لأن قوله ويريد الله أن يحق الحق بكلمانه بيان للفرق بين الإرادتين وقوله ليحق الحق بيان لفرضه فيما فعل سبحانه وهذا الاختلاف في الغرض يخرج الأسلوب من باب التسكرير .

يقول الربخشرى: فإن قلت أليس هذا تكراراً؟ قلت: لا، لأن المعنيين متياينان وذلك أن الأول تمييز بين الإرادتين وهذا بيان المرضه فيما فعل من اختيار ذات الشوكة على غيرها لهم و تصرتهم عليها ، وأنه ما تصرهم ولاخذل أو امّك إلا لهذا الفرض الذى هو سيد الآغراض (١).

ويرى ابن الآثير أن هذا من التكرار في اللفظ والمعنى و إن اختاف الفرض ، ثم يأخذ تحليل الزمخشرى ويذكر فهمه لهذا النص ويقول :

هذا تمكرير في اللفظ والمعنى وهو قوله يحق الحق، وليحق الحق وإنما حيى. به همنا لاختلاف المراد رذلك أن الأول تمييز بين الإرادتين والثاني بيان لفرضه فيها فعل من اختيار ذات الشوكة على غيرها، وأنه ما نصرهم وخذل أو لئك إلا لحلة اللفرمني (٧).

ومثل هذا ما يذكره ابن الآثير في قوله تمالى ، قل إنما أمرت أن أعبد الله مخلصاً له الله وأمرت لآناً كون أول المسلمين قل إنى أخاف إن هصيب وبي عظام قل الله أعبد مخلصاً له ديني .

<sup>(</sup>۱) الكفاف چه س ۱۰۱

<sup>(</sup>٢) الملل السائر ١٠٠٠ من

فكرر قوله تمالى دقل إنى أمرت أن أحيد الله مخاصاً له الدين، وقوله مثل اله أحيد مخاصاً له دينى ، والمراد به غرضان مختلفان وذلك أن الأول إخبار بأنه مأمور من جهة الله بالمبادة له والإخلاص فى دينه، والثانى إخبار بأنه يخص الله وحده دون غيره بعبادته مخلصاً له دينه ، ولدلالته على ذلك قدم المعبود على قسل العبادة فى الثانى وأخره فى الأول لارف السكلام أولا واقع فى الفعل نفسه وإيجاده ، ونابياً فيمن يفعل الفعل من أجله ، ولذلك رتب عليه فاصدوا ما شتنم من دونه (۱) .

ويقول الزمخشرى فإن قلت ما معنى التسكرير في قوله . قل إنى آمرت أن أعبد الله مخلصاً له الدين وقوله فل الله أحبد مخلصاً له دينى ؟ قلت ليس بتسكرير لآن الأول إخبار بأنه ما مور منجهة الله بإحداث العبادة والإخلاص ــ والثانى إخبار بأنه يختص الله وحده دون غيره بعبادته مخلصاً له دينه، ولدلالته على قالك قدم المعبود على فعل العبادة وآخره في الأول قالكلام أولا واقع في الفعل نفسه وإيجاده، وثانياً فيمن يفعل الفعل لاجله ولذلك رتب عليه قوله تعالى و قاعيدوا ما شبئم من درنه م (٢).

وهناك نوع من التكرار أشرنا في بحث بلاغة المكشاف إلى أن الومخشرى يصفه بأنه نمط حسن من الشكرار ، وذلك ما نختف فيه ضروب الصنعة في الجلة الممكررة ، وابن الآثير إشير إلى هذا النوع وإلى أنه حسن غامض ويتقل تعليل الزمخشرى فيه .

ويقول ابن الآثير في قوله تمالى ، كذبت قبلهم قوم نوح وعاد وقرعون ذو الاوتاد ونمود وقوم لوط وأصحاب الابكة أولئك الاحزاب إن كل إلا كفب الرسل فحق عقاب ، .

و إنماكرر تكذيبهم همنا لانه لم يأت على أسلوب واحديل تنوع فيه بضروب من الصنعة، فذكره أولا في الجلة المربة على وجه الإيهام، ثم جاء بالجلة الاستكنائية فارضحه بأن كل واحد من الاحزاب كذب جميع الرسل لانهم إذ اكفاره واحداً

Production of the

<sup>(</sup>١) المثل السائر ج٣ س٠، ٦

<sup>(</sup>۲) السكفاف جه ص ۱۹۳

مهم أقد كذبوا جيمهم وفي تكرير التكذيب وإيضاحه بعد إبهامه، والتنوع في تكريره بالجلة الخبرية أولا وبالاستثنائية ثانياً وما في الاستثناء من الوضع على وجه التوكيد والتخصيص من المبالغة المسبحة عليهم باستحقاق أشد العذاب وأبلغه، وهذا باب من تسكر بر اللفظ والمعنى حسن غامض وبه تعرف مواقع التسكرير والفرق بينه وبين غيره فافهمه إن شاء الله تعالى (١).

وهذا ماخوذ من الـكشاف وليس لابن الاثير فيه تصرف يذكر (٢) .

ويأخذ ابن الآثير من الكشاف ماذكره الزمخشرى في فائدة السكرير في سورة القمر وفي سورة الرحمن .

يقول ممللا تسكرير قوله تمالى و فدوقوا عداب و ندر و لقد يسر نا القرآن الذكر قبل من مدكر ، و فائدته أن يجددوا عند استاع كل نبأ من أنباء الاولين ادكارا وإيفاظا ، وأن يستأنفوا تنبها واستيقاظا ، إذا سمعوا الحث على ذلك والبعث إليه وأن تقرع لهم العصا مرات لئلا يغلبهم السبو و استولى عليهم الغفة وهذا حكم النكرير في قوله تمالى في سورة الرحن وفبأى آلاء ربكما تكذبان، وذلك عند كل نعمة عدها على عباده (٢) .

وإذا نقلت كلام الزمخشرى في هذا الموضوع فسوف أعيد نص ابن الأثابد مع اختلاف ايس فيه فائدة (٤) .

ويأخذ عنه ما ذكره من فائدة التكرير في قوله تعالى و وقال الذي آمن ياقوم التبعوق أهدكم سبيل الرشاد ياقوم إنما هذه الحياة الدنيا متاع و إن الآخرة هي دار القرار ، .

﴿ يَقُولُ أَنِ الْآثِيرِ مُا فَإِنَّهُ إِنَّا كُرِرِ بَدَاءً قَوْمَهُ هَيْنًا لَزِيادَةَ التَّنْبِيهِ لَحْمُوالْإِيقَاظُ

<sup>(</sup>١) المائل المائر ج٢ س١.

<sup>(</sup>٧) ينظر السكتان جاء س٩٠

<sup>(</sup>٣) المثل البيائر ج٣ من١٩ ، ٢٠

<sup>(</sup>٥) ينظر الكعاب جه مو ٣٤٩

من سئة الففاة ولانهم قومه وعشيرته وهم فيا يوبقهم من الصلال وهو يعلم وجه خلاصهم، وتصيحتهم عليه واجبة فهو يتحزن لهم ويتلطف بهم ويستدعى بذلك ألا يتهموه فإن سروره، وغمهم غه، وإن يتولوا على تصيحته لهم، وهذا هن التحرير الذى هو أبلغ من الإيجاز وأشد موفعاً فاحرفه إن شاء الله تعالى (٥٠)

وهذا مأخوذ من السكشاف وايس فيه تصرف يذكر (٣٠٠.

#### الكناية والتمريض :

قلت في بحث السكناية والتعريض : إن الزعشرى هو أول باحث فوق تغريقاً دفية أبين السكناية والتعريض كما نعلم ، وقد كان عبد القاهر الجرجاني وهو وأس قائمة عام البيان لا يفرق بينهما ، وقد جرى ابن الآثير على طريقة الزعشرى ففرق بين السكناية والتعريض .

وحده الكناية لايبعدعما يستخلص من كلام الزمخشري فيها .

يقول ابن الآثير: فحد الكناية الجامع لها هو أنها كل افظة دات على معنى عور حله على جانبي الحقيقة والمجاز (٣٠).

ويقول قبل ذلك: والذي عندي في ذلك أن الكناية إذا أوردت تجافيها جانبا حقيقة ومجاز (٤) وإذا نظرنا في كلام الزمخشري الذي ذكر فيه المكتابة والمجاز عنالكناية لوجدنا شها قويا بينه وبين هاذكره ابن الآثير في حدالكناية والمجاز عنالكناية ومكان المعنى الحقيق في طريقة الكناية - ولم يشترط هذا الشرط أحد قبله - وهذا الشرط هو مدار النعريف الذي ذكره ابن الآثير وهذا الشرط هو مدار النعريف الذي ذكره ابن الآثير و

ويقول ابن الآثير في التعريض: وأما التعريض فهو اللفظالمال علىالتي- منه طريق المفهوم بالوضع الحقيق والمجازى، فإنك إذا قلت لمن تتوقع صلته ومعروفه

Jan Barrell

and the second

<sup>(</sup>١) المثل السائر ج٣ ص١٩

<sup>(</sup>۲) يتقل السكشاف چ۳ س ۹۳۹

<sup>(</sup>١) المثل السائر ١٦٠ ص٢٠

<sup>(</sup>٤) المثل السائر جه مواء

بغير طاب : والله إن له محتاج واليس في يدى شيء وأنا هربان والبرد قد آذات. فإن هذا وأشباهه تمريض بالطاب ، وليس هذا اللفظ موضوعا في مقابلة الفللب لا حقيقة ولا مجازاً ، إنما دل عليه من طريق المفهوم (١) .

وحين تنظر في قول الزمخشرى : والتعريض أن تذكر شيئًا تدل به على شيء لم تذكره كما يقول المحتاج للمحتاج إليه : جئتك لاسلم حليك ولانظر إلى وجهك السكرسم ، ولذلك قالوا :

### وحسبك بالتسليم منى تقاضياً

وكانه إمالة الكلام إلى عرض يدل على الفرض ويسمى التلويح لانه يلوح منه ما يريد (٣) . نجد كذلك شبها قويا بين الكلامين لان الدلالة من طريق المفهوم ليست بعيدة عن دلالة الشيء على شيء لم يذكر .

وقد أدرك العلامة السيد الشريف العلاقة بين الكلامين فقال و حاصل الفرق 
يمنى بين الكفاية والتعريض أنه احتبر في الكفاية استمال الفظ في غير ما وضع له وفي التعريض استماله في غير ماوضع له مع الإشارة إلى مالم يوضع له من السياق، وكلام أبن الاثير أعنى قوله والتعريض هو اللفظ الدال على معنى لا من جهة الوضع الحقيق أو المجازى بل من جهة التلويح والإشارة يدل أيضاً على أن المهنى التعريضي لم يستعمل فيه اللفظ بل هو مدلول عليه إشارة وسياقاً ، بل تسميته تلويحاً يلوح منه ذلك وكذلك تسميته تعريضاً ينبيء هنه ولذلك قيل : هو إمالة الكلام إلى حرض أي جانب يدل هل للقصود (٣) .

ثم يأخذ ابن الاثير من الكشاف أخذاً مباشراً في باب للمعربيض يقول : وأما التعربض فقد سبق الإعلام به وعرفناك الفرق بينه وبين الكناية ، فما جاء

1.1

Sylvery Section 1

<sup>(</sup>١) المثل المائر ١١٠٠ (١)

<sup>(</sup>٧) الكتاف جا من ٧١٥

<sup>(</sup>٧) خطية السيد المعريف من ١٧٤ ع ١٤٤

منه قوله تعالى : وقالوا أأنت فدات هذا بآله تنايا إبراهي قال بل فعله كبيرهم هذا فاسالوهم إن كانوا ينطقون . . . وهذا من رموز الكلام ، والقول فيه أن قصد إبراهيم عليه السلام لم يرد به نسبة الفعل الصادر عنه إلى الصنم وإنما قصد تقريره لنفسه وإنبانه على أسلوب تعريضي يبلغ فيه غرضه من إلزام ألحجة عليهم والاستهزاء بهم (۱). وهذا مأخوذ من قول الزمخشري في هذه الآية . هذا من معاريطي السكلام ، ولطائف هذا النوح لا يتغلغل فيها إلا أذهان الراشة من عالما المعانى . والقول فيه أن قصد إبراهيم صلوات الله عليه لم يسكن إلى أن ينسب القعل الصادر عنه إلى السنم ، وإنما قصد تقريره لنفسه وإثباته لها على أسلوب تعريطي يبلغ فيه غرضه من إلزامهم ألحجة وتبكيتهم (۲) .

ويقول ابن الآثير ومن هذا التقسيم أيضا قوله تعالى وقال الملآ الذين كفروا من قومه ما نراك إلا بشراً مثلنا وما نراك اتبعك إلا الذين هم أراد لنا بادى الرأى وما نرى لسكم علينا من فضل بل نظنكم كاذبين ، فقوله ما نراك إلا بشراً مثلنا تعريض بأنهم أحق منه بالنبوة وأن الله لو أراد أن يحملها في أحد من اليشر لجملها فيهم ، فقالوا هب أنك واحد من الملا ومواذ لهم في المنزلة فيا جعلك الحق متهم بها ، ألا ترى إلى قوله و وما نرى لسكم علينا من فضل ع (١٠) .

ويقول الزمخشرى ما نراك إلا بشراً مثلنا تعريض بانهم أحق منه يألثبوة وأن الله لو أرادان بمعلمانى أحد من البشر لجملها فهم ، فقالوا هب ألك واحد من الملا ومواز لهم في المنزلة فا جملك أحق منهم ، ألا ترى إلى قولهم ، وهما ترى لـكم علينا من فعنل ، (3) .

وإذا كان قدظهر لنا تاثر ابن الآثير بالزمخشرى في دراسته الكتاية والتعريفية فإنه من المرفوض عندنا قوله في أول هذا الباب : وقد تسكلم على البيان

<sup>(</sup>١) المثل البائر ج٢ س٧٧

<sup>(</sup>٢) الكثان ج ٣ من ٩٨

<sup>(</sup>٧) الله المائرجة موالة

<sup>(</sup>٤) الكهاف ج٢ س ٢٠٤

قُوجِدَتُهُم قَدَ خَلِطُوا الدَّكَمَايَةُ بِالنَّمْرِيْسُ وَلَمْ يَفْرَقُوا بِإِنْهِمَا وَلَا حَدُوا كُلَّا مُهُمَا بِحَدَّ يَفْصُلُهُ عَنْ صَاحِبِهِ بِلَ أُورِدُوا لَهُمَا أُمِثَلَةً مِنَالنَظُمُ وَالنَّشُ وَأَدْخَلُوهَا فَي الآخر، قَدْ كُرُوا لَلْسَكَنَايَةً أَمِثْلَةً مِنَ التَّمْرِيْسُ وَلَلْتَمْرِيْسُ أَمِثْلَةً مِنَ السَكَنَايَةُ (١) .

وهذا كلام صادق على كثير من البيانيين وخصوصاً الذين ذكرهم في هذا الصدد وهم الفائمي وابن سنان الحفاجي والعسكرى . أما الزمخشرى فقد فرق بين الكناية والتعريض، ولانستطيع أن نجزم بأن ابن الآثير لم يقرأ الجزء الحاص بالتفريق بينهما لاننا وجدنا مشابهة واضحة بين ما ذكره في تعريفهما وما ذكره الزمخشري ، كا رأيناه ينقل نقلا واضحاً في أمثلة التعريض .

#### تقابل المعانى :

ونجد أثر الزمخترى في دراسته لتقابل المعانى حين يسوق بعض الامثلة من المكشاف يقول: ومن هذا الضرب قوله تعالى وأو لم يروا أنا جعلنا الليل ليسكنوا فيه والنهار مبصراً وأنه لم يراع التقابل في قوله ليسكنوا فيه ومبصراً لأن القياس يقتضى أن يكون والنهار ليبصروا فيه، وإنما هو مراعى من جهة المعنى لا من جهة المفظ . وهذا النظم المطبوع غير المتكاف لأن معنى قوله هبصراً لنبصروا فيه طرق النقلب في الحاجات (٢) .

وهذا مأخوذ من قول الزمخشرى: فإن قلت ما للتقابل لم يراع في قوله ليسكنوا فيه ومبصراً حيث كان أحدهما علة والآخر حالا؟ قلت هو مراعي من حيث المعنى وهكذا النظم المطبوع غير المتكلف لآن معنى مبصراً ليبصروا فيه طرق التقلب في المكاسب. وأحسب أن قول ابن الآثير، وهذا النظم المطبوع غير المتكلف محرف، وصوابه، وهكذا النظم المطبوع كافى الكشاف.

ويقول ابن الاثاير: واعلم أن فى تقابل المعانى بابا حجيب الامر يحتاج إلى فعنل تأمل وزيادة نظر، وهو يختص بالفراصل من الكلام المنثور، وبالاهجاز من الابيات الشعرية، فما جاء من ذلك قوله تعالى فىذم المثافةين ، وإذا قبل لهم

<sup>(</sup>١) المثل السائر ج٣ من ٩٠

<sup>(</sup>۲) المثل المبائر بيه من ١٦٧٠

لا تفسدرا في الأرض قالوا إنما نحن مصلحون ألا إنهم هم المفسدون والكن لا يشعرون م وقوله تعالى و وإذا قبل لهم آمنوا كما آمن الناس قالوا أنومن كما آمن السفهاء ألا إنهم هم السفهاء ولسكن لا يعلمون ، ألا ترى كيف فصل الآية الآخرى بيعلمون والآية الى قبلها بيشعرون وإنما فعل ذلك لان أمر الديانة والوقوف على أن المؤمنين على الحق وهم على الباطل محتاج إلى نظر واستدلال حتى بكتسب الناظر العلم والمعرفة بذلك ، وأما النفاق وما فيه من البغى المؤدى إلى الفئنة والفساد في الأرض فأمر دبيوى مبنى على العادات معلوم عند الناس خصوصاً عند العرب وما كان فهم من التحارب والنفاور فهو كالمحسوس عندهم فاذات قالفيه يشعرون ، وأبيضاً فإنه لما ذكر السفه في الآية الآخيرة وهو جهل كان ذكر العلم عمه أحسن طباقاً ، فقال لا يعلمون ()

وهذا مأخوذ من قول الزمخشرى ، فإن قلت لم فصلت هذه الآية بلا يعلمون والتي قبلها بلا يشعرون ؟ قلت لآن أمر الديانة والوقوف على أن المؤمنين على الحق وهم على الباطل محتاج إلى نظر واستدلال حتى يكتسب الناظر المعرفة ، وأما النفاق وما فيه من البغى المؤدى إلى الفتنة والفساد فى الأرض فأمر «ايوي عبى على العادات معلوم هند الناس خصوصاً عند العرب فى جاهليهم وما كانه قائماً بينهم من التفاور والتناحر والتحارب والتحازب فهو كالمحسوس المشاهد ولانه قد ذكر السفه وهو جهل فسكان ذكر العلم معه أحسن طباقاً (٢) .

والذي يقرأ كتاب الجامع المكبير لابن الآثير يجد فيه قدراً كبيراً من هذه التحليلات المتحلولات البلاغية العالمية التي اخدها من كتاب الكشاف، وأكثر هذه التحليلات قوله المذكورة في الجامع هذكورة كذلك في المثل السائر ، من هذه التحليلات قوله في الالتفات بعدد كر قوله تعالى : وقال إني أشهدالله واشهدواأني يرى معاقشر كوف وهو مثال الرجوع من الفعل المستقبل إلى فعل الآمر سريقول ابن الآثير سروط مثال الرجوع من الفعل المستقبل إلى فعل الآمر سريقول ابن الآثير والم يقل أشيدكم ليكون موازناً له ويمعناه الآن إشهاد الله على البراءة عن الشرك صحيح المبعد في معنى تشويت، التوحيد وشد معاقده، وأما إشهاده قا هو إلا تباون صحيح المبعد في معنى تشويت، التوحيد وشد معاقده، وأما إشهاده قا هو إلا تباون

A Sept of

<sup>(</sup>۱) الكفاف جه من ۲۰۶ و ۲۰۰

<sup>(</sup>١) الكفات و ١ ص ٤٩

يدينهم ودلالة على قلة المبالاة بهم ، ولذلك عدل به عن لفظ الأول لاختلاف ما بيتهما ، وجيء به على الفظ الآمركا يقول الرجل لمن ييس الثرى بينه وبيئه أشهد على أنى أحبك تهكا به واستهانة لحاله (١).

وقد سبق أن ذكرنا هذا النص من المثل السائر وبينا أصله في كتاب الكشاف.

ويقول في الالتفات أيصناً في الضرب الثالث أي الرجوع من خطاب الشئنية إلى خطاب الجمع ومن خطاب الجمع إلى خطاب الواحد : ومن هذا النجو قوله تعالى حكاية عن حبيب النجار دومالي لا أعبد الذي فطرني وإليه ترجعون ، هذا عدول عن خطاب الواحد إلى خطاب الجماعة ، وإنما صرف المكلام عن خطاب نفسه إلى خطابم لانه أبرز المكلام لهم في معرض المناصحة لنفسه ، وهو يريد مناصحتهم ليلطف بهم ويداريهم ولان ذلك أدخل في إمحاض النصح حيث مناصحتهم ليلطف بهم ويداريهم ولان ذلك أدخل في إمحاض النصح حيث لا يريد لمم إلا ما يريد لنفسه (٢) . . . . ثم يذكر هنا ماذكره في المثل السائر ويقول : فانظر أيها المتامل لكنابنا هذا إلى هذه الدقائق التي أشرنا إليها في غضون هذا الكتاب فإن فيها ما شت من اللطائف اللطيفة والفوائد المجبية (٢) .

#### ويقول في الإخبار عن الفعل الماضي بالمضارع :

اعلم أن الفعل المضارع إذا أتى به فى حال الإخبار عن وجود الفعل كان ذلك أبلغ من الإخبار بالفعل الماضي، وذلك لآن الفعل المضارع يوضح الحالى القعل يقتع فيها وتستحضر غلك الصورة حتى كأن السامع يشاهدها وليس كذلك الفعل الحساضي فيما جاء هنه قوله تعالى والله الذي أرسل الرياح فتثير سحابا فسقناه إلى بلسميت فاحيينا به الارض بعد موتها كذلك النشور ، . فإنه إنما قبل فتثير سحابا مضارحا ، وما قبله و بعده ماض اذلك المنى الذي أشراءا إليه وهو حكاية الحالى الذي يقتع فيها إثارة الريح السحاب واستحضار تلك الصور البديعة الدالة على الذي يقتع فيها إثارة الريح السحاب واستحضار تلك الصور البديعة الدالة على القندرة الباهرة . . . وقد ذكر هنا ما ذكره الوعشري في الآية وأبيات تأبط شراً

Grand Commence

<sup>(</sup>١) الجامع المكبير لابن الأثير عملوط بدار المكنتب وغير مرتومة سفعاته .

<sup>(</sup>٢) المرجع المبايق

<sup>(4)</sup> الربع العابق

وقد فلنا إن ابن الآثاير أضاف حكاية الزبير الما لق هبيدة بن سعد بن العاص ، والقصة غير مذكورة في كتاب الجامع .

وقد ذكرنا أن ابن الآثاير يذكر أن عطف المستقبل على المناضي يكون على ضربين:

الغرب الأول ما يستعمل فيه المستقبل للدلالة على حدث قد مضى، والضوب الثانى ما يستعمل فيه المستقبل للدلالة على حدث يقع ، وقد ذكر آية فتثبير سحاً با مثالا للضرب الأول وذكر قوله تعالى و ألم تر أن الله الال من السماء عاد فتصبح الأومن مخضرة ، مثالا للضرب الثانى .

أما في كتاب الجامع فإنه لا يفرق بين العنريين، ويذكر قوله تعالي و ألم تو أنه الله أنمزل من الساء ماء فتصبح الارض مخضرة ، مع آية , فتثير سحابا ، .

ويفيدنا هذا أن كتاب المثل السائر كان يفصل فيه ما أجله ف كتاب الجامع الكبير.

ويذكر في كتاب الجامع كذلك الإخبار باسم المفعول عن الفعل المساوع ويقول في ذلك قوله تعالى و ذلك يوم بجموع له الناس وذلك يوم مشهود .. فإنه إنما آثر اسم المفعول همنا على الفعل المضارع لما فيه من الدلالة على ثبات معنى الجمع الدوم ، فإنه لابد من أن يكون ميعاداً مضروبا بجمع الناس، وأنه الموصوف بهذه الصفة وإن شئت فوازن بينه وبين قوله تعالى ديوم بجمعكم ليوم الجمع ذالك يوم التفاين، فإنك ثعثر على صحة ما قلت (۱).

وقد أشرنا إلى أن هذا مأخوذ من السكشاف

وفى الجامع السكبير امتهام بمسائل أغفايها ابن الأثير في المثل السائر منها نوع سماه بالتمقيب المصدرى يقول فيه :

و إنما يعمد إلى ذلك ليمترب من التأكيد لما تقدمه والإشعار يتعظيم شأنه ، أو بالمصند من ذلك . فمال الأول قوله تعالى ، ويوم يتفخ في الصوو ففزع من في المصدوات ومن في الارمن إلا من شاء الله وكل أثوه داخرين، وترى الحبال في السموات ومن في الارمن إلا من شاء الله وكل أثوه داخرين، وترى الحبال في السموات وهي تمر مر السحاب صفع الله الذي اتقن كل شيء إنه خبير بما

<sup>(</sup>١) الجامع السكرير عفلوط غير مراوم

تفعلون من جا. بالحسنة فله خير منها وع من فرع يومئذ آ منون و من جاء بالسيئة فسكبت وجوههم في النار هل تجزون إلا ما كنتم تعملون ، صنيع الله من المصادر المؤكدة لما قبلها كقو له وعد الله ، وصبغة الله ألا ترى أنه لما جاء ذكر هذا الآمر العظيم الدال على القدرة الباهرة من النفخ في الصور وإحياء الآموات والفزع وإحيار الناس للحساب و مسير الجبال كالسحاب في سرعتها عقب ذلك أن قال صنع الله أى هذا الآمر البديع صنع الله والمهني و يوم ينفخ في الصور وكان كيت وكيت من الآشياء الباهرة وأثاب الله الحسنين و هاقب المجرمين فجعل وكان كيت وكيت من الآشياء الباهرة وأثاب الله الحسنين و هاقب المجرمين فجعل صنع الله الله ي انقن كل شيء يعني أن مقابلة الحسنة بالثواب والسيئة بالمقاب من إحكامه الآشياء وإنقانه لها و بإجرائه إياها على قضايا الحسكة أنه عالم بحا يفعل العباد و بما يستوجبون عليه فيكافئهم على حسب أفعالهم ، ثم لحص ذلك بقوله تعالى من جاء بالحسنة إلى الآيتين فانظر أيها المتأمل إلى بلاغة هذا السكلام وحسن نظمه و ترتيبه و مكانة اضاده و رصائة تفسيره و أخذ بعضه برقاب بعض كأنما أفرخ إفراغاً واحداً ، ولامر ما أهجز القوى وأخرس الشقاشق (١) .

وهذا البحث مأخوذ من كلام الرمخشري في هذه الآيات حيث يقول :

صنع الله من المصادر المؤكدة كقوله وهد الله وصبغة الله إلا أن مؤكده عذوف وهو الناصب ايوم ينفخ والممنى ويوم ينفخ فى الصور وكان كيت وكيت وأعاب الله المحسنين وعاقب المجرمين ثم قال صنع الله يريد به الإثابة والمعاقبة وبعمل هذا الصنع من جملة الاشياء التي أتقنها وأتى بها على الحكة والصواب حيث قال صنع الله الذى أتفن كل شيء يمنى أن مقابلته الحسنة بالثواب والسيئة بالمعقاب من جملة إحكامه للاشياء وإتقائه لها وإجرائه لها على قصايا الحكة انه عالم بما يضم وبما يستوجبون عليه فيكافتهم على حسب ذلك، ثم لخص ذلك بقوله من جاء بالحسنة . . ، إلى آخر الآيتين ، فانظر إلى بلاغة هذا الكلام وحسن هما عام ومكانة اضاده ورصائته وتفسيره وأخذ بعضه عجز بعض كأنما الطمه وترتيبه ومكانة اضاده ورصائته وتفسيره وأخذ بعضه عجز بعض كأنما

Company of a street of the same

<sup>(</sup>١) الجامع الكبير عملوط فير مراوم .

جا. عقيب كلام جا. كالشاهد بصحته والمنادى على سداده وأنه ما كان يفيني أن يكون إلا كما قد كان ، ألا ترى إلى قوله صنع الله وصبخة الله ووعد الله وقطرة الله بمدما وسمها باضافتها إليه بسمة التعظيم كيف تلاها بقوله الذى أتقن كل شيء، ومن أحسن من الله صبغة ، لا يخلف الله الميماد ، لا تبديل لخلق الله ().

وبعد هذا الآخذ البين والتأثر الواضح الذي أوردنا حوره في كثير من كتاب المثل السائر وكتاب الجامع الكبير ، يذكر بعض الدارسين أن ابن الآتير لم يفد شيئا بماكتبه الزمخشري في كتاب الـكشاف وأنه لم يكن مثففاً ثقافة دقيقة بما جاء في هذا الـكتاب من البحث المتصل بالبلاغة .

يقول الاستاذ الدكتور شوقى ، بعد ما عرض في دراسة مفصلة ما جاء في كتاب المثل السائر من فكر وقضايا ، وبعدما عرض صوراً بينه لما جاء في كتاب السكشاف من فكر وتحليلات بلاغية ، يقول : وواضح من كل ما قدمنا أن ضياء الدين لم يكن مثقفا اتفافة دقيقة بكتابات البلاغيين قبله ، وفاته أن يظلع على كتابات عبد القاهر والوعشرى والفخر الرازى ، على أنه يذكر الزعشرى أحياتاً والمكن ليرد عليه بعض آرائه ، ومن المؤكد أنه لم يحط بما كتبه في المكتفاف وظلى يضطرب اضطراباً شديداً في تصور المسائل البيانية الحالصة ، وتقصد القشبيه ، يضطرب اضطراباً شديداً في تصور المسائل البيانية الحالصة ، وتقصد القشبيه ، والمجاز ، والاستعارة ، والسكناية ، وأيضاً فإنه اضطرب بإزاء ماكتبه من مسائل علم المعانى كالتقديم ، والتأخير ، والإيجاز ، والإطناب ، والقصل ، والوصل ، وكانه لم يفد شيئاً عا سجله القرن الخامس عند عبد القاهر ، والسادس عند الزمخشرى والفخر الرازى في مسائل على البيان والمعانى دى.

ولا شك عندا في أن ابن الاثير قد قرأ كتاب الكشاف قراءة دقيقة وأعجب بكثير من التحليلات البلاغية فيه ، وتقلها تقلا كاملا إلى كتابه المثال وأعجب بكثير من التحليلات البلاغية فيه ، وتقلها تقل كاملا إلى كتابه الجامع الكبير ، وقد بينا هذا بياناً تظنه كافياً في توليق صلة ابن الاثير ببلاغة الكشاف .

 <sup>(</sup>۱) الجامع السكير عفاوط غير مرقوم .
 (۲) البلاغة تطوو وتاريخ مراعهم ، الحاكثوو شوق شيف .

أما أنه لم يفد منه فى تصور الصورة البيانية فذلك ما أشرنا إليه وقلنا لمل ذلك راجع إلى أن جمد الكشاف فى دراسة صور البيان لم يكن بينا كجمده فى دراسة صور الممانى ،

ولم يكن الاستاذ الدكتور شوقى هو وحده الذى غاب عنه أثر الكشاف البين فى كتاب المشل السائر، وإنما كان ذاك حال غيره من الدارسين ، ومنهم من عاش فى عصر ابن الآثير وكانت بينه وبين ابن الاثير منافسة ومناقشة ، وكان حرياً به أن يدرك هذا الاخذ، ولكنه جهل هذا ، وكان ينافش ابن الاثير فيما نقله من الدكشاف وهو لا يدرى أنه فى الحقيقة ينافش الزمخصرى .

فقد كتب العلامة الناقد عز الدين بن أبي الحديد كتابه الموسوم بالفلك الدائر على المثل السائر وتتبع فيه أفكار ابن الآثير بناقشها ويبطلها . وقد كان متحاملا أشد التحامل على الكتاب والكاتب ، وهذه التسمية التي وسم بها كتابه خير دليل على هذه الروح المتعصبة فقد قال هو نفسه في دلة هذه التسمية: وقد سميت هذا الكتاب الفلك الدائر على المثل السائر لانه شاع من كلامهم وكثر في استعالهم أن يقولوا لما باد و دثر قد دار عليه الفلك كأنهم يريدون أنه قد طحنه وعاصورته ، من ذلك قول أن العتاهية :

إن كنت تنشده فإنهم همدوا ودار عليهم الفلك(١) وقد كان عليه أن يتتبع هذه التقول وأن يذيعها فى الناس، وهذا لا شك له أثره الكبير فى مهمته التى قصد إليها بتأليف كتابه.

والمهم في هذا كله كافات هو أن ابن أبي الحديد ناقش ابن الآثاير في تعليلات وفكر بلاغية منقولة من الكشاف ولم يتذبه ابن أبي الحديد إلى هذا وكأنه لم يقرأ كتاب الكشاف، من ذلك مناقشته لكلام ابن الاثاير في التقديم في النفي حيث ذكر أبن الآثاير قوله تعالى : وألم ذاك المكتاب لاريب فيه ، وقوله تعالى : ولا فيها غول ، وواضح كما بينا أن كلام ابن الآثاير في هذا الموضع مأخوذ من الكشاف ، قال ابن أبي الحديد بعد ما نقل كلام ابن الآثاير : أقول إن عذا الذي

<sup>(</sup>١) معدمة الفلاد الدائر ملحق بالملل العائر جه من ١٠٠٠

ذكره شى. لا يعرفه أهل العربية ولا أهل الفقه ولا فرق عندهم في النتي المطالق بين قولهم لا ويب فيه ، ولا فيه ويب إلا منجهة أخرى وهي أنه يقبح الاختصاد على قوله لا فيه ويب في القوا عد النحوية حتى يعنم إليه شيء آخر فيةول ولاشك مثلا نحو ذلك (١) .

وإذا كان ابن الآثير قد نقل هذا من الكشاف، والزمخشرى وأس في علوم العربية وإمام من أثمتها كا هو إجماعهم فكيف يكون هذا أمراً لا يعرفه أهل العربية ؟ وقد أخذ برأى — الزمخشرى في هذه الآية أثمة مصبود لهم بالسبق في علوم العربية ، ومنهم من عاصر ابن أبي الحديد ومات قبله بتحو اللائين سنة كأبي يمقوب السكاكي المتوفى سنة ٢٣٦ ه.

ويذكر ابن أبي الحديد ماقاله ابن الآثير في قوله تعالى .ذهب الله بنورهم: .

وتطول مناقشته لابن الاثير ويزعم أن أهل العربية لا يعرفون الفوق بين النور والعنوء وقد جهل أن القائل بهذا هو الزمخشري وهو معدود من اللغويلة وكتابه من أهم ما يرجع إليه في تعديد الفروق بين دلالات الالفاظ وقد أشوتا إلى أن ابن الاثير استنبط من دراسة الزمخشرى في هذا الموضوع بابا قيا في كتابه سماه استمال العام في النق والحاص في الإثبات وذكر ما قاله الزمخشوى في هذه الآية وما شاكلها. ويذكر ابن أبي الحديد أنقول ابن الآثير إن ذهب الله بنورهم معناه أنه استصحبه وعضى به كفر وتهجم ، لان ذلك مستحيل بالنسبة المهول عز وجل ه .

وهذه شهادة منه على نفسه. وأنه رجل لا يستطيع أن يدوك وموؤ القصاحة وأسرار البلاغة .

وما أروع ما قاله الزمخشرى ونقله ان الااير في الفرق بيئة قصب به وأذهبه ... وإذا كان ان أبي الحديد قد كتب كتابه ليمحو به المثل السائر — وأذهبه ... وإذا كان ان أبي الحديد قد كتب كتابه ليمحو به المثل السائر وهو يحمل ما فيه من بلاغة السكشاف فإن من المعاصرين من كتب هواسة خاصة وجو يحمل ما فيه من بلاغة السكشاف فإن من المعامرين أن كتب هواسة خاصة بابن الااير وقدمها بحثاً علمها ام ذكر صوراً من تحليلات أن الااير المنقولة من بابن الااير وقدمها بحثاً علمها ام ذكر صوراً من تحليلات أن الااير المنقولة من

<sup>(</sup>١) القلك الدائر ملحق بالكل السائر جاء من ١٩٩٠ م. . .

السكشاف وأشار إلى أنها من إشارات ابن الاثير الفلة ومن تحليلاته آلق تستوقفنا والق تصد له بالفدرة على التحليل وتقصى المعانى الشاردة .

يقول الاستاذ الدكتور محد زغلول سلام :

و تستوقفنا بعض الالتفانات الطريفة التي تشهد بقدرة صياء الدين على التحليل و تقصى المعانى الشاردة و إثارة معانى مبتكرة أخرى معتمداً على دقائل و تسكت أسلوبية مختلفة ، يقول في حروف الجر : وأما حروف الجر فنحو قوله تعسالى : وقل من يرزفكم من السموات و الارض قل اقه و إنا أو إياكم لعلى هدى أو فى صنلال مبين ، ألا ترى إلى بداعة هذا المنى المقصود بمخالفة حروف الجر ههنا فإنه إنحا خولف بينهما فى الدخول على الحق والباطل الآن صاحب الحق كأنه مستمل على قرس جواد يركض حيث شاء وصاحب الصنلال كأنه منفس فى ظلامه مرتبك فيه لا يدرى أين يتوجه ، وهذا مدى دفيق قلما يراعى فى السكلام (۱).

وقد فات الآستاذ الفاضل أن هذا التحليل منقول من كتاب السكشاف وأله لا يصح أن يكون دليلا على قدرة ضياء الدين على التحليل وتقصى المعاني ٣٠.

ويقول الاستاذ الفاصل في موضع آخر:

و يعتمد التعبير الفن على التخييل لرسم الصور في الذهن ، ويثير الحيمال في العبارة عناصر مختلفة تعتمد على الآلفاظ وجرسها وإيحائها وظلالها ، وأشاو صياء الدين في غير موضع إلى دور الآلفاظ في التخييل ومثاله ما قاله في بعض صيخ الآفعال مثل قوله في الفعلين الماضي والمستقبل ، ولمكنه في المستقبل أوكد وأشد تخييلا لآنه يستحضر صورة الفعل حتى كأن السامع ينظر إلى فاعلها في حال وجود الفعل منه ، ومنه مثل قول تأبط شرافي بيتين :

بأنى قد لقيت النول تهوى بسهب كالمسجيفة صمحان فأضربها بلا دعش فغرت صريعا اليسدين والعجران فإنه قصد أن يصور لقومه الحال التي تصبيع فيها حل حرب النول كأنه

<sup>﴿</sup> ١) ضياء الدين أبن الأنبي يرجبونه في النقد من ١١٩.

<sup>(</sup>٩) ينظر السكفاف بو ٣ من ٤٥٩ . . . . . . .

يبصرم إياما مشاعدة للتعبيب من بعراءته على ذلك الحول: ألا ترق أنه لمبا قال تأبط شراً فامتربها يحيل السامع أنه يباشر القدل: وأنه قائم بإزاء الفول وقد وقع سيفه ليعتربها (١) .

وهذا التحليل منقول من السكشاف وقد بينا ذلك فلا يصح أن يكون مرس إشارات ابن الاثير . إلى دور الالفاظ في التخييل .

وقد يكون منشأ هذه النفلة عن تأثير الكشاف في المثل السائر هو أن كتاب السكشاف مشهور في كتب التفسير وأنه كتاب يتضمن أصول مذهب أهل العدل والتوحيد أكثر بما هو مشهور في كتب البلاغة، فليس من الحتم هلي باحث يكتب في البلاغة والنقد أن يستقصى مسائل السكشاف ما دام موضوع بحثه ليس مصوراً فيها .

<sup>(</sup>١) ضياء الحايد أبن الأنهد وجيوعه في النقد من ١٥٥٠ .

•

.

Control of the second

# الفيلالثالث

### أثر الكشاف في كتاب الطراز

العلوى يدرس مسائل البلاغة مرتين وفاء السكتاب بالغرض من تأليفه

المباحث الله أفادها من السكشاف: ١ ـ الاستدراج -

۲ \_ الالتفات

٣ \_ الشكريو

ع ــ الفصل والرصل

النقديم والتأخير

۲ \_ معاتی الحروف

γ \_ الإبهام والتفسير

۸ - توکید اعتمیرین

الإيجاز والإطناب

. ١ ـ المكناية والتعريض

١٢ ـ الإلماب والتهيج

## to the state of the state of

Salar Comment Comment of the Comment

and the second

Brown Committee of

The second secon

9. Was to 8

A Company of the Comp

### أثر الكشاف في كتاب الطراز

أشرت إلى أن كتاب المثل السائر كان ذا طابع يختلف اختلافا واحسا في منهجه وتناوله لمسائل العلم عن اتجاه السكاكى ومن سار على نهجه .

وإذا كنت بينت أثر الكشاف في انجاه السكاكي وفي كتاب المثل السائر فهذا يعنى بيان أثره في انجاهين هامين وبارزين في الدراسة البلاغية بعد الكشاف. وأقول هذا إن كتاب الطراز (١) كان مزيجا من الانجامين السابقين ، فلم تغلب عليه الصبغة الأدبية كا غلبت في المثل السائر ، ولم تغلب عليه الصبغة السكلامية كا غلبت في المثل السائر ، ولم تغلب عليه الصبغة السكلامية كا غلبت في المثل السائر ، ولم تغلب عليه الصبغة السكلامية كا غلبت في المثل السائر ، ولم تغلب عليه الصبغة السكلامية كا غلبت في المهاه المفتاح .

وواضح من هنوان الكتاب أن البحث فيه ينقسم إلى قسمين ، قسم يتضمن أسرار البلاغة ، وقسم يتضمن علوم حقائق الإعجاز .

وهو فى دراسة القسم الاول يقرر قواعد البلاغة ويحرر مسائلها ويفكر كثيرا من المثل والشواهد ، وتظهر النزعة المكلامية فى هذا القسم فى تحرير المدود ومناقشتها على قواعد المنطق ، كما تظهر فى بعض الدواسات البلاغية التى درسها على طريقة الاصوليين كدراسة الحقيقة وأقسامها ودراسة الوضع وتعريف المجاز ، وتظهر النزعة الادبية فى كثرة الشواهد والنصوص وفى كثير من التحليلات المتذوقة وإن كان قد أخذ أكثرها من غيره .

و هو فى دراسة القسم الثانى يتناول علوم البلاغة مرة ثانية لأنها هي علوم حقائق الإحجاز و يختلف تناوله لها في القسمين من جهتين ، الجهة الآولى أنه قلماً يذكر في القسم الثانى شاهداً من غير القرآن لأن هدفه أن يبين أن القرآن قد فاق في هدفه

<sup>(</sup>۱) كتبه الملامة الإمام المؤيد بالله يمبى بن حرة بن على بن قراهيم ينتهى قسبه إلى الحسين بن على بن قراهيم ينتهى قسبه إلى الحسين بن على بن أبي طالب وخي الله عنه وقد بصنعاء سنة تسع وستيك وستانة وصف التصانيف الحافلة في الأسول والتوحيد والنعو والبلاغة والفقه وغير ظلك وقد بلغت كتبه مائة بجلد كا يذكر من ترجوا له . وهو إمام ذبه ي والله إمارة المؤمنيك بالنمين سنة تسع وأوبعينه وسبعائة .

المعانى غيره ، وبلاحظ أنه يذكر في القسم الأول شراهد من الفرآن الـكريمومن السنة الشريفة ، ومن كلام الإمام على ثم من شعر الشعراء وكلام الادباء .

الجهة الثانية ، أن دراسته لعلوم الولاغة في القدم للثانى تسير على طريقة المفتاح ومنهجه فيذكر في علم المعانى أحوال الإسناد ، والمسند إليسه ، والمسند به والمتعلقات الفعلية والجمل الإنشائية والفصل والوصل والقصر إلى آخره .

ويذكر في علم البيان القشبيه و المجاز والكناية ، ويذكر من علم البديع على طريقة تمنالف هذه الطريقة ، فإذا كان التقديم في القسم الثاني يدرس موزعا على أحوال المستد إليه والمسند به والتعلقات الفعلية فهو في القسم الآول يدرس بابا مستقلا ويتناول فيه تقديم المسند إليه أو المسند أو المفعول إلى آخره .

وإن كان في القسم الأول يذكر علوم البلاغة الثلاثة ويذكر تعريف البيان والمعانى على طريقة المتأخرين ويتهم ابن الأثير في كثير من المواقف بالجهل بمعرفة الحدود، ويتهم كذلك السكتاب والادباء جميعاً بهذا الجهل لآن علم السكناية كما يقول بمعزل عن معرفة الحدود والوفاء بشروطها.

وكان العلوى حريصاً على توضيح المغزى الذى من أجله يعيد دراسة علوم البلاغة حتى لا يتهم باضطرابه في منهجه .

يقول في هذا: وقد أشرت في أول المكتاب إلى حقائق همده الاشياء في تقرير قواهدها والذي نشير إليه هنا هو أنه قد فاق في همده المعاني على غيره وأن شيئاً من المكلام المتقدم لا يدانيه ولا يقاربه فيها ليحصل الناظر من ذاك على كونه قد بلغ الفاية بحيث لا غاية وأنه فانت لمكلام أهل البلاغة في جميع أحواله م (1).

ويقول في موطن آخر : اعلم أن ما يتملق بالاسرار البيانية والعلوم البلاغية قد ذكراه ورمزنا إلى أسراره ومقاصده والذي تريد ذكره في همذا الفن هو المكلام فيا يتملق بأسرار الفرآن ونحن وإن ذكرناه على جوة التنمة والنكلة فوو في الحقيقة المقصود والفرض المطلوب ع(٢).

Commence of the Commence of the

<sup>﴿ (</sup>١) الطَّوَازُ جِ ١٤ مِن ٢٧٥ م ٢٧١ .

<sup>(</sup>۲) المرازج من ۲۹۳ .

ويشير إلى العلوم التي سوف يدرسها بين يدى بيان أسرار القرآن وأهميتها في ذلك ، يقول إنه بإحكام النظر في هذه المرتبة ... يعنى المرتبة الثانية في بيان المزايا الراجعة إلى معانيه ... وإمعان الفكر فيما تظهر عباب التنزيل وتبرق بدائمه وغرائبه وتنجل عاسنه وتصفو مشاربه لما فيها من الكشف لاسراوه والإحاطة بغوائله وأغواره ، ولن يحصل ذلك كل المصول ولا تطلع أقاره بعد الأفول إلا بعد ذكر ما يتعلق بعلوم الإعجاز لانها تكون كالآلة في تقوير تلك المعادن فنذكر ما يتعلق بالعلوم المعنوية تم تلك المحاسن وإظهار كنوز تلك المعادن فنذكر ما يتعلق بالملاغة اللفظية ثم بالبلاغة نردفه بما يتعلق بالإسرار البيانية ثم نذكر ما يتعلق بالبلاغة اللفظية ثم بالبلاغة المعنوية تم نردفه بما يتعلق بالإسرار البيانية المرار البديع، فهذه أقسام ثلاثة باحرازها المعنوية على رموزها يظهر الإعجاز للالسان ظهور المرتى في العيان؟ ..

وغرضنا فى هذا البحث أن نبين تأثير كناب الكشاف فى هذا الدكتاب الذى تعتبره من أهم الدكنب البلاغية التى كتبت بعد الكشاف والذى تميز عنها جيمها كا قلت بأنه محاولة لمزج طريقتين متميزتين فى دراسة البلاغة فى عصره.

و نقول إن أول ما يلفتنا إلى أثر الكشاف في هذا السكتاب هو أن العانوى كتبه لما شرع في قراءة كتاب السكشاف إذ طلب منه بعضهم أن يملى في البلاغة كتاباً يشتمل على التحقيق والتهذيب .

يقول في هذا بنم إن الباعث على تأليف هذا الكتاب هو أن جاعة من الإخوان شرعوا على في قراءة كناب الكشاف تفسير الشيخ العالم المحقق السئاة المفسرين محمود بن حمر الزعشرى فإنه أسسه على قواعد هذا العلم فأنعنج عند ذلك وجه الإعجاز من التنزيل وعرف من أجله وجه النفرنة بين المستقم والمعوج من التأويل وتحققوا أنه لا سبيل إلى الاطلاع على حقائق إعجاز القرآن إلا بإدواكة والوقوف على أسراره وأغواره ، ومن أجل هذا الوجه كان متميزاً عن سائر النفاسير لاني لم أعلم تفسيراً مؤسساً على على المبائي والبيان سواده فسألني بعضهم النفاسير لاني لم أعلم تفسيراً مؤسساً على على المبائي والبيان سواده فسألني بعضهم ان أملي فيه كناباً بشتمل على النهذيب والنحقيق (\*) ،

 <sup>(</sup>۵) العاراز چ ۲ من ۵۰٪

<sup>(</sup>٣) الطرازج ١ مي ٥

قَالَمْرضَ إِذَا هُو توضيح مُسائل هذا العلم وتسهيلها وتيسهرها لأن مباحثه كما يقول في غاية الدئة وأسراره في نهاية النموض، قبو أحوج العلوم إلى الإيصاح والبيان (۱) .

وبهذا يدعى العلوى أن كتابه مقدمة لدراسة الكشاف ومدخل لفهم بلاغته ه قدمه إلى طلابه عوناً لهم على تبصر خفاياه والاطلاع على أسراره والوقوف على أغواره ، فهو إذن شرح وتبسيط وتقريب وتسهبل لما جاء في المكشاف من البحث البلاغي ، فهل استطاع العلوى أن ينهض بهذه المهمة ؟ وهل كان كتابه حقاً ضوءاً كاشفا لجوائب البحث البلاغي في هذا التفسير العظم ؟

والحق أن العلوى قد شغل جوءاً كبيراً من كتابه فى مناقشة البلاغيين فى ماريف أبواب هـذا العلم وبيان ماهياته وتحديد مسائله ، وناقش البلاغيين وخطاه جميعاً فيا ذكروه من حدود ولم يسلم هنه واحد منهم حق الجرجانى الذى أسس هذا العلم ، كما يقول العلوى لم يكن تعريفه مبراً من هيب ، والملاحظ أن مناقشاته لهم وبيانه وجه الفساد فيا ذكروا كانت عبقية على معرفة دقيقة بما يحب أن يتوفر فى الحدود من الشروط والقيود ، والعلوى عالم ثبت فى الفقه وأصوله ، وأصول الفقه من العلوم الهامة التى تحفز العقل و توقظ الملكات فيكون المشتفل و أصول الفقه من العلوم الهامة التى تحفز العقل و توقظ الملكات فيكون المشتفل به دقيق الملاحظة نافذ الفظرة فى كل ما يتصل بالأمور العقلية، وكان العلوى كذلك، وقد ناقش الأسولين فيا ذكروا من تعريفات تتصل بعلم البيان كتعريفهم المحقيقة وألجاز وكان لا يرضى إلا بما يقوله هو .

والشعر أن هذا كله لا يعين الناظر في الكشاف على تبصر ما فيه وتذوق تحليلاته الادبية العالمية ، والزمندشرى كما تعلم لم يشغلنا بتعريف الحقيقة ولا بالكلام في الوضع، بل لم يذكر تعريفا محددا للبجاز، وكانت عنايته منصرفة إلى بيان ما تنظوى عليه الجملة الفرآنية من خصائص بلاغية يشير إلى أسرارها ويكشف دعوزها .

ويتحدث العلوى في عاسن الحروف ويذكر مخارجها ويرفض ماذهب إليه

Strain Carley

ابن سنان وغيره من القول بأن تقارب المخارج سبب في قبح المفظ وأن النياهد في المخارج سبب في قبح المفظ وأن النياهد في المخارج سبب في حسنه ، لانه قد يعرض لما تباعدت مخاوجه استكراه في المخارجة حسن الذوق في المسان .

ويتحدث فعاسن المفرد ويذكر في هذا ما ذكره المتأخرون في فصاحةالمفرد من وجوب موافقة السكلمة للقياس وخفتها على الأسان ولذاذتها في السمع وأن تسكون مألوفة غير وحشية .

وحين تكلم الزمخشرى في المفردات القرآنية كا بينا لم يقناونها تناولا دراسياً ينظر فيه إلى حروفها ومخارجها ولا إلى غرابتها وإلغها وإنما كان ينظر إلى ملاءمتها لموقع ، وهده نظرة لا تجدى فيها ولا تعين عليها الدراسة النظرية وإنما تسكنسب بالنظر في النص والتبصر في كلياته .

والمهم أن جزءاً كبيراً من دراسة العلوى في كتابه ســـواء في ذلك الجزء المتضمن العلم حقائق الإعجاز الإيتصل بالبحث البلاغي في الدكشاف بممنى أنه لا يعين الطالب على فهمه وتبصره، على أن جزءاً هاماً في هذا الدكتاب كان كأنه تاخيص ميسر لمسائل هذا الفن وفيه يظهر العلوى وكأنه معلم يجمع لطلابه أقوال العلماء في المسألة الواحدة ثم يعرضها ويتأقشها وهدده الابواب تعين الطالب على فهم بلاغة الدكشاف بمقداد ما تعين الدكتيه المدرسية طلاب العلم في عصرنا على قراءته، أما أن تدفع بهم إلى اكتناه أسوال هذا الدكتاب والوقوف على أغواره، فذلك ما أشك فيه.

وفى الطراز كثير من المباحث البلاغية التي ترجع إلى السكشاف، وقد أخذها العاوى من ان الآثير ، وكل هذه المباحث لها أهميتها السكبيرة في تبسيد فيم بلاغة السكشاف لآن ابن الآثير نظر في السكشاف واستخرج منه فنو تا بلاغية وحاول أن يشرحها وأن يبين قيمتها البلاغية كما فعل في الاستدراج والتفسيد بعد الإيهام وعكس الظاهر والالتفات ، وهداء الفنون وما شاكلها في كتاب العاراز هي أم ما فيه بالنسبة إلى الفرض الذي من أجله أملي العلوى هذا السكتاب ، وإذا كان له فعنل في هذا فإنه عدود باختياره لها و تقديمها إلى طلابه، أما تبويبها فذلك فعنل يدجع إلى ابن الآثير ، وأما استشباطها من النص القرآق فذلك فعنل ينسب يرجع إلى ابن الآثير ، وأما استشباطها من النص القرآق فذلك فعنل ينسب

وقبل أن أحرض إلى هذه الفئون أقول إن العلوى يحارل أن يمغنى ما يأخيد فهو لا ينسبه إلى صاحبه ، ومثله فى هذا مثل من أخذ منه وهو ابن الآثير، فإنه سكت عن صاحب الفكرة وعرضها وكانها له ، والكنه يختلف عن ابن الآثير فى أنه يحاول دائماً تغيير العبارة ويحتهد فى ذلك ، وابن الآثير قلما حاول هذا، ومثل العالوى فى ذلك أبو يعقوب السكاكى للذى يصوغ ما أخذه من غيره فى عبارته وكان ذلك من بنات أفكاره كما قانا .

#### الأستدراج:

قد أشرت في بيان أثر الـكشاف في المثل السائر إلى أن ابن الآثير ادعى أنه استنبط هذا النوع من كتاب الله، وذكرت أنه ما زاد على أن نظر في الـكشاف وأخذ منه هذا التحليل وبرضع له هذه الترجمة .

و ترى العلوى يأخذ هذا من المثلالسائر، والكنه كمافلت يغير العبارة. يقول في هذا النوع :

وهذا اللقب إنما يطلق على بعض أساليب السكلام وهو ما يكون موضوعاً التقريب المخاطب والتلطف به والاحتيال عليه بالإذعان إلى المقصود منه ومساهدته له بالقول الرقيق والعبارة الرشيقة كا يحتال على خصمه هند الجدال والمناظرة بأنواع الإلزامات والانتهاء إليه بفنون الإلحامات ليسكون مسرها إلى قبول المسألة والعمل هليها وكن يتلطف في اغتناص الصيد ، فإنه يعمل في الحبالة كل حيلة اليسكون ذلك سبيلا إلى ما يقصده من الاصطياد ، فه كذا ما نحن فيه إذا أواد تحصيل مقصد من المقاصد فإنه يحتال بايراد ألطف القول وأحسنه فما هذا حاله عن الستدراج ، وانضرب له أمثلة بمعونة الله () .

وهذا يكاد يكون شرحاً لقول ابن الاثير وهو ــــ أى الاستدراج ــــ خادعات الافوال الى تقوم مقام الافعال .

ثم يسوق العلوى الامثلة لهذا النوع فيذكر قوله تعالى و وقال رجل مؤمن من آل قرعون يكم إيمانه أتقتلون رجلا أن يقول ربي الله وقد جاءكم بالهيئات

الأد) الطراق ج ٢ من ٢٨١ ٥ ٧٨٢ .

من ربكم ، فان يك كاذباً فعليه كذبه وإن يك صادقا يصبكم بعض الله يعندكم م إن الله لايهدى من هو مسرف كذاب .(١) .

ويقول في تحليله ، وفي سياق هذا البكلام من الملاطفة وحسن الآدب وكال الإنصاف ما يربي على كل غاية ، و بيانه من أوجه . أما أولا فلانه صدوالكلام بكونه كاذبا على جمة النقدير ملاطفة واستنزالا للخصم على نخوة المكابرة ودعاء له إلى الإذعان والانقياد للحق وقدمه على كونه صادقًا دلالة على ذلك ، وأما ثانياً فلانه فرض صدقه على جمة النقدير سعكونه مقطوعا بصدقه تقريباً للخصم وتسليما لمنا يدهيه من ذلك وهضما لجانب الرسول زيادة في الإنصاف ومبالغة فيه ، وأما ثالثًا فإنه أردفه بقوله يصبكم بمض الذي يمدكم وإن كان التحقيق أته يصيبهم كل ما يمدهم به لا محالة من أجل الملاطفة أيضا ، وأما رابعاً فانه أتَّى بإن للشرط وهى موضوعة اللامور المشكوك فيها اليدل بذلك على أنه غير مقطوع بما يقول، علىجمة الفرض و إذعاناً للخصم علىالتقدير لا إرادة مضمه لحقه، وأنه غير معط له ما يستحق من التعظيم ، وأما خامساً فقوله تعالى في آخر الآية و إن الله لا يهدى من هو مسرف كذاب، إنما أتى به على التلطف والإنصاف عناقة أن يبعدو ا عن الهداية وعاذرة عن نفارهم عن طريق الصواب فرضا وتقديراً، وإلا فلو كات مسرفاً كذابًا لمنا هداه الله إلى النبوة ولمنا أعطاه إياها ، وفي هذا الكلام هي الاستدراج للخصم وتقريبه وإدنائه إلى الحق مالا يخنى على أحد من الاكياس، • رقد تضمن من اللطائف مالا سببل إلى جحده(٢).

وهذا مأخوذ من المثل السائر مع إضافات لاتزيد عز كوتها شرحاً له ، وقد أشرت إلى أنه مأخوذ من الكشاف(٢) .

والمثال الثانى الذى ذكره من القرآن فى هذا النوع قوله تعالى و والفكر قله السكتاب إبراهيم إنه كان صديقا نبيا إذ قال لابيه يا أبت لم تعبد مالا يسمع ولا يبصر ولا يغنى هنك شيئا ، الآيات . وقال معلقاً عليها :

<sup>(</sup>١) المثل السائر مو ٢ ص ٢٩٠ .

<sup>(</sup>٢) الطراق - ٢ ص ١٨٩ ، ١٨٧ ، ١٨٨ .

<sup>· (</sup>٣) ينتار المثل السائر ج ٢ س ١٩٩١ ، ١٩٩ والكفاف ج 4 س ١٩٩١ .

عُهدًا كلام يهز الاعطاف ويأخذ بمجامع الفلوب في الاستدراج والإذعان والانتياد بألطف العبارات وأرشقها، وهومشتمل على حسن الملاطفة من أوجه: أما أولا فلأن إبراهم صلوات الله عليه لما أواد هداية أبيه إلى الحبير وإنقاذه عا هو متورط فيه من الـكفر والصلال الذي عالف فيه المقل، فساق معه الـكلام على أحسن هيئة ، ورتبه على أعجب ترتيب من حسن الملاطفة والاستدراج والرقق في الخصمة والحجاج والآدب العالى وحسن الحلق الحيد ، وذلك أنه بدأ بطلب الباحث على عبادة الاوثان والاصنام ليتوصل بذلك إلى قطعه و إلحامه ، ثم أنه تكايس معه بأن عرض إليه بأن من لا يسمع ولا يبصر ولا يغنى شيئاً من الاشياء لا يكون حقيقا بالعبادة وأن من كان حيا سميما بصيراً مقتدرا على الإثابة والعقاب متمكنا من العطاء والإنعام والتفضل ، من الملائكة وسائر الانبياء من جملة الحلق فإنه لا يستحق العبادة ويستسخف عقل من عبده ، فكيف من هذه حاله في عدم الحياة والسمع والبصر من جملة الجادات والاحجار التي لا حراك لها ولا حياة بها ؟ وأما ثانيا فلانه دعاه إلى التماس الهداية من جهته على جهة التنبيه والرفق به وسلوك جاءب التواضع فلم يخاطب أباه بالجهل عما هو يدعوه إليه ولا وصف نفسه بالاطلاع على كنه الحقائق ، والاختصاص بالعلم الفائق ۽ والـكنه قال ممي لطائف من العلم وبعض منه وذلك هو علم الدلالة على ساوك طريق الهداية فاتبعني أنجك بما أنت فيه وقالله أهدك صراطا سويا ولم يقل أنجيك من ورطة السكفر وأنقذك من غياء الحيرة تأدبًا منه واعتصاء عن مبادأته بقبيح كفره وتساعا عن ذكر ما يغيظه . وأما ثالثًا فلاته تبطه عما كان عليه ونهاه عنه . فقال إن الشيطان الذي عصا ربك وكان عدواً لك والابيك آدم هو الذي أوقعك في هذه الحبائل وورطك في هذهالورط، وألقاك في يحرالصلالة، وإنما خص إبراهم ذكر معصية الشيطان لله تعالى في مخالفته لامره واستكباره ولم يَذكر عداوته لآدم وحواء وما ذاك إلا من أجل إممانه في نصيحته فذكر له ما هو الاصل تحذيراً له عن ذلك وعن موافقته . وأما رابعاً فلانه خوفه من سوء العاقبة بالعذاب السرمدى ، ثم إنه لم يصرح له بمماسة العذاب له إكباراً له وإعظامًا لحرمة الابرة ، ولسكنه أتى بما يشعر بالشك في ذلك أدبًا له ، فقال إنى أخاف أن يسك عداب من الرحن عم إنه مكر المداب تعاشيا عن أن يكون

هناك عداب معهود ويخاف منه ، كأنه قال وها يؤمنك إن بقيت على الدكتر الله تستحق عدا با عظيما عليه . وأما خامسا : فلانه صدر كل تصيحة من هذه النصائح بذكر الابوة توسلا إليه بحنو الابوة واستعطافا له برفق الرحية ليكون فلك أسرع إلى الانقياد وأدعى إلى مفارقة ما هو عليه من الججود والعناد ، فلما سمع كلامه هذا وتفطن لما دعاه إليه أقبل عليه بفظاظة الدكتر وجلافة الجهل وغلظ المناد فناداه باسعه رلمية لم يابى كا قال إراهيم يا أبت إهراها عن مقالته وإصراراً على ما هو فيه ، شم إنه قدم خبر المبتدأ بقوله أراغب أنت اهتاما بالإنكار وتحاديا في المبالغة في التعجب أن يسكون من إبراهيم مثل هذا (۱) .

وكأن العلوى قد وضع عينه على كتاب المثل السائر في هذا النص الكبير وأخذ يصوغ عايرى من المعانى في هبارات من عنده مع إضافات ليس فيها غتاء ، وقد قال العلوى في آخر هذا التحليل ، وفي القرآن سعة من هذا وبمار من حسن الحجاج والملاطفة خاصة لمنكرى الميعاد الآخروى وهباد الآوثان والآصنام ، وقد قالماين الآثاير في آخر تحليل هذه الآية : وفي القرآن السكر ممواضع كثيرة من هذا الجنس لا سيا في خاطبات الآنبياء صلوات الله عليم الكفار والرد عليهم ، وقد أشرت الى أن ابن الآثاير أخذ هذا من السكشاف ولم يغير أكثر عبارته ، وإن كان قد توالئ شيئاً بمنا قاله الزعشرى ، وهذا هو الذي يؤكد لنا أن العلوى أخذ هذا من المكشاف ولم يغير أكثر عبارته ، وإن كان قد توالئ السائر ولم يأخذه من أصله في السكشاف ، فضلا عن الترجة التي ذكرها العلوى والمقدمة المذكورة في تعريف الاستدراج والمقصود منه، قبذا كله في المثل وايس في السكشاف (٢) .

#### الالتفات:

وقد تأثُّر العلوى في دراسة الالتقات بما جاء في المثل السائر .

فذكر أن الالمتفات من أجل علوم البلاغة وهو أمير جتودها وأندسمى بذلك اخذاً من التفات الإنسان بميناً وشمالا فتارة يقيل بوجهه و تارة كذا، و إن

<sup>(</sup>١) الطراز ج٢ ص ١٨٤ ، ١٨٨ ، ٢٨٦ ، ٢٨٠ .

<sup>(4)</sup> ينظر المثل السائر جري مولا 4 4 ء 4 4 ء 4 4 ء والسكفاف جريو من عرف عرف ا

هذا حال هذا النوع من علم المعانى ، فالمتكام فيه ينتقل من صيغة إلى صيغة ومن خطاب إلى غيبة ، وقد يلقب الالتفات بشجاعة العربية ، والالتفات مخصوص بلغة العرب(١) ،

وكل هذا مأخوذ من المثل السائر .

ولم تكن للملوى وقفات في أساليب الالتفات يستوضح فيها أسراده ودموزه، وإنما كان يشير إلى موقعه فحسب، ثم إنه ذكر أقوال الملباء في فائدة الالتفات وناقش أبن الاثير فيها ناقش فيه الزيخشرى، ورد قول ابن الاثير واتهمه بالمجز عن فهم بلاغة الكشاف ونوه بما ذكره الرمخشرى في فائدة الالتفات . . . . يقول في مذا:

القول الثالث على هن الرمخشرى ، وحاصل مقالته هو أن ورود الالتفات في الكلام إنما يكون إيقاظا للسامع عن الففلة و تطريباً له بنقله من خطاب إلى خطاب آخر فإن السامع ربما يمل من أسلوب فينقله إلى أسلوب آخر تنشيطاً له في الاستماع واستمالة له في الإصغاء إلى ما يقوله، وما ذكره الزمخشرى لاغبار على وجهه، وهو قول سديد يشير إلى مقاصد البلاغة ويمتضد بتصرف أهل الحطاب ، ومن مارس طرفاً من علوم الفصاحة لاح له على القرب أن ما قاله الزمخشرى قوى من جهة النظر ، يدرى كنهه النظار ويتقاهد عن فهمه الاغمار ، وقد زهم ابن الانمير وداً للام الزمخشرى بوجبين أحدهما أنه قال إنما جاز الالتفات من أجل التنشيط للسامع ، واهترضه بأن الكلام لو كان فصيحاً لم يكن ملولا ، وهذا خطأ وجهل السامع ، واهترضه بأن الكلام لو كان فصيحاً لم يكن ملولا ، وهذا خطأ وجهل في قالم في ترك فيه الالتفات فإنه بأى هلى الفصاحة ، ولسكن الفرض أن خروجه من أسلوب الحطاب إلى الفيه يزيد في البلاغة و يحسنها، ويكون الخطاب على ماذكر ناه أوقع وأكشف عن المراد وأرفع ، وعاليهما قوله أن ما قاله الزمخشرى إنما يوجد في المكلام المجاول والالتفات كما يستحمل في العلويل يستعمل في القصير ، وهذا في المد أيضاً ، فإن الزمخشرى لم يشترط العلويل في حسن الالتفات فيفتقض بهما في العلويل في حسن الالتفات فيفتقض بهما في العلويل في العلوب فيفتقض بهما في المواد والالتفات فيفتقض بهما في العلوب في المنات فيفتقض عما في القاد الزمخشرى المختوب فيفتقض عما في العلوب في المكلام المجاول والالتفات فيفتقض عما في العلوب في المكلام المها في القاد أن ما قاله الزمنية في قيمة في بالما المنات فيفته في عن المنات فيفته في المنات فيفته في المكلام المهاد والان الزمغشرى الم يشترط التعلوب في المكلام المنات فيفتر في المنات في المنات فيفتران المنات فيفتر طران المنات فيفتران فيفتر في المنات فيفترط التعلوب في من الالتفات فيفتران على المنات فيفتران على المنات فيفتر في المنات المنات فيفتران المنات فيفتران المنات فيفتران المنات المنات

الأناكي يتظر الطوائر جاه. من ١٣٠١ / ١٣٧ والمثل السائر جاه من ١٩٧٠ هـ ١٩٧١ /

ذكره، وإنما أراد تحصيل الإيقاظ والإدياد النشاط بذكر الالتفات، وهذا حاصل في السكلام سواء كان طويلا أو فسيرا فإذن لا وجه لابن الاابر على ما فصده الرمخشرى وانتحاه، ومن العجب أنه شنع فيا أورده على الزمخشرى وقال: كيف ذهب من معرفته مع إحاطته بفن البلاغة والفصاحة، ومادرى أن ما قاله خبر عما أن به ابن الاابر فإن ما أراده الزمخشرى معنى يليق بالبلاغة ويزيدها أوة وما ذكره ابن الاابر رد إلى حماية وقول ليس له حاصل ولا يدرك له نهاية وما عابه إلا لانه لم يطلع على أغواره ولا أحاط بكنهه ودقيق أسراوه، ولقد صدق من قال:

### وكم من حائب قولا صحيحا ﴿ وَآفَتُهُ مِنَ الْغَيْمِ السَّقِيمِ ﴿ الْ

وقد ذكرت أن العلوى لم تمكن له وقفات عند صور الالتفات يستوضح فيها أسراره و إنما كان همه أن يبين موقع الالتفات فى الكلام، وذلك مثل قوله فى قوله تعالى و إياك نعبد، فأما الرجوع من الغيبة إلى الحطاب فكقوله تعالى و الحد لله وب العالمين ، ثم قال بعد ذلك و إياك نعبد و إياك نستمين ، لان ما تقدم من قوله و الحد لله ، إنما هو للغائب ، ولو أراد الحطاب لقال : الحد لله الآنك أنت وب العالمين ، وبهذه الطريقة يتكام في صور الالتفات وأقصى ما يقوله في فائدته أن ذلك كان للايقاظ والتنشيط كما ذكر نا .

وكانت تحليلات الزمخشرى الى نفاما ابن الآثير تروق العلوى فيذكرها في تحليل بعض صور الالتفات ، من ذلك قوله في الالتفات من الفعل الماضي إلى الفعل المصارع في قوله تعالى دوالله الذي أرسل الرياح فتثير سحابا فسقتاه إلى بله ميت فأحيينا به الارض بعد موتها كذلك النشور ، يقول العلوى قوسط قوله فقير سحابا وجاء به على جمة المسارع والاستقبال بين فعاين ماضيين ، وهما قوله قشير سحابا وجاء به على جمة المسارع والاستقبال بين فعاين ماضيين ، وهما قوله أرسل وسقناه، والسر في مثل هذا هو أن الفعل المستقبل يوضع الحالا ويستحضر أرسل وسقناه، والسر في مثل هذا هو أن الفعل المستقبل يوضع الحالا ويستحضر الله الصورة حتى كأن الإنسان بشاهدها وليس كذلك الفقل الماضي إذا عطف الله العمورة حتى كأن الإنسان بشاهدها وليس كذلك الفقل الماضي اذا عطف

<sup>(</sup>۱) العلوال بيه ۲ من ۱۹۴ ، ۱۹۴ ، ۱۹۴ ،

قوله أرسل فإنما يدكون دالا على حكاية الحال التي تقع فيها إثارة الربح السحاب واستحضار لتلك الصورة البديمة الدالة على القدرة الباهرة، وكذلك تفعل فيها هذا حاله فإنك تقرره على على الله الضابط وهكذا ورد قوله تعالى وإن الذين كفروا ويصدون عن سببل الله وإنما جاء به على صيفة المضارع و عدل عن عطف الماض على الماض تنبيها على أن كفرهم ثابت مستمر غير متجدد بخلاف الصد فإنه متجدد على بمرا الاوقات و تسكر و الساعات، فلهذا جاء به على صيفة المضارع منبها على ذلك ومن هذا النوع و تسكر و الساعات، فلهذا جاء به على صيفة المضارع منبها على ذلك ومن هذا النوع قوله تعالى و أنه أنول من السهاء ماء فتصبح الارض مخضرة و لم يقل فوله تعالى و أنول إشارة إلى إنوال الماء قد انقضى و مضى ، واخضرار فأصبحت عطفا على أنول إشارة إلى إنوال الماء قد انقضى و مضى ، واخضرار فأصبحت عطفا على أنول إشارة إلى إنوال الماء قد انقضى و مضى ، واخضرار فأدوت متجدد كما تقول ، أنهم على فلان فأروح وأغدو شاكراً له لم يفد تلك الفائدة (۱) .

وهذا مأخوذ من المثل السائر وقد أشرت إلى أصله في الكشاف (٢) .

#### التكرير:

يشير العلوى إلى أن الطاعنين فى بلاغة القرآن قد ذكروا التكرير مطعناً من مطاعنهم وزعموا أن هذا غير قانون البلاغة ، وأشار العلوى إلى أن هذا القيم لا يكون إلا عن ضافت حوصلته وأن التكرير فى كتاب الله لا يكون إلا لفائدة، ثم يشير العلوى إلى هذه الفائدة.

يقول : ونحن الآن نعلو ذروة لا ينال حصيصها في ببان معانى الآلفاظ المكروة في لفظها ومعناها في كتاب الله تعالى و تظهر أنها مع التكرير أن تكريرها أنما كان لمعان جزلة ومقاصد سنية بمعونة الله تعالى، فمن ذلك قوله تعالى في سورة الرحمن : و فبأى آلاء ربكما تمكذبان ، فهذا تكرير من جهة اللفظ والمعنى ووجه ذلك أن الله تعالى إنما أوردها في خطاب الشفلين الجن والإلس فسكل لعمة يذكرها أو عايرول إلى النعمة فإنه يردفها بقوله : دفبأى آلاه ربكما تكذبان، تقريرا للالاه

<sup>(</sup>۱) الطوال - ۲ س ۱۳۷ ، ۱۳۸ ، ۱۳۹

<sup>(</sup>۱) بنظر المثل المسائر م ۲ ص ۱۸۹ ، ۱۸۹ ، ۱۸۸ والسکفال م ۳ م ۱۸۹ ، ۱۸۹ والسکفال م ۳ م ۱۸۹ والسکفال م ۳ م ۱۶۹ و

وإعظاماً لمالماً ، ومن ذلك فيسورة القسر قوله : . ولقد يسرنا القرآن؟ للذكر فهل من مدكر ، فسكيف كان عذال ونذر ، إنما كروه لما يحصل فيه من إيقاظ النفوس بذكر قصص الارلين والانعاظ به أصابهم من المثلات وحل بهم من أنواح العقوبات، فيكون بمنزلة قرع العصا لئلا تستولى عليهم النفلة ويغلب عليهم الذمول والنسيان ، وهكذا ما ورد في سورة المرسلات وغيرها (١) .

وهذا الدفاع من البلاغة القرآنية رأيناه في الـكشاف وفي المثل السائر (٢٦-

وقد قلت في دراسة أثرالكشاف فيالمثل السائرإن ابن الأثير خالف الزمخشرى يعض المخالفة حين اعتبر صوراً من التعبير ــ اختلف فيها الغرض واتحد فيها المعنى واللفظ \_ من التسكرار ، وأن الزمخشري كان يقظاً في إدراك الفروق بين هذه الصورالتي اختلفت أغراضها، وأنه لم يعتبر هذه الصوو من التكراو ، وثرى حنسا العلوى يتابع ابن الآثير في وجهته وإن كمان يعنيف إلى الفروق التي ذكرها ا بن الآثير في الصور إضافات ليست ذات قيمة كبيرة .

### يقول فيا ورد مكرراً مرتين :

فأما ما كان تبكريره مرتين فهو غيرخال عنفائدة ظاهرة وهذا كقوله تعلل: « ويريد الله أن يحق الحق بكلماته » ثم قال بعد ذلك « ليحق الحق ويبطل الياطل » فهذا وإن تسكرر لفظة رمعناه فلا يخلو عن حال لاجله وقع التغاير وذلك من وجهين ، أما أولا فلان الاول وارد على جهة الإلشاء ، والثانى وارد على جهة الحير ، وأما ثانياً فلأن الآول وارد فالإرادة والثانى وأرد فى الغمل يفسه، ولأت الآول الغرمض به إظهار أمر الدين بنصرة الرسول بقتل من ناوأه ولحذا ظل يعده ويقطع دابر السكافرين ، والفرض بالثاني التمييز بين ما يدعو الرسول إليه من التوحيد وإخلاص العبادة لله وبين أمر الثرك وعبادة الآصنام، ولحلا قال بعده ولو كره الجدمون (۲)

<sup>(</sup>١) الطراق ۾ ٢ ش ٢٧٥ ۽ ١٧٨ ۽ ١٧٩ -

<sup>(</sup>٢) يتفار الملل السائر ﴿ ٣ مِن ٩٩ ر - ٢ والكثاف جِ ٤ من ٣٤٩ ،

<sup>(</sup>y) الطراز يه ٢ من ١٩٠٩ أو ١٨٠ م. ٠٠٠٠

وأصل هذا في المثل السائر وإن كان العلوى قد أصاف إليه شيئاً لمقله في النفاير بين الصورتين إلا أنه لا يدخل في صمم المعنى لان الفرق الذي ذكره الزمخشري وأخذه هنه ابن الاثير عو أن الاول للتمييز بين الإوادتين والثانى بيان لفرضه فيا فعل ولهذا كان المعنيان متغايرين عند الزمخشرى ، ولم يكن من الشكرير(۱).

### الفصل والوصل :

هرض العلوى في دراسة الفصل والوصل لعطف المفردات وذكر أن هطف بعض الصفات هل بعض كأنه عطف الشيء على نفسه ، وجاز مع القلة ، لآن الصفة تمدل على شيئين على الذات وعلى الحدث فالصفات متفقات بحسب النوات عنتلفات بحسب الاحداث ، فإذا قلت مررت بزيد الكريم الفاصل فالصفتان أعنى الكرم والفصل متفقتان في الدلالة على زيد، ومختلفتان في دلالة واحدة على المكرم والاخرى على الفصل ، فاذا اعتبرت ما بينهما من الاتفاق امتنع العطف وإذا اعتبرت ما بينهما من الاتفاق امتنع العطف وإذا اعتبرت ما بينهما من الاتفاق امتنع العطف مسحانه منزلة منزلة الاسماء المترادفة لذلك كان العطف وهو قليل ، وصفات المولى سبحانه منزلة منزلة الاسماء المترادفة لذلك كان العطف فيها مخالفة لهذه القاعدة .

وبعد تقديم هذا الآصل ينظر العلوى فى آيات من الفرآن البكريم جاءت شاهداً ودليلا لهذه الفاعدة ، وينظر فى آيات أخرى ورد فيها العطف ، وحينثذ هليه أن يذكر وجه العطف وسره ، وهو فى هذا يفيد من البكشاف ومن كتاب التبيان الشيخ عبد البكريم الزملكاني .

يقول: وأما يحى، قوله و قابل التوب، بالواو مع كونها من صفات الاقعال لا عرين أما أولا فلان المرجع بالمغفرة إلى الساب لان معنى الفافر هو الذي لا يفعل العقوبة مع الاستحقاق ، والمرجع بقبول التوبة إلى الاتبات لان معناه أنه يقبل العذر والندم ، فلما كانا متنافع بن يما ذكر ناه وجب و رود الواو فعملا بينهما كما ذكر ناه في الاول والآخر ، وأما ثانيا فلانهما و إن كانا من صفات بينهما بالواو اسر لطيف وهو إفادة الجمع العذب القائب القائب

<sup>﴿</sup>٤) يَنْظُو لَلْكُلُ الْمَاكُرُ جِ ٣ مِن ٥ وَالْمُكُمَانُ جِ ٢ مِن ١٥٦ .

بَايَنَ وَحَدَّيْنَ ؛ بَيْنَ أَنْ تَقْبَلَ تَوْبِتُهُ فَيَكُتَبِهَا لَهُ طَاعَةً مِنَ الطَّاعَاتِ ، وَأَنْ يَحَلَهَا عَامَةً الذُنُوبِ ، كَأَنْهُ لَمْ يَذْنَبِ ، كَأَنْهُ قَالَ جَامِعُ المُفْرَةُ وَالقَبُولُ 9 .

وهذا السر اللطيف الذى ذكره والذى هو أقرب إلى الروح البلاغية من حديث السلب والإيجاب والتناقض المذكور في الوجه الآول . هذا السرهو الذى أخذه من الكشاف يقول الزمخشرى فإن قلت ما بال الواو في قوله وقابل التوب ؟قلت فيها نكنة جليلة وهي إفادة الجمع المذنب النائب بين رحمتين أن تقبل توبئه فيكتبها له طاعة وأن يحملها محامة للذنوب كأنه لم يذنب كأنه قال جامع المغفرة والقبول (٢) .

ويقول في عطف الثيبات على الآبكار في قوله تعالى: و تبيات وأبيكاراً على علاف ماذكر من الصفات ، وذلك لآجل تنافض البكارة والثيوبة فجيء بالعطف الرفع التنافض بخلاف الإسلام ، والإيمان ، والقنوت ، والتوبة ، وغيرها من الصفات (٢) .

وقد قال الزمخشرى فإن قلت لم أخليت الصفات كأنها عن العاطف ووسط بين الشيبات والابكار؟ قلت لانهما صفتان متنافيتان لايجتمعن فيهما اجتماعين فيسائر الصفات فلم يكن بد من الواو (٤).

وعطف الصفات مذكور في كتاب النبيان كما ذكره العلوى، وسر عطف البكاوة على الثيوية مذكور كذلك في النبيان كما ذكره العلوى، وكذلك سر عطف وقابل التوب، وكذلك سر عطف وقابل التوب، أقرب إلى حياوة التوب، وحب ارة العلوى في إيان سر العطف في وقابل التوب أقرب إلى حياوة الزمخشرى بما يجعلنا نرجح أنه أخذها من السكشاف مباشرة، وابن الزملكاتية عبر عن هذا السر بقوله ولتنزيلهما منزلة الجلتين قنبه العباد على أنه يفعل هذا ويفعل هذا ليرجوه ويأملوه (٥).

<sup>(</sup>۱) الطراز ۲۰ سر۲۰

<sup>(</sup>٦) السكفاف جه س ١٩٩٦

<sup>(4)</sup> الطراق جه سوده

<sup>(</sup>٤) الكفاف جه س ٤٥٤ ، ٥٥٥

<sup>(</sup>٠) التبيان ( توثيل الدكتور أحد مطاويه ) عن ١٩٧٥ و در الديان ( م

و بعد ما يذكر العلوى شرط صحة العظف أىضرورة وجود علاقة بين المشحدث عنه في الجلاين كفولك زيد قاتم وعمرو خارج، وأنه لايجوز أن يكون أجنبياً عنه فلا يصح أن تقول زيد قائم، وأحسن ما قيل من الشعر كَذَا ، يذكر إشارة يشير فيها إلى توهم خفاء الملاءمة في قوله تمالى : و يسألونك عن الآهلة قل هي مواقيت للناس والحج وايس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها ، وأنه قد يقال وأىار تباط بين أحكام الآهلة وبين حكم إنيان البيوت منظهو رها؟ ويذكر لذلك أجوبة اللائة: أحدها أنه لما ذكر أنها مواقيت الحج وكان من عادتهم ذلك كما نقل في الحديث أن ناساً كانوا إذا أحرموا لم يدخل أحدهم بيتاً ولا خيمة ولا خباء من باب، بل إن كان من أهلالمدر نقب تقبأ من ظاهرالبيت يدخل منه، و إن كان من أهل الوبر خرج من خلف الحيمة أو الحباء فقيل لهم ليس البر تحرجـكم من دخول البيت ولكن البر من اتني محارم الله . وثانيها: أن يكون معطوفًا على شيء محذوف كأنه قيل لهم هند سؤالهم : معلوم أن كل ما يفعله الله تعالى فيه حكمة عظيمة ومصلحة ظاهرة في الاهلة وغيرها فدعوا هذا السؤال وانظروا في خصلة تفعلونها أنتم بمــا ليس من البر في ورد ولا صدر وهو إتيسان البيوت من ظهورها فليست برآ ۽ واكن البر هو تقوىالله والنجنب لمحارمه ومناهيه . وثالثها : أن يكون واردأعلي جهة التمثيل لما هم عليه من تعكيس الاسئلة ولمها هم بصدده من التعنت وإن مثالهم في سؤالاتهم المتمنتة كمثل من ترك باب الدار ودخل من ظهر البيت فقيل لهم ليس ألبر ما أنتم عليه و لكن البر هو تقوى الله ومنه قوله عليه السلام حين سئل عن التوصنق بماء البحر فقال ( هو الطهور ماؤه الحل ميتنه) (١) .

### وقد قال الزمخشري في هذه الآية :

كان ناس من الانصار إذا أحرموا لم يدخل أحد منهم حائطاً ولا داراً ولا فسطاطاً من باب فإذا كان من أهـــل المدر نقب بقباً فى ظهر بيته منه يدخل ويخرج ، أو يتخلسلنا يصعد فيه ، وإن كان من أهل الوبر خرج من خلف الحباء فتيل لهم ليس البر بتحرجكم من دخول الباب ولسكن البر من انقى ما حرم الله ،

<sup>(</sup>١) الغيال ١٠ م ١٥ ١٠ ١٠ ٥ ١٠ ١٠

أإن قلت ما رجه اتصاله بما قبله ؟ قلت كأنه قبل لهم عند سؤالهم عن الأعلة وهن المديكة في نقصانها رتمامها : معلوم أن كل ما يفعله الله عز وجل لا يكون إلا حكمة بالغة ومصلحة لعباده فدعوا السؤال عنه وانظروا في واحدة تفعلونها أنتم بمنا ليس من البر في شيء وأنتم تحسبونها برآ ويجسوز أن يجرى ذلك على طويق الاستطراد لما ذكر أنها مواقيت للحج لانه كان من أفعالهم في الحج ، ويحتمل أن يكون هذا لتعكيسهم في سؤالهم، وأن مثلهم فيه كمثل من يترك باب البيت ويدخله من ظهره ، والمعنى ليس البر وما ينبغي أن تكونوا عليه بأن تعكسوا في مسائلكم ولدكن البر من انقى ذلك وتجنبه ولم يحسر على مثله (۱).

وارجح أن العلوى أفاد هـذا من كناب التبيان الذي أفاده من السكشاف وذلك لأن العلوى ذكر هـذه الآية منفردة وترجم لها بقوله : . إشارة ، وقله ذكر الزملكاني هذه الآية منفردة وترجم لها بقوله ، وهم وتنبيه ، ولان حديث ها، البحر مذكور في النبيان مع هـذه الآية وليس مذكوراً معها في كتاب الكشاف ،

وقد ذكر باب الفصل والوصل فى العلوم المعنوية، أعنى علم المعانى، وفكر قوله تعالى: وأفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت وإلى السهاء كيف رفعت به الله آخر الآيات مثالا لعظف المفرد لانه نظر في هذا إلى المجرور ، وإن كان قد التعقو عن هذا وأشار إلى أن الآليق به أن يكون في عطف الجمل لآن المجرور متعلق بما بعده . والمهم أن الملاءمة الى ذكرها في هذه الآيات شرح يدور حول ما فكره الرمخشرى فيها ، يقول في هذا :

فعطف بعض هذه المفردات على بعض ولابد هناك من رعاية الملامة والمناسية في تقديم بعضها على بعض له ــــلا يخلو النئزيل عن أسرار معتوية وهنائق خفية بي تقطن لها أهل البراعة ويقصر عن إدراكها من لاحظوة له في معرفة هذه الصناعة، يتفطن لها أهل البراعة ويقصر عن إدراكها من لاحظوف وجه يسوعه، وإلا كان فلابد من أن يكون لتقديم المعطوف هايه على المعطوف وجه يسوعه، وإلا كان فلابد من أن يكون لتقديم الإبل فإنا كان ذلك من أجل أن المتطاب للعرب من أهل لفواً . . . فأما تقديم الإبل فإنا كان ذلك من أجل أن المتطاب للعرب من أهل

<sup>(</sup>١) الكفاف جا سو١٧٧ وينظر التيبان مو١٣٧٠ .

البلاغة، فن أجل ذلك كان الاستجلاء على حسب ما يا لفونه، وذلك أن العرب أكثر تعويلهم في معظم تصرفاتهم على المواشي في المطاعم ، والملابس ، والمشارب ، والمراكب ، وأعمها نفعا هي الإبل ، لأن أكثر المنافع هذه لا تصلح إلا فيها على العموم مع ما اختصت به من الحلق العظيم والإحكام العجيب، فن أجل ذلك صدرها بالنظر فيها ، ثم إنه أردفها بذكر النظر في خلق السموات ، ووجه الملاءمة بيتهما هو أن قوام هذه الانعام ومادة المواشي إنما هو بالرحي وأكل الحلا، وكان ذلك لا يكون إلا بنزول المطر من السهاء . . . وهكذا أخذ العلوى يبين أهمية هذه الاشهاء في حياة العربي وارتباط بعضها بيعض (۱).

وقد أشار الزمخشرى إلى كل هذه المعانى بقوله :

فإن قلت كيف حسن ذكر الإبل مع السماء والجبال والارض ولا مناسبة ؟ قلت قد انتظم هذه الاشياء نظر العرب في أوديتهم وبواديهم فانتظمها الذكر على حسب ما ينظمها نظرهم(٢) .

### التقديم والتأخير :

أشرت فى بيان أثر السكشاف فى المثل السائر إلى أن ابن الآثير فاته أن يدرك مذهب الزمخشرى فى تقديم المفعول ، حيث توهم أنه لا يكون عند الزمخشرى إلا للاختصاص وأن ابن الآثير خالفه كما خالف أكثر البيانيين حين جعل تقديم المفعول لامرين أحدهما الاختصاص والثانى مراعاة المشاكلة اللفظية .

وقد أشرت إلى أن الزمخشرىلايقول بلزوم التقديم للاختصاص دائمًا، وإنما يرى ذلك غالبًا لا لازمًا .

وقد تأبع العاوى ابن الآثير في هذا الفهم ، فتوهم هو الآخر أن الزمخشرى قائل بازوم التقديم للاختصاص وذكر رأى ابن الآثاير ثم اختار رأياً وسطاً ، وهو أنه لا منافاة بين الاختصاص ومراعاة المشاكلة اللفظية ، فالتقديم قد يفيد أحدهما وقد يفيدهما مماً .

<sup>(</sup>١) الطراز ۱۲ مي ١١١ م ١١٠٠

<sup>(</sup>٢) المكتاف چه من ٩٥٠

وهذا راجع إلى أن العلوى لم يكن متعمنا فى كناب الكشاف وإنما كان يقيم آراء الزمخسرى من الكتب التى أشارت إليها ، ولذلك نجد أكثر ما أخذه من الكشاف لم يكن أخذا مباشراً من هذا الكتابوإنما كان إفادة من كتب تأثرت ببحث الكشاف ، والذى يهمنى ذكره هنا أن العلوى أفاد بعض التحليلات فى باب النقديم بما ذكره ابن الآثير فى كتابه رهومأخوذ من الكشاف، وقد أشرت باب النقديم بما ذكره ابن الآثير فى كتابه رهومأخوذ من الكشاف، وقد أشرت إلى ذلك فى موضعه ، يقول العلوى ، ومن هذا \_ يعنى تقديم الخبر على المبتدأ \_ وظنوا أنهم ما نعتهم حصونهم من الله ، فإنما قدم قوله ما نعتهم حصونهم من الله وهو خبر المبتدأ فى أحد وجهيه ليدل بذلك على فرط اعتقادهم لحسائتها ومبالفة فى شدة و ثوقهم بمنعها إيام ، وأنهم لا يبالون معها بأحد ولا يتال فيهم تيل وفى تقدير (م) اسما ، وإسناد المنع والحصون إليهم ، دلالة بالغة على تقريرهم وفى تقدير (م) اسما ، وإسناد المنع والحصون إليهم ، دلالة بالغة على تقريرهم فى فرة ومنعة لا ترمى حوزتهم ولا يغزون فى عقر داره (٢٠٠٠)

وهذا مذكور في المثل السائر وأصله في السكشاف(٢) .

وإنما رجعت أن العلوى أفاد هذا من المثل السائر ولم يأخذه من النكشاف لانه ذكر مع هذه الآية قوله تعالى وفإذا هي شاخصة أبصار ألذين كفرواء وقوله عليه السلام وقدسئل عن ماء البحرفة ال: (هو الطهور ماؤه الحل مينته) ، ولم يقد كر الديث الشريف في هذا الموضع وكل هذا مذكور في المثل السائر كا هو مذكور في الطراز ،

ويقول العاوى: اعلم أن الهيئين إذا كان كل واحد منهما مختصا بصفة تقتضى تقديمه على الآخر فأنت بالحيار في تقديم أيهما شئت وهذا كقوله تعالى و ثم أوو ثنا السكناب الذين اصطفينا من عبادنا فهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالحيرات ، فإنما قدم الطالم لنفسه لاجل الإيذان بكرتهم وأى معظم المثلق على فالم نفسه ، ثم نهى بعدم بالمقتصدين لاتهم فليل بالإصافة إلى الطالمين ، ثم نلك فالمسابقين وم أفل من المفتصدين فلا جرم ، قدم الاكثر ثم بعده الاوسط مم

<sup>. (</sup>١٠) الطراق ج٢ ص ١٩٥

<sup>(</sup>٢) ينظر المثل المائر جه من ٢٧٩ ، ٢٧٩ والكفاف جه من ٢٩٩ ( ٢٠)

ذَكُرُ الْأَفَلُ أَخْرًا لما أشرنا إليه ، ولو عكست هذه القضية فقدم السابق لشرقه على البكل الم الني بالمقتصد لانه أشرف عن ظلم نفسه لم يكن فيه إخلال بالمعنى فلا جرم روعي في ذلك تقديم الافضل فالافضل ، ومما ينسحب ذيله على ما قررناه من العنابط قوله تعالى ، وأنزلنا من السماء ماء طهورا لنحي به بلدة ميتا ونسقيه بما خلقنا أنعاما وأناسي كثيرا ، فقدم حياة الارض لانها سبب في حياة الحلق، فلاجل هذا قدمت لاختصاصها بهذه الفضيلة، ثم قدم حياة الأنعام على حياة الناس لمــا فيها من المعاش للخلق والقوام لاحوالهم ، فراعي في النقديم ما ذَكرناه، ولو قدم ستى الخلق على ستى الانعام لاختصاصهم بالشرب، وقدم ستى الانعام على الارض لكان له وجه ، لأن الحيوان أشرف من غيره ، فكل واحد مهنهما مختص بفصيلة يجوز تقديمه لاجلها فلاجل هذا ساغ فيه الامران كما ترى ، ويما نورده من ذلك قوله تعالى و والله خاق كل دابة من ماء فمنهم من يمشى على بطنه، ومنهم من يمشي على رجاين ، ومنهم من يمشي على أربع، و إنما قدم المساشي على بطنه لانه أدل على باهر القدرة وعجيب الصنعةمن فيره، وثني بمن يمشي منهم على رجلين لانه أدخل في الاقتدار بمن يمشي على أربع لاجل كثرة آلات المشيء فيكون التقديم على هذا من باب تقديم الاعجب في القدرة فالاعجب، ولو عكس الآمر في هذا تقدم المساشي على الآربع ثم ثني بالمساشي على رجلين ثم ختمه بالماشي على بطنه لكان له وجه في الحسن وعلى هذا يكون تقديمه من باب الأفضل فالأفضل(١٠).

وهذا مأخوذ من المثل السائر `وقد نظر ابن الآثير إلى ما ذكره الرمخشرى في هذه الآيات وأخذ تحليله لها وبيان سر التقديم فيها وأمناف إلى كلام الرمخشرى: أنه إذا كان الشيئان كل واحد منهما مختصاً بصفة فأنت بالخيار في تقديم أيهما شئت في الذكر . وذكر هذه الآيات مثالا لحدا النوع ، وهذا ماذكره العلوى .

وأفهم من هذا السكلام أننا لو قلمًا وأنزلها من السماء ماء طهورا لنسقيه بما خلقتًا أناسي كثيرًا وأنعامًا ولنحيي به بلدة دميتًا، وقلمًا ثم أوراتنا الدكتاب الذين

<sup>(</sup>١١) القراد ٢٠ ين ١٧ ١ ٢٠ ١ ١٠٠٠

اصطفينا من عبادنا فنهم سابق بالخيرات ومنهم مقتصد ومنهم ظلم لنفسه . وقلنا: والله خلق كل داية من ماء فنهم من يمشى على أربع ومنهم من يمشى على رجاين ومنهم من يمثى على بطنه لم تنقص بلاغة الآيات ، ولسكان لها وجه من الحسن ما دام النقديم والتأخير سواء ، ولا شك أن هذا رأى آ فل و نظر فاصر ، وذلك لانه تجاهل لمقتضيات الاحوال ومتطلبات المقامات ، فإذا كان الشيئان كل واحد منهما مختصا بصفة فإننا لسنا بالحيار كما قال ابن الآثير وتبعه العلوى وإنما طينة أن اقدم التيء المختص بصفة يقتض المقام تقديمها علىغيرها . فلما كان المراد ــ والله أعلم بمراده \_ بيان حال من أورثهم الله السكتاب وأن أكثرهم على ظلم تفسه وقليل منهم المقتصد وأفل منه من سبق بالخيرات تاسب عدّا أن يقدم الاكثر لانه الاعرن على المراد ولان فيه مبادرة بالمتاب على تفريط المؤمنين فى حق أنفسهم ، فأكثرهم ظالم لنفسه ، ولمساكان المراد بقوله تعالى . وأنزلتا من السماء ماء \_ بيان دقة صنع الحسكم سبحانه وإحكام ما في هذا السكون على نظام دقيق وارتيب عجيب جاء بهذا الزتيب المؤذن بترتب الاسباب وبيان ما عليه أمر الناس ومعاشهم في هذه الآرض الميتة التي أحياها الله بالمناء فأحيا فيها أنعامها فكانت حياة الناس وكان متقلبهم ، ولمساكان المراد بقوله تعالى . والله خلق كل دابة ، إظهار آثار قدرة الله سبحانه كان الألسب ذكر الاحجيه، فقدم من يمشي على بطنه ثم من يمشي على رجلين إلى آخره .

لهذا لم تسكن مراعاة الصفات الآخرى مسايرة لقانون البلاغة ، وليس قيها شيء من الحسن كما يقول العلوى وابن الآثير ·

ويفيد العلوى بمساكتبه ابن الآثير متأثراً بالسكشاف في تقديم الظرف قه النبي ، ويذكر ما ذكره الزمخشرى في الآبتين المشهودتين ، لافيها غول ، ولا ريب فيه .

يقولاالعلوى ، أما إذا كان وارداً فى المتنى فقد يرد مقدماً، وقد يرد مؤخراً، فإذا ورد مؤخراً افاد النفى مطلقاً من غير تفصيل وحذا كقول تعالى لاربب فيه فإنه قصد أنه لا يلحن به الربب ولا يخالطه لأن التقى التعنق بالربب نفسه فلا جرم كان منفياً من أصله بخلاف ما لو قدم الغرف فأنه يغيد أنه متعالف لفته ومن

الكتب، فانه ليس قيه ربيب بل في خيره كما لو قلت: لاحيب في هذا السيف فإنه القي الديب عنه على جهة الإطلاق بخلاف مالو قلت هذا السيف لافيه عيب ، ولحذا أخره هنا وقدمه في قوله تعالى : و لا فيها غول ولا هم عنها ينزفون به لان القصد هنا تفصيلها على خيرها من خور الدنيا ، والمعنى أنه ليس فيها ما في خيرها من الفول وهو الحار الذي يصدع الرؤوس، أو يريد أنها لا تغنالهم بإذهاب عقولهم كما في خيور الدنيا () .

وجِدًا مَفَادُ مِن المثلُ السَّائرُ وأصله في الكُفَّاف(٢) .

#### معاتی الحروف :

ويتاثر العلوى بابن الأثاير في معانى الحروف ويذكر التحليل الفذ الذي . أشار إليه الرمخشرى في قوله تعالى ، وإنا أو إيا كم لعلى هدى أو في مشلال . مبين ، وفي قوله تعالى ، إنما الصدقات للفقراء ، . . . يقول العلوى :

فانظر إلى يراعة هذا المعنى المقصود، وجزالة هذا الانتظام بمخالفة موقعى هذين الحرفين فإنه إنما خولف بينهما فى التلبس بالحق والباطل، والدخول فيهما، وذلك من جهة أن صاحب الحق كأنه لمزيد قوة أمره وظهور حجته، وفرط استظهاره راكب لجواد يصرفه كيف شاه، ويركضه حيث أراد، فلأجل هذا جعل ما يختص به معدى بحرف على الدال على الاستملاء بخلاف صاحب الباطل فإنه لفشله وضعف حاله كأنه يتفصس فى ظلام وموضع سافل لايدرى أين يتوجه، ولا كيف يفعل، فلهذا كان الفعل المتعلق بصاحبه معدى بحرف الوعاء إشارة إلى ما ذكره الله تعالى فى سورة يوسف حيث قال و تالله إنك ما في حيث قال و تالله إنك منطاك القديم و منطاك القديم و م

ثم يقول في الآية الثانية : فهذه أصناف تمانية جمل الله الصدقات مصروفة فيهم لكونهم أهلا لها ومستحقين لصرفها ، لـكن الله تعالى خص المصارف الآريعة الآول باللام دلالة على الملك والاعلية للاستحقاق وعدل عن اللام إلى حرف

١١) الطراز ١٠٠٠ ١٠٠٠

و الماك الماكر جلا من ١٩٠٩ و ١٩١١ والمكتاب جا من ١٧ و الماكر على ١٠٠٠ و الماكر على ١٩٧٠ و الماكر على ١٩٠١ و الماكر على الماكر

الوعاء في الاستاق الاربعة الاخر وماذاك إلا اللايذان بأن الاستجما أرسخ في الاستجمال الستجمال الستجمال السنجمة وأعظم حاجة في الافتفار من حيث كانت دفي دالة على الوحاء، وأن فنج على أنهم أحقاء بأن توضع فيهم الصدقات كما يوضع الشيء في الوعاء، وأن يحملوا مظنة لها وذلك لما في فك الرقاب وفي الغرم من الحلاص عن الرق والدين المذين يشتملان على النقص وشفل القلب بالمبودية، والغرم، ثم تسكر ير الحرف في قوله وفي سبيل الله قرينة مرجحة له على الرقاب والفار مين وكان سياق السكلام يقتضى أن يقال وفي الرقاب والفار مين وسبيل الله وابن السبيل ، فالما جيء يقتضى أن يقال وفي الرقاب والفار مين وسبيل الله وابن السبيل ، فالما جيء في مرة ثانية ، وفصل بها سبيل الله ، علم أن السبيل آكد في الاستحقاق بالصرف فيه من أجل حمومه وشبوعه لجميع الفربات الشرعية والمصالح الدينية (١) .

### الإبهام والتفسير :

ويأخد العلوى من المثل السائر الفصل الحاص بالإبهام والتفسير وتكاد لا تجد شيئاً يمسكن أن ينسب إلى العلوى في هذا الفصل .

يقول العلوى ، اعلم أن المعنى المقصود إذا ورد فوالكلام مهما فإنه يقيده بلاغة ، ويكسبه إعجاباً وفخامة ، وذلك لانه إذا قرع السمع على جهة الإبهام فإنه السامع له يذهب في إبهامه كل مذهب ، ومصداق هذه المقالة ، قوله تمالى ووقعنينا إليه ذلك الامر، ثم فسره بقوله وأن دابر هؤلاء مقطوع مصبحينه ... فني إبهامه أول وهلة ثم تفسيره بعد ذلك تفخيم للامر وتعظيم لشأنه ء فإنه لو قال وقضينا إليه أن دابر هؤلاء مقطوع . . لم يسكن فيه من الفخامة والوتفاع مكانه في الفصاحة مثل ما لو أبهمه قبل ذلك ، ويؤيد ما ذكر اله هو أن الإيهام أولا بوقع السامع في حيرة وتفكر واستمظام لما قرع سمه فلا تزاله نفسه تفزع إليه و تشتاق إلى معرفته والاطلاع على كنه حقيقته ، ألا ترى أمك إذا فلت هل أدلك على أكرم الناس أبا وأفعنلهم فعلا وحسباً وأمضاه هزيمة وأنفذهم وأيا أدلك على أكرم الناس أبا وأفعنلهم فعلا وحسباً وأمضاه هزيمة وأنفذهم وأيا أدلك على أكرم الناس أبا وأفعنلهم فعلا وحسباً وأمضاه هزيمة وأنفذهم وأيا الاكرم ثم تقول فلان فإن هذا وأمثاله يكون أدخل في مدحته عنا لو قلط فلان الاكرم الإفضل الانبل، وماذاك إلا لاجل إباءه أولا وتفسير وثانياً وكل ذلك يؤكد

ق تفسك عظم البلاغة في الكلام إذا أبهم أولاً فم فسر الماياً (١) .

ويذكر في هذا الفصل قوله تمالى وإن هذا القرآن يهدى للتي هي أقوم ، ويقول فيها : يريد بذلك العاريقة أو الحالة أو الخصلة إلى غير ذلك من المحتملات المتعددة، وأى شيء من هذه الأمور قدرته فإنك لا تجد له من البلاغة وإن بالفت في الإنهام عن جهة أن الوهم يذهب الإنهام عن جهة أن الوهم يذهب معه كل مذهب لما فيه من المحتملات المكثيرة (٢) .

وقوله تعالى و وقال الذى آمن ياقوم اتبعونى أهدكم سبيل الرشاد يافوم إنما هده الحياة الدنيا مناع و إلى قوله وبغير حساب، ويقول فيه ألا ترى أنه أبهم الرشاد كيف حاله ثم أوصحه بعد ذلك بأن افتتح كلامه بذم الدنيا وتحقير شأنها وتعظيم حال الآخرة والاطلاع على كنه حقيقتها ، ثم ذكر الاعمال حسنها وسيئها وحاقبة كل شيء منها ليرغب فى كل حسنة ويزهد من كل سيئة ، فكانه قال سبيل الرشاد ما اشتدل عليه هذا الشرح العظيم (٢) .

وهذا مأخوذ من المثل السائر كما قلت وأصله في السكشاف(٤) .

ثم إن العلوى في هذا الفصل قد يأخذ من السكشاف أخذاً مباشراً حين يذكر تعليلات اليست في المثل السائر وذلك كقوله :

وعا يجرى على هذا الاسلوبةوله تعالى و وألق ما فى يمينك تلفف عاصنعوا .
كأنه قال ألق هدا الامر الهائل الذى فى يمينك فإنه يبطل ما أنوا به من سحرهم العظيم و إقدكهم العكبير ، وكما يرد على جهة التعظيم كما أشرنا إليه فقد يكون واردا على جهة التعظيم كما أشرنا إليه فقد يكون واردا على جهارته على جها التحقير كأنه قال وألق العويد الصغير الذى فى يمينك فإنه مبطل على حقارته وصغره ما أنوا به من الكذب المختلق والزور المأفوك تهكما بهم وازدراء بعقولهم وتسفيها الاحلامهم (٥٠).

<sup>(</sup>۱) الطراز ح۲ س۷۹ ، ۲۷

<sup>(</sup>٧) الطراز ٢٧

<sup>(</sup>۴) الطراز ۱۰۰ س۲۸

<sup>(</sup>ع) ينظر بالمثل السائر جا مي ٢٠٠١ و١٠٠٠ ، ٢٠٠٠ والسكفاف جا س ٤٠٠٠ وها بعدها .

<sup>(</sup>٥) الطرائر جا س ٨١

وهذا مأخوذ من قول الزمخشري في هذه الآية .

وقوله ماني بمينك ولم يقل عصاك جائز أن يكون تصغيراً لما أي لاتبال بكثرة حبالهم وعصيهم وألق العويد الفرد الصغير الجرم الذي في بمينك فإنه بقدرة الله يتلقفها على وحدته وكشرتها وصغره وعظمها ، وجائز أنَّ يكون تعظيما لهـ أى لا تعتفل بهذه الاجرام السكبيرة السكشيرة فإن في بينك شيئاً أعظم منها كلها وهذه على كثرتها أفل شأءًا وأنذره عنده فألقه يتلقفها بإذن الله ويسطها(٢) .

### توكيد الضائر:

ويتأثر العلوى في توكيد الضائر بابن الآثير ويضيف إليه أن التوكيد لايكون حتماً واجباً في السكلام ، وإنما هو بين الجواز والترجيح ، ولعله فهم هذا من قول ابن الاثير في جماع أمر التوكيد : إن المعنى إذا كان ثابتًا في النفوس فأنت بالحيار في التوكيد وعدمه ، وإذا كان المعنى مشكوكا فيه أو منكراً فالأولى التوكيد، ولما جعل ابن الآثير توكيد السكلام الذي من شأنه أن ينكر من باب الأولى فهم الملوى أن هذا غير الوجوب لاله تاقي كلام ابن الاثير بمقلية الفقيه وتسي أن الاستحسان في علم البلاغة كالوجوب في علوم الشريعة ، ثم ذكر العلوى في توكيف المتصل يمثله فوله تعالى وقال ألم أفل إلك لن تستطيع مبى صبراء من غير تأكيه ثم قال في آية القتل الثانية وقال ألم أقل لك إنكان تستطيع ممى صبرا ، بالتأكيد، والتفرقة بين الامرين هو أنه أكد الضمير في الثانية دون الاولى لأن المخالقة في الثانية أعظم جرما وأدخل في التصنيف لاجل الإصرار على المخالفة ، فلهذا وود العتاب مؤكداً بعد الخلاف لما ذكرناه (٤٠٠.

وقد أشرت في دراسة المثل السائر إلى أن مذا ليس من تأكيد المتصل بالمتصل كما ذكر ان الآثير ، وإنما هو من ذكر المتعلق وحذفه ، وقد تغيه إلى صدّا ابن أبي الحديد ، وقد ذكره العلوى مثالًا كتوكيد المتصل بالمتصلى بعد ما مثل له

<sup>(</sup>١) الكفاف جه ما ١٠ (۲) الطراز ۱۶۰ می<sup>۲</sup> ۲۶

بقواله إنك إنك العالم ، والفرق بين الآية والمثال ظاهر ، وكان عليه أن يتنبه إلى مذا (١).

ثم ذكر العلوى فى توكيدالمتصل بالمنفصل أوله تعالى دفأوجس فى نفسه خيفة هوسى قلمنا لا تعنف إنكأنت الاعلى ، وذكر فيهاكلام ابن الآثير، وقد أشرنا إلى أنه مأخوذ من السكشاف (٢).

#### الإيجاز والإطناب:

لم يذكر العلوى الإيماز مع الإطناب كما يفعل أكثر البلاغيين ومنهم ابن الإثاير ، وإنما درس الإيماز في الباب الثانى الذي ذكر فيه الدلائل الإفرادية وبيان حقائقها . ثم درس الإطناب في الباب الثالث الذي ذكر فيه مراعاة أحوال التأليف وبيان ظهور المعانى المركبة ، وقد أفاد في كل فن من هذين الفنين عا ذكره صاحب المثل السائر فائدة كبيرة ، ويعنيني أن أشير إلى ما يرجع أصله إلى كتاب الكشاف ما دمت معنيا ببيان أثره في الدراسة البلاغية .

فنى حذف الجملة يذكر العلوى منها حذف الاسئلة المقدرة ، ثم يشهد إلى أن هذا يلقب علوم البيان بالاستثناف ، وأنه يأتى على وجهين أحدهما بإعادة الصفات المتقدمة كنا فى قوله تعالى و هدى للمتقين الذين يؤمنون بالغيب ، إلى قوله وأولئك على هدى من رجم وأولئك هم المفلحون ، ويذكر فيها ما ذكره ابن الاثير متأثراً بما فى الكشاف .

هم يذكر الوجه الثانى أى الذى لا يكون الاستثناف فيه بإعادة الصفات، وعثل له بقوله تعالى و مالى لا أعبد الذى فطرنى و إليه ترجعون ، إلى قوله و فاسمون ، وبذكر كذلك ما ذكره ابن الاثير متأثراً بالكشاف، ثم يشير إلى أن حذف الامثلة المقدرة له أمثلة كشيرة ، ولسكنه يكتنى بهذين (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر المثل السائر جلا مر١٩٧ والسكماف جلا س٧٤٥

<sup>(</sup>۷) ينظر الطراز چ۲ مي ۱۵۷ والان اليائر چ۲ مي ۱۹۰،۰۹ والسكفان، چ۲ مي ۱۹۰،۰۹ والسكفان، چ۲ مي ۱۹۲ و ۲۸۲ و ۲۸ و ۲۸۲ و ۲۸ و ۲

والضرب الثائى من ضروب حذف الجل ، الحذف من جهة السبب سوا. كان المحذوف من جهة السبب سوا. كان المحذوف مسببا والمذكور سبباً كقوله تعالى : . وماكنت جمائب الغربي إذ قصيبا إلى موسى الآمر وماكنت من الشاهـــدين وللكنا أنشأنا قرونا فتطاول عليهم العمر ، أو كان المحذوف سبباً والمذكور مسبباً كقوله تعالى . فإذا قرآت القرآن فاستعذ بالله ، وكقوله تعالى : . يا أبها الذين آمنوا إذا قتم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم ، .

ثم يذكر في هذه الآيات ما ذكره ابن الآثير متأثراً بالسكشاف (٩٠٠ .

ویذکر فی حذف المفعول قوله تعالی : . و لما و ود ما مدین و جد علیه آمة من الناس بسقون ، وقوله تعالی : . و لو شاء الله لذهب بسمعهم ، ، ویذکر فیهما ما ذکره ابن الاثیر متأثراً بالزمخشری و إن کان الزعشری قد تأثر هو الآخر بما ذکره الجر جانی ، وقد أشرت إلی هذا (۲).

ويذكر الإيماز بالتقرير ، وهو الذي تسكون ألفاظه مساوية لمعانيه لا يزيد أحدهما على الآخر ، بحيث لو قدر نقص من لفظه لتعارق الحرم إلى معناه على قدو ذلك النقصان .

ووامنح أن جهور البلاغيين لايجملون مذا من الإيجاز، وإنما مو قسم برأسه، وهو المعروف عندهم بالمساواة .

ثم يذكر العلوى من أمثلته قوله تعالى: وقتل الإنسان ما أكفره من أنه شي خالقه من نطقه من نطقه خلقه فقدره ، . ثم يقول في تحليله ، فقوله قتل الإنسان أبلغ دعاء على الإنسان لما فيه من إذهاب الروح بسرعة وفجات، وهو أعظم في القجيمة ، وقوله ما أكفره تعجب من شدة الإفراط في كفره لنعمالله، فلا يكاديقرع السمع أسلوب أغلظ من هذا الدعاء والتعجب ولا أبلغ في الملامة ولا أقطع الدعدة ولا أعظم دلالة على السخط مع تقارب أطرافه وقصر مثته (۲) .

<sup>(</sup>۱) ينظر العاراز ج٢ مي ٩٩ ، ٩٦ والمائر ج٢ مي ٣٨٧، ٢٨٥ ، ٢٨٦ والسكفاف ج٢ مي ٣٢٩ ، ج٢ مي ١٩٤ ، ج٩ مي ٤٩٤

رهاف جه می د ۱۰ م می ۱۰ و ۱۰ و المثل السائر چه می ۱۰ م ۲۰ م ۲۰ م ۲۰ م. ۲۰ م

۵. ۲ ، والسكفائد ۱۳۰ من ۲۹ من

<sup>(</sup>۲) الطراق ج<sup>ود</sup> من ۱۲۲

ويذكر الإطناب الذي يقع في الجملة الواحدة ويبين أنه قد يكون وارداً على جهة الحقيقة ، وقد يكون وارداً على جهسة المجاز ، ومثال الوارد على جهة الحقيقة قولنا رأیته بمینی وقبضته بیدی و وطنته بقدمی ، وذقته بلسانی، و منه قوله تمالی : و ذالكم قو لدكم بأفراه كم، وقوله تعالى و إذ تلقونه بألسنتكم وتقولون بأفواهكم، وهذه الطريقة تأتى في كل شيء يعظم مناله ويعز الوصول إليه ، وأنه يؤتى مذكر هذه الادرات على جهة الإطناب دلالة على نيله وأن حصوله غير متعذر . وقد جاءت هذه الآيات على هذا الاسلوب لانها رد و إنكار لما كان من المنافقين في شأن الإفك ولما كان من بعضهم في جمل الزوجات أمهات، وفي جمل الادعياء أيناء، وهذه أمور عظام ، فأعظم الله فيها الرد والإنسكار ويذكر من ذلك توله تعالى . ما جمل الله لرجل من قلبين في جوفه ، ومعلوم أن القاب لا يكون إلا في الجوف، والغرض المبالغة فيالإنكار بأن يكون الانسان قلبان، ومنه قوله تعالى : . فخر عليهم السقف من فوقهم ، وهذه الآيات مذكورة بتحليلها الذي ذكره ابن الأثير في كتاب المثل السائر ، وقد أشرت إلى أن ابن الآثير أفادها من الـكشاف و إن كان الزمخشري يَلحظ في بعض هـذه القيود ملحظا آخر دقيقاً زائداً على ما ذكروه ، فقد ذكر أن المراد بقوله تعالى و وتقولون بأفواهكم ، أن هذا القول لا يتجارز الأفواه وليس ترجمة عما في القارب وشاهد هذا المهني قوله تمالي : • يقولون بأفواههم ما ليس في قلوجِم، فكان بيانه لقيمة القيد في قوله تمالى : و فخر عليهم السقف من فوقهم ، وفي قوله تعالى : دما جمل الله لرجل من قلبين في جوفه ، أوضح وأجلى(٢) .

الاً ﴾ ينظر المثل الماثر جلا بي ٢٣٣ ء ٢٣٤ والسكفاف جه من ٢٠٥ ، ٢٠٥

<sup>(</sup>۷) ينظر الفاراز ۱۲۳۰ من ۲۳۰ و ۲۳۱ و المثل السائر ۱۳۰ من ۱۳۹ و ۱۳۹ و ۱۳۹ و ۱۳۹ و ۱۳۹ و ۱۳۳ و ۱۳۳ و ۱۳۳ و ۱۳۳ و والسكاهاف ۱۳۳ من ۲۰۱۲ من ۲۳۳

ومثال ما جاء من الإطناب في الجلة على جهة الجاز قوله تعالى و فإنها لاتعمى الأبصار وللكنبيا تعمى القلوب التي في الصدور . يقول العاوى فيها فالقائدة يذكر الصدور مهنا وإن كانتالقلوب حاصلة فهالصدور على جهة الإطناب يذكر المجاز وبيانه هو أنه لمـــا علم وتحقق أن العمى على جهة الحقيقة إنما يكون في البصر وهو أن تصاب الحدثة بما يذهب تورحاً ويزيله ، واستنهاله في القلوب إنما يكون على جهة التجوز وبالتشبيه فلما أويد ما هو على خلاف المتعارف من لسبة العمى إلى القلوب ونفيه عن الابصار لا جرم احتاج الامر فيه إلى زيادة تصوير وتعريف ليتقرر أن مكان العني هو القائرب لا الايصاد (١) . وليس في هسفة تغيير كبير عما ذكره ابن الآثير وأخذه من الكشاف (٣) .

### الكناية والتعريض

والعلوى معنى بتحرير الحدود وسلامتها وموافقتها لقواعه المنطق وأشروط في الماهيات ولذلك كان كثير من جهده مبذولا في مناقشة التعاريف وبيان أوجه الفساد فيها كما فلنا ، وهو مخالف الزمخشري في حذا المنزع ، فقد كان الزعشري متساعًا في بعض حدوده إذ إنه لم يكن معنياً بتقرير قواعد العلم كما كان معنياً بإبراز بلاغة القرآن الممجزة وتوضيح ما تنطوى عليه العبارة القرآنية من أسراو وخصائص بلغت فيها حداً معجزاً .

ويما يذكر في هذا الجال أن الزعنشرى وإن كان معنياً ببيان عاسن العياوة فقد كانت منه لفتات في القواعد والأصول كانت منارآ الدارسين من يعده ، من ذلك النفريق كما قلت بين السكناية والنمريض ، وجمل التعريض معالولا عليه بِالسَّيَاقُ وَقَرَانَ الْآحُوالُ ، وليس دَاخَلًا فَي دَلَالُهُ الْأَلْفَاظُ الْحُقِيقِيَّةُ وَالْجِئْلُويَةِ ، وشرطه في الكناية إمكان المعنى الحقبتي ، وكان هذا التحديد البين طريقاً واضحاً سار فيه كثير من البلاغيين من بينهم ابن الأثير والعلوى وبعض من رجال مدرسة المفتاح .

<sup>(</sup>١) الطراز جه س٢٣٧

<sup>(</sup>٧) ينظر المثل السائر ج٢ مر ٢٠٤ والشكفاف ، ج٣ صرفة ٩ الدرين و ١٠٠٠

وقد أشرت إلى أن هناك مشابة بين تعريف ابن الآثير للكناية والتعريض وما ذكره الزمخشري فيهما .

وإذا كان العلوى ناقش هذين الثمريفين فى كتاب المثل السائر فإنه لم يبعد فيما اختاره عا ذكره ابن الآثير، وكانت زيادته مى تحرير العبارة على أصول شروط الماهيات . بيان ذلك :

أن ابن الاثير حرف الكناية بقوله كل لفظ دل على معنى يجوز حمله على جانبي الحقيقة والمجاز ، وقد نظر العلوى في هذا التعريف فوجد فيه فساداً لامرين :

الأول هو أن المعنى الواحد المذكور فى التمريف لا يجوز حمله على الحقيقة والمجاز ، ولذلك اختار فى تعريفه أن يقول : كل لفظ دل على معنيين مختلفين حقيقة وبجازاً وهذه ملاحظة دقيقة لسلم للعلوى بها .

والامر الثانى هو إمكان دخول الاستمارة فى هذا التمريف لان قولنا أسد يدل محقيقته على السبع وبمجازه على الشجاعة ، ولم يكن على حق فى هذا الاعتراض ، لانه لا يمكن حمل أسد على المعتى الحقيقى فى أسلوب الاستعارة ، لان القرينة ماءمة من إرادة المعنى الحقيقى ، فتمين المصير إلى المجاز .

ولم يكن التعريف الذي اختاره بعيداً في مضمونه عن هذا التعريف كاقلت ولم يكن العبارة(١).

وفي التمريض يمترض على قول ابن الآثير إنه اللفظ الدال على الشيء من طريق المفهوم لأن طريق المفهوم كما يقول العلوى داخل في دلالة اللفظ ، وقد وضح ذلك بذكر مفهوم الموافقة كقوله عليه السلام ولا تضحوا بالعوراء ، فإنه يدخل فيها العمياء ومفهوم المخالفة كقوله عليه السلام ولا تبهموا الطعام بالطعام بالطعام الاعمرى فيه الربا كما ذهب الشافعي، ومدلول الاحمال عليه باللفظ ، وبهذا الموافقة والمخالفة مأخوذ كلاهما من جهة الملفة ومدلول عليه باللفظ ، وبهذا لا تحكون عبارة ابن الآثير دالة على مراده كما زحم العلوى، لأن التعريض يكون عنارة ابن الآثير دالة على مراده كما زحم العلوى، لأن التعريض يكون عنارة ابن الآثير دالة على مراده كما زحم العلوى، لأن التعريض يكون عنارة ابن الآثابالله ...

Section of the section of

<sup>(</sup>١) يعلى الطوال جاد من ١٩٧٧م و١٩٧٧م و ١٠٠٠ من ١٠٠٠ من

والذي أراه أن ابن الآثير قصد بتعريفه ما هبر عنه العلوى في تعريفه الذي اختاره وهو قوله : التعريض هو المعنى الحاصل هند اللفظ لا به ولم ينظر أبن الآثير إلى اصطلاح الآصوليين وتقسيمهم المفهوم إلى هفهوم موافقة ومفهوم مخالفة واعتبارهما من مدلولات الآلفاظ(۱).

ثم إن ما ذكره العلوى من النصوص الواردة على هذه الطريقة وتحليلاتها مذكور في المثل السائر وفي السكشاف . من هذا فوله تعالى في تصة إبراهم عليه السلام وأأنت فعات هذا بآلمتنا يا إبراهم قال بل فعله كبيرهم هذا فأسألوهم إن كانوا ينطقون . .

يقول العلوى ، فإنما أورد إبراهم صلوات الله عليه هذا الكلام على جهة النهكم والاستهزاء والسخرية بعقولهم، وذلك يكون من وجهين: أحدهما أنه لم يرد نسبة الفعل إلى كبير الاصنام وإنما قصد تقريره لنفسه وإثباته لها على ومز خنى و مسلك تعريضي يبلغ به إلزام الحجة لهم والتسفيه لحلومهم ، كأنه قال يا ضعفاء العقول وياجهال البرية كيف تعبدون ما لا يجبب إن حتل ، ولا ينطق إن كلم و تجملونه شريكا لمن له الحلق والامر ، فوضع قوله فاسألوهم إن كانوا ينطقون موجنع هذا (۲) .

لم يقول ومن ذلك قوله تعالى: وفقال الملا الذين كفروا من قومه ما تواك الا بشرا مثاننا وما تراك انبعك الا الذين م أراد لنا بادى الرأى وما ترى لسكم علينا من فعنل بل نظنكم كاذبين ، فهذه الآبات كلها موضعها في قصدم واعتقاده موضع التمريض بأنهم أحق بالنبوة وأن بوحاً لم يكن متميزاً عليهم ممالة بحب الإجلها أن يكون نبيا من بينهم فقالوا لو أراد اقد أن مجمل النبوة في أحد من المشر لسكانوا أحق بها دونه والتعريض في القرآن واود كثيراً بأحوال الكفرة في الهمر المسافي والرسوخ في قدم البلاغة (١) .

<sup>(</sup>۱) يتفار العاراق جه عن ١٩٨٠ ، ٣٨١ ، ٣٨٧ ، ٣٨٢

The state of the second of the

<sup>(</sup>٣) الطراز جا مي٣٨٧ ، ٢٨٨

و لمعل في العبارة الاخيرة تصحيفا والاصل ورسوخ القدم في البلاغة ، وهذه التحليلات ترجع إلى المثل السائر وقد أخذها ابن الاثير من السكشاف (١) .

#### التخييل :

وقد ذكر العلوى التخييل في دراسة البديع وهو في ذلك متأثر بالزملكاني صاحب التبيان. وقد أشار إلى أهمية هذا الفن وضرورة دراسته لآن كثيراً من آيات القرآن واردة على طريقته ، وقد جهل بمض الناس هذه الطريقة فوقعوا في التشبيه وهاموا في أودية الصلال .

#### يقول العلوى :

أهلم أن هذا النوع من البديع من مرامى سهام البلاغة المسددة وحقد من حقود لآليه وجمانه المبددة كثير التداور في كتاب الله تعالى والسنة الشريفة لما فيه من الدقة والرموز واستيلائه على إثارة المعادن والكنوز ومن أجل ذلك منل من ضلمن الجبرية بسبب آيات الهدى والضلال وعمل من أجله على الالمسلاخ عن الحكة والالسلال، وزل من زل من المشبهة باعتقاد القشبيه وزال عن اعتقاد الدوحيد باعتقاد ظاهر الاعضاء والجوارح في الآى فارتطم في بحر التمويه فهوأحق علوم البلاغة بالإنقان وأولاها بالفحص عن لطائفه والإمعان . . . ومن ثم قال الهين أدق ولا ألطف عن هذا الباب ولا أنفع لى عونا على تعاطى المشتبات من البيان أدق ولا ألطف عن هذا الباب ولا أنفع لى عونا على تعاطى المشتبات من كلام الله تعالى وكلام الانبياء ، ولعمرى اقد قال حقا و تطق صدقاً (٢) .

وقد ذكر فيه تقريرين ، التقرير الآول في بيان معناه ، والتقرير الثانى في بيان أمثلته ، وذكر تعريف المسيخ عبد الكريم ، ثم تعريف المطرزى ، ثم قال ، والمتعريف أن يقال هو اللفظ الدال بظاهره على معنى والمرادعيره على جهة التعريف ، ثم شرح النعريف، وذكر في التقرير الثانى أمثلة التخييل .

واللذي يعنيني هو أن أقف عند فهمه لكلام البيانيين في أمثلة التخييل لنعرف

<sup>(</sup>۱) ينظر المثل السائر ج۲ ص٧٧ ، والسكمالية ج۲ ص٨٩ ، ج٧ ص٤٠٠ (١) الطراز ج٢ ص٤٠ ٢

مذى قربه أو بعده من كلام الرعشرى، وقد أشار في بيان قيمة التخييل إلى ما ذكره الوعشرى فيه إشارة رضا وقبول.

قال العلوى: فن أمثلة التنزيل قوله تعالى دبل يداه مبسوطتان يتغنى كيف يشاه، وقوله تعالى وتجرى بأحيانا، وقوله تعالى دويبتى وجه ربك دو الجلال والإكرام، وقوله تعالى و وزله تعالى و وانصنع على حيى، وقوله تعالى و وافله تعالى و ونفخت فيه من روحى ، وقوله تعالى و فرطت فى جنب الله ، إلى غير ذلك من الآيات الموهمة بظاهرها للاحضاء والجوارح . ثم يذكر العلوى تأويل المتكليين طذه الآيات و تأويل البلاغيين .

أما المتكلمون فإنهم يؤولون هذه الظواهر الويلات وإن يعدت حذواً من مخالفة العقل ويعضدون الويلاتهم بأمور لفوية فيذهبون إلى أن المراد بالليد المنعمة، وأن المراد بالعين العلم .. إلى غيرذلك ، والعلوى لا يرضى بهذه التألويلات ويسم المتكلمين بالجهل بعلوم البيان ، فجاءت تأويلاتهم وكيكة يزدريها علماء اليلاغة .

ويقول في تأويل علماً. البلاغة والمجرى الثانى وهو الذي عول عليه علماء البلاغة والمحققون من أهل البيان وهي أنها جارية على نعت التخييل فهي في الحقيقة دالة على ما وضعت له في الاصل ، لمكن معناها غير متحقق ، وإنما هو أهر خيالى ، فاليد مثلا دالة على الجارحة والعين كذالك ، لمكن تحقق اليد والعين في حق الله تعمل غير معقول ، والمكنه جاو على جهة التخييل ، كن يظل شبحاً من بعيد أنه رجل فإذا هو حجر ومن يتخيل سواداً أنه حيوان فإذا هو شجر ، إلى غير ذلك من الخيالات .

وقد وضح هذا مرة ثانية بقوله في التفرقة بين تأويل المتكلمين وتأويل البيانيين فأما علما. البيان فإنهم وضعوها على معانيها اللغوية في كوتيا هالة على هذه الجوارح، الكنهم قالوا إن الجارحة خيالية غير متحققة ، وذلك بخلاف المتكلمين الذين حلوها على تأويلات بعيدة واغتفروا بعدها حدراً من مخالفة الإدلة المقلمة .

وأفهم من هذا أن البياءيين يقولون إن اليد دالة على يدخيا لية، وأن الوجه دال على وجه خيالى، وإن العين دالة على عين خيالية، وإن الإنسان يتخيل هذه الجو ادح كما يتخيل الشبح البعيد إنسانا فإذا هو حجر .

وإذا كان البيانيون قد اطلقوا هذه السكلمات هلى معانيها اللغوية إلا أنهم قالوا إن الجارحة هنا خيالية غير متحققة فيكف يكون اللفظ هنا دالا بظاهره على معنى والمراه غيره على جهة النصوير كما ذكر في النمريف؟ وهل يكون إطلاق لفظ الرجل على رجل متخيل غير حقيقي إطلاقا له على غير معناه؟ ولم سلنا له بهذا فهل يمكن أن يكون ذلك مراد البيانيين بالتخييل؟

وطينا أن نذكر الآن ما قاله الزمخشرى فى التخييل فى الموضع الذى أفاد منه العلوى ما ذكره فى فائدته، وأن نتبين كيف كان علماء البيان يفهمون هذه الصور التي جاءت على طريقة التخييل .

يقول في قوله تمالى: و والارض جيماً قبضته يوم القيامة ، والغرص من هذا السكلام إذا أخذته كما هو بجملته وبحموعه تصوير عظمته والتوقيف على كنه جلاله لا غير، من غير ذهاب بالقبضة ولا باليمين إلى جهة حقيقة أو جهة بجاز، وكذلك حكم مايروى أن جبريل جاء إلى رسول الله يتليق فقال يا أبا القاسم إن الله يمسك السموات يوم القيامة على أصبع والارضين على أصبع ، والجبال على أصبع ، والمبال على أصبع والشجر على أصبع ، وسائر الحلق على أصبع ، من يزهن فيقول أنا الملك ، فضحك رسول الله عليه وسلم وتمجب ، لائه لم يغيم منه إلا ما يفهمه علماء البيان من غير تصور إمساك ولا أصبع ولا هز ولا شيء من ذلك، ولمكن فهمه وقع أول شيء وآخره على الزبدة والحلاصة التي هي المبلالة على القدره الباهرة ، وأن الإفعال المظام الى تتحير فيها الإفهام والإذهان ولا تحراه المبارة في مثل همذه الطريقة من التخييل ، ولا ترى بابا في علم البيان المقربيات هن كلام الله تعالى في القرآن ، وسائر السكت السهاوية ، وكلام المشتبهات هن كلام الله تعالى في القرآن ، وسائر السكت السهاوية ، وكلام المشتبهات هن كلام الله تعالى في القرآن ، وسائر السكت السهاوية ، وكلام المشتبهات هن كلام الله تعالى في القرآن ، وسائر السكت السهاوية ، وكلام المشتبهات هن كلام الله تعالى في القرآن ، وسائر السكت السهاوية ، وكلام المشتبهات هن كلام الله تعالى في القرآن ، وسائر السكت السهاوية ، وكلام

الْأَلْبِياءَ ، فَإِنْ أَكْثُرَهُ وَعَلَيْتُهُ تَغْيِيلَاتَ قَدْ زَلْتَ فَيِهَا الْأَقْدَامُ تَفَيِّهَا فَلَكَ

والرعاشرى قد يكون أول من أدخل دراسة التحبيل بهدأ الوصوح ، في البلاغة الفرآنية وكان ابن المنير يتورعلى إطلاق هبارة التخييل على هذه العدود في الفرآن السكريم ، ويرى أن ذلك لا يرضى أهل السنة والجاعة ، وقد نوه العلوى بأهمية التخييل في دراسة القرآن ، وكلامه فيه قريب من كلام الزيخشرى ، فيو متأثر به في ذلك وإن كان لايقهم مراده .

وعلماء البيان كما يقول الزهخشرى يقع فهمهم أول شي. وآخره على التربيدة والحلاصة من هذه الاساليب ، من غير تصور إمساك ، ولا أصبع ، ولا هو أي إنهم لا يقولون إن هناك إمساكا خياليا ، أو أصبعاً خياليا ، أو هزآ خيائيا ، ولا يذهبون بالقبضة ولا باليمين إلى جهة حقيقة أو بجاز ، فليست هناك قبضة حقيقية ولا فبضة خيالية وإنما المراد تصوير عظمته والتوقيف على كنه جلاله ، فليس الذي ذكره العلوى في تفسير مراد علماء البيان بالتخييل هو ما نفهمه عن كلام الزمخشرى .

وقد ذكر الشهاب الحفاجي في حاشيته كما قدمنا أنالتخييل يطلق في اليلاغة على ثلالة معان ، الاول التمثيل بالامورالمفروضة، والثاني فرض المعاني وتخيلها ، والثالث قرينة الاستعارة المسكنية ، وليس شيء منها منطبقاً على ما ذكره العلوى عن علماء البيان وإنما هو أشبة ما يكون برأى السكاكي في قرينة المسكنية حيث يطابق الهظ الاظفار على أظفار متوهمة المعنية ، والفظ اليد على يد متوهمة المعمال ، إلى آخر ما هو معروف ويبعد أن يكون هذا مراد العلوى ،

## الإلهاب والتهييج :

ويذكر العلوى من أصناف البديع الإلهاب والتهييج ، ويذكر معناها اللتوى بم يذكر معناها اللتوى بم يذكر مفهومها في مصطاح هذاء البلاغة ، ويقول فيه ، فهما مقولان على كل كلام دال على الحث على الفعل لمن لا يتصور منه تركد ، وعلى ترك الفعل لمن

<sup>(</sup>۱) السكوال - ا ص ۱۱۱ ، ۱۱۱ ،

لا يتصور منه فقله، و لمكن يكون صدور الامر والنهى عن هذه ساله على جهة الإنظاب والتهييج على الفعل أو السكف لا غير ، فالامر مثاله قوله تعالى , فاعبد إلله عناساً له الدين، وقوله تمالى . فأنم وجهك الدين القيم ، وقوله تعالى , فاستقم كما المرعد، والمعلوم من حاله عليه السلام أنه حاصل على هذه الأمور كاما من حيادة الله تعالى. وإقامة وجهه الدين والاستقامة على الدعاء إليه لا يفتر عن ذلك ولا يتصور منه خلافها ، لأن خلافها معصوم منه الأنهياء فلا يمسكن عِصورِه مِن جَيْبَهِم ، والكن ورودها على هذه الأوامر إنما كان على جهة الجعاله يهذه الأوامر وأمثالها، وكذلك ورد في المناهي كقوله تعالى . فلا تكونن هن الجاهلين ، وقوله تعالى ۽ لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين ، وحاشاه أن يكون جاهلا، أر أن يفعل أفعال السفهاء، والجهال، وأنى يخطر بباله الشرك بالله وهو أول من دعا إلى حبادته وحث عليها ، وهكذا القول فيما كان واردًا في الاوامر والنواهي له جليه السلام ، فإنما كان على جهة الإلحاب على فعل الاوامر والانكفاف عن المناهي والتهييج لداهيته وحثاً له عِلَى ذلك ، فالآمر في حقه على تحصيل الفمل والـكف عن المناهي فيما كان يملم وجوده هليه، ويتحقق الانكفاف عنه، إنما هـــو على جهة التأكيد والحث بالتهييج والإلماب (۱) .

وقد أشرت في دراسة الأمر والنهى في بحث الجملة إلى الإلهاب والتهييج وقد أكثر الوعشري الحديث عن عده المعانى وقد ذكر هذه الآيات ، ولذلك ترى أن هدا النوع من البديع في كلام العلوى مستنبط من السكشاف ، وليس له فيه إلا أنه جعله صنفاً مستقلا ، وجمع فيه هذه الشواهد ، وهي منشورة في السكشاف .

وقد خنى على بعض الدارسين تأثر العلوى بالبحث البلاغي في الكشاف ، قَلْكُرُوا هذه التعليلات البلاغية الماخوذة من الكشاف شاهداً ودليلا على أن العلوى الديب ، متذوق ، قادر على أن يضع يدك على مواضع الحسن وينبهك إلى جهات الجمال في التعبير .

يقول الاستاذ الدكتور بدوى طبانة بعدما قرر احتام العلوى بالمسبأ الالعقلية

<sup>・177(1</sup>位4 24年上海の間に入り

والفقهية وعنايته بالعشبط ومعرفة الماهية يقول : وفي كثير من الأحيان تجديق الطراز كنابة أديب متذوق يضع بدك على مواضع الحسن وينبهك إلى جهالت الجال والكال في التمبير و من غير حاجة إلى حشود ، أو مصطلحات ، ومن غير لجوء إلى منطقأو استدلال ، وهاك نموذجا عاكتبه في الإبهام والتفسير : أعلم أن المعنى المقصود إذا ورد فبالكلام مبهماً فإنه يفيده بلاغة ويكسبه إحجابا وفضامة، وذلك لأنه إذا قرع السمع على جهة الإبهام فإن السامع له يذهب في إنهامه كل مذهب ومصداق هذه المقالة قوله تعالى ، وقضينا إليه ذلك الآمر، ثم فسره يقوله وأن دابر هؤلا. مقطوع مصبحين ، وهكذا في قوله تعالى . إن الله لا يستحى أن يضرب مثلاً ، فأجمه أولاً ثم فسره بقوله وبعوضة فما فوقها ، ، فني إبهامه في أول وهلة ثم تفسيره بعد ذلك تفخيم للامر وتعظيم لشأنه فإنه لو قال وتعنينا إليه أن دا بر هؤلاء مقطوع و إن الله لا يستحى أن يضرب مثلاً بعوضة ، لم يكن فيه من الفخامة وارتفاع مكانه في الفصاحة مثل ما لو أبهمه قبل ذلك ، ويؤيد ما ذكرتاه هو أن الابهام أولا يوقع السامع فيحيرة وتفكر واستعظام لما قرع سمعه فلاتؤال نفسه تنزع إليه وتشتاق إلى معرفته والاطلاع على كنه حقيقته ، ألا ترى ألك إذا قلت هل أدلك على أكرم الناس أبا ، وأفضلهم فعلا ، وحسبا ، وأمضاهم عزيمة ، وأنفذه رأيا، ثم تقول فلان، فإنهذا وأمثاله يكون أدخل في مدحته بما لو قلت فلان الاكرم الافضل الانبل وماذاك إلا لاجل إبهامه أولا وتفسيره ثامياً وكل ذلك يؤكد في نفسك عظم البلاغة في الكلام ، ثم يقول الاستاذ معلقاً على هذا المحكلام ومثل هـذا الاساوب كا ترى هو الاساوب الذي يشحد الملكات وينبه الاذواق إلى البحث واستجلاء بلاغة الكلام الق لا يغفى في تذوقها منطق أو تحديد أو تقسم (١) -

وواضح أن هذا السكلام الذي يستشهد به على قدرة العلوى الآدبية ليس من مبتكراته وإنما أخـــــذه من المثل السائر ، وقد أشرت إلى أن أصله يرجع إلى السكشاف ، وأن أكثر الآلفاظ والعبارات العلامة الزمخشرى ، ولحسفا لا يصح أن يكون شاهداً على أن العلوى أديب متذوق ،

ثم (ان أرجو بهدا أن أكون قد وفقت في بيان أثر البحث البلاغي ف

<sup>(</sup>١) البياق المرفي للدكتور يدوى طبانة ٣٦٣ .

السكشاف ، في الاتجاهات البلاغية الخنافة ، التي سارت فيها المداسات البلاغية عد الزمنشري .

ومِن الحَقُّ الذِّي لا مبالغة قيــــه أن ما أفاده ابن الآثاير من الكشاف قد يكون أم ما جاء في كتابه وأفربه إلى الروح الآدبية المتذوقة ، وكذلك الحال في كتاب الطراق فإن ما يرجع إلى الكشاف هنه قد يكون خير مافيه ، وإذا كان هذا حال هددين السكتابين الحامين مع تعليلات الزمخشرى فلا نظن إلا مثل هذا وأزيد بالنسبة لمسا في المفتاح ومدوسته فإنني أرى الجذاذات المقتبسة من السكشاف كأنها قبسات مصنيئة في أمهات كتب حدَّه المدرسة وهي فيها أوضح ، وأخلى ، وهدذا في تقديري راجع إلى أمر هام هو أن بلاغة الكشاف بلاغة مرتبطة بالنص فهي تحليل للنصوص ، ونظر في خصائصها ، وليس أجيدي في البحث البلاغي من هذا الاتجاء ، وقد انجهت بعض الدراسات الحديثة إلى ربط الدراسات الادبية والنقدية المختلفة بالنص الادبي ودورائهــــا حوله وحرض القصايا والنظريات النقدية من خلال دراسة النص، فليس هناك درس نظرى في أمر من أمور الآدب والنقد . ونأمل أن يكون لنا من ترافحنا الحالد رائد صدق الروافد الحامة والاحتداء بآثار حذه القرائح الشامخة والربط الوئيق بين الدراسة البلاغية والنص الآدبي ربطاً يقوم على النظرة الجادة والله وحده هو المستول أن يليمنا رشدنا وأن يرزفتا الإخلاص الذي به برحده يهتدي المجتهد إلى الحقي .

with the same of t

خلاصة البحث



#### خلاصة البحث

#### في الثمريد :

أشرت فى التمريف بصاحب السكشاف إلى تحقيق القول فى مصادو الفاقتة ، و نفيت أن يكون قداما ثر بالتفسير المفسوب إلى الرحانى، كما أشرت إلى هوضوعات كتبه ، و مناهج أكثرها ، وقد بدا لى أنها تسير على مناهج متقاربة ، وأنها تهدف إلى تعليم العربية وإكساب ذوقها ، إما بحشد ألفاظها وتراكبها ، وإما بدراسة قواعد نحوها ، وإما برواية أخبارها وآدابها ، وإما بتفسير تصوصها .

وأشرت إلى أن كتاب الأساس له طريقة خاصة فى بيان مسألة الإعجاز تعتمد على تربية الملكات الآدبية بمارسة الاوضاع النركيبية المستقاة من العرب الاقتحاح وبينت أن تفسير السكشاف يستمد مادته من الدراسات اللغوية والتحوية فى شقى البيئات الثقافية ، ويستمد طريقته ومنهجه من بيئة الممتزلة ، وأشرت إلى جهود أهل السنة فى مناقشة مسائل الاعتزال وأنهم لم يتركوا من ذلك تولا لقائل .

# مِن الدراسة البلاغية قبل الكشاف:

بينت أن النظم اختلفت عليه المفاهم ، أقربها إلى مفهومه الاصطلاحي الذي تقرر في دراسة عبد القاهر هو ماذهب إليه الحطائي ، وهو عالم سنى ، والقاضى عبد الجبار ، وهو قاضى معزلى ، وجذا تكون جذور هذا البحث بدأت في عبد الجبار ، وهو قاضى معزلى ، وجذا تكون جذور هذا البحث بدأت في عبد الجبار ، وهو قاضى معزلى ، وجذا تكون جذور هذا البحث بدأت في بيئة أهل السنة ، ثم انتقات إلى بيئة المعزلة ، ثم وجعت إلى الأشاعرة ، فزادها الإمام الحرجاني بسطا و تعليلا ثم عادت إلى بيئة المعتزلة تترددي تقسير المكشاف،

وأشرت إلى أن النظر في المفردات جزء هام في الدراسة البلاغية ، وأن القول في وأشرت إلى أن النظر في المفردات جزء هام في الدراسة المشتقلين بالفواسة فيه قديم من عهد الجاهلية ، وقد كثر الحديث فيه في بيئة المشتقلين بالفواسة فيه قديم من عهد الجاهلية ، وقد كثر الحديث فيه في بيئة المشتقلين بالفواسة القرآنية .

وفي بحث العساخة أشرت إلى احتام النعاة بهذا اللوس والهوو منعوا أسوله، عن استشرف به البلاغيون إلى فلاقق الفق وأشرت إلى دراسة التقديم قبل عبد القاهر ، وبينت أن العلامة سيبويه قد وضع أصول هذه الدراسة،وأشرت إلى تشديد عبدالفاهر فى رفعنه لبدش الصود الله أحدر المازها سيبويه ، وأحتمدت رأى سيبويه لانه شافه الادراب ، ولانه أقدر الناس على فقه الاساليب .

وبينت في الاستفهام إشارات الفراء، وسيبوبه، وابن جني، وأشرت إلى الحينيا في دراسة حبد الفاهر والمتأخرين، ثم أشرت إلى أن أفرب الدارسين لريح حبد الفاهر هو العلامة الآمدي بطريقته التحليلية الفذة.

وفي دراسة الآمر ذكرت إشارات المتقدمين ، كأبي عبيدة وابن قتيبة ، والشريف المرتضى ، وبينت اهتام الفقهاء بهذه الصيغة لصلتها باستنباط الآحكام الشرعية من النصوص ، وبينت ما ذكره الشجرى المعاصر الزمخشرى وكيف بعمل استنباط معانى الآمر من وظائف علماء المعانى ، وفي الحذف بينت طريقة المتقدمين وأنها لا تزيد من بيان الهذوف ، والبلاغيون في ذلك كالنحاة ، ثم أشرت إلى إشارات بعضهم إلى مواقعه البلاغية ، وبينت جهود هبد القاهر في هذا الباب .

وفى التكرير أشرت إلى أنه من الفنون التى ازدهرت فى ظل الدراسة الفرآلية، وأن التسكرير فى الفرآن كان موضع تفاش بين الطاعنين على بلاغته والمدافعين عنها ، ثم أشرت إلى جهود ابن قتيبة ، والقاضى حبد الجبار ، وأبي بكر بن الطبيب وتفسيراتهم لمواقعه فى السكتاب العزيز .

وفي الاعتراض بينت ما قاله ابن جن في فالدته، ومواقعه، ودلالاته النفسية، وأشرت إلى أن كثيراً من البلاغيين يدخله في الالتفات .

وفى الالتفات أشرت إلى مفاهيمه المختلفة ، وإلى قدم دراسته ، وإلى اتساع مدلوله ، حتى شمل التذييل والاحتراض ، ثم أشرت إلى أوائل دراسته بمفهومه الإصطلاحي .

وفى الفصل والوصل بينت أن دراسة العسكرى لا يدخل أكثرها في هذا الباب ، يخفهومه العلى الحدد ، وأشرت إلى أنها تقرب من اصطلاحات القراء ، ومايذكرونه في الوقف والوصل ، وأشرت الى تنبه الأقد بين إلى يعض صوده ، ثم حددت دراسة عبد القاهر لهذا الباب ، وآنها تعتمد على دراسة التحاة الذين وضعوا أصوله ، وقد أشار الجرجاني إلى ذلك .

وفى التشبيه حاولت أن أستخلص جهود السابقين وهى كثيرة، فاعتمدت في هذه الحلاصات تلك النتائج الصائبة التي انتهى إليها الاستاذ الحتولي في دواسته التاريخية لهذا الفن البياني . ثم حرضت جهد حبد القاهر حرضا سريعا ومركزا.

وفى بحث الجماز ذكرت أنواعه عند عبد مقاهر ، وبينت دواسة الآقدمين الصور الجماز المرسل ، وأنهم ميزوها عن الاستعارة، وأن عبد القاهر قد أنصفهم، ثم أشرت إلى دراسة صور الاستعارة اللفظية في كتاب نقد الشعر ، وتأويل مشكل القرآن وبينت أنها كانت مصدراً هاماً لعبد القاهر في هذا الياب ، ثم بيئت أن عبد القاهر أشار إلى الاستعارة التصريحية ، بقسميها الاصلية والتبعية وإلى الاستعارة المحكنية ، وإلى قرينتها التخييلية ، ثم قسم الاستعارة التحييلية ، ثم قسم الاستعارة التحييلية ، ثم أشرت إلى أن قيمة دراسة الاستعارة عند عبد القاهر تمكن في التحليلي الآدبي أشرت إلى أن قيمة دراسة الاستعارة عند عبد القاهر تمكن في التحليلي الآدبي المتدوق ، وأن هذه الطريقة في أسرار البلاغة ودلائل الإحجاز امتداد لدواسة الآمدى الذي أراه أقرب المتقدمين إلى عبد القاهر .

وفى الجاز الحكمى بينت إشارات الاقدمين وأشرت إلى سبق الفراء يدواسة صور أفاد منها الزمخشرى ، ولحصت جهد عبد القاهر فى هذا الباب ، هم تأقشت بعض المعاصرين فياكتبه فى دراسة المجاز الحسكى عند عبد القاهر ،

وفى الكناية أشرت إلى دراسة السابةين لما سموه الإرداف والتتبيع، وبيت أن حذا أصل لدراسة حبد القاهر لموضوع الكناية ، ووضحت الصلة بين تعريف عبد القاهر المكناية وتعريف قدامة للارداف ، ثم أشرت إلى أن ابن سنان ذكر الكناية عن الصفة ، والكناية من الكناية عن الصفة ، والكناية من النسبة ، ثم أشرت إلى منهج عبد القاهر في دراسة البكناية ، واحتاده على الموازنة النسبة ، ثم أشرت إلى منهج عبد القاهر في دراسة البكناية ، واحتاده على الموازنة ، وأنه خاط الكناية بين صورها ، وتحرير الفروق في ضوء هسئه الموازنة ، وأنه خاط الكناية بالمتعربين وقد فرق بينهما بعض سابقيه كابن قتيبة الذي ذكر صوراً المنعربين بالمتعربين وقد فرق بينهما بعض سابقيه كابن قتيبة الذي ذكر صوراً المنعربين مادة حامة في كتاب البكشاف ،

وفي البديع بينت لمسافا لم يتنفل عبد القاهر بدراسة هذا الفن ، وأن طبيعة دراسة ألوان البديع بينت لمسافا لم يتنفل عبد كبير ، لانها ليست متشابك تشابك ألوان البديع لا تحتاج إلى جهد كبير ، لانها ليست متشابكة تشابك ألوان البيان ، فليس بعضها قسيا لبعض ، كا تلحظ البيان ، فابواب علم البيان .

وطفا كانت فنون البديع تبدأ وكانها كاملة ، وضربت أمثلة لذلك من دراسة المثقدمين لبعض فنونه ، كدراسة القاضى على بن عبدالعزيز لفن الجناس ، وقارنته يدراسته لفن بيانى كالقشييه ، ووضحت فى ضوء المقارنة تمام القول فى الجناس يحيث لم يزد أحد على ما ذكره القاضى الجرجانى إلا زيادات لا تدخل فى صميم البيعث ، وقد كان القشييه فى دراسته محتاجا إلى مزيد من الجهد ، لذلك نهض عبد القاهر لدراسة الفنون الى تحتاج إلى دراسة وسكت عن ما تم منها .

# وفى بحث النظم فى كـتاب الـكشاف:

بينت موضوع النظم، ومفهومه، وماذا يعنى الزعشرى بهذا الاصطلاح، ثم رأيته يذكر ها محاسن النظم، وتجاوب النظم، وتنافر النظم، وغير ذلك من الاصطلاحات التى تقيمتها تقيماً دقيقاً ، وحاولت أن اربط بينها وبين ما يشيره الزعشرى من الدرس في بحال ذكرها ، فاستخاصت من ذلك مفهوم النظم، ولحظت أنه يدور حول استخراج الاسرار والنكت ودلالات خصائص الصياغة، وقد كثرت الشواهد الني سقتها من كلام الرعشرى لاحدد بها هذا المفهوم، وفي خلال هذه الدراسة بينت أصولا هامة اعتبرها الرعشرى من عناصر القوة والجودة في الاسلوب وربطت بينها وبين ما ذهب إليه عبد القاهر ، كما تقبعت ذكره الملى المعانى والمبيان، وما يثيره من الدراسة عند ذكر هبذا المصطلح ليتحدد لى بحال المعانى والمبيان، وما يشهد لى بحال كما كما يتصوره الزعشرى ، وبينت أنه يطلق هم المعانى وعلماء المعانى على النظر المعانى في مدلولات الاساليب ، وبيان ما تشدير إليه طريقة الصياغة من المعانى المعانى في النظر في مدلولات الاساليب ، وبيان ما تشدير إليه طريقة الصياغة من المعانى على النظر المعانى عائمة أخريك، المعانى عائمة تفصيت في النظر في أبيناس المعانى على المعانى عائمة تفصيت في النظر في أبيناس المعانى على المعانى عائمة في معانى المعانى على المعانى عائمة تفصيت في النظر في أبيناس المعانى على المعانى عائمة تفصيت في النظر في أبيناس المعانى عائمة عمانى عمانى عائمة عمانى المعانى عائمة المعانى المعانى عائمة المعانى المعانى عائمة المعانى المعانى

وعلياء المعانى كما يتصوره الزمخشرى أوسع مرخ مفهومه هند المتأخرين من البلاغيين ، وقد صححت ما ذهب إليه بعض الدارسين من أن اصطلاح علم المعاتق وعلياء المعانى لم يعرف قبل أبي يعقوب السكاكي.

ولحظت أنه يطلق علم البيان على دراسة فنون المجاز والتشبيه ، ولكنه لايلتزم بهذا بل يطلقه أحيانا على بمض فنون المعانى ، كالاستثناف وصود التقديم، وكذلك يطلق المعانى على بعض فنون البيان ، إلا أن التنبع المستقعى أدى إلى استخلاص هذه النتائج ، وهى أن إطلاق علم المعانى على مباحثه عند المتأخرين كشير ، وإطلاقه على مباحث البيان قليل ، كا أن إطلاق علم البيان على مباحث علم البيان على مباحث عند المتأخرين كشير وإطلاقه على مباحث علم المعانى قليل .

كا وجدته يطلق الفصاحة مرادفة للبلاغة ، وبهذا تتلاقى عنده مفاهيم الفصاحة والبلاغة ، والنظم ، والمعانى ، والبيان ، مع مراعاة فروق أشرت إليها ، ثم بيئت الفرق بين علم النظم ، وعلم الإعراب كا يتصوره الزمخشرى، وأن الفرق واضح في دراسته ولا مجال القول بأن النظم عنده نحو أو أن علم المعانى فرع من علم الإعراب ،

## وفى دراسة المفردات :

بينت ما أثاره الزمخشرى من لفتات فنية عالية فى ربط السكلمة بسياقها ، وبيان مقامها مع صاحبتها ، كاستمال الرحن مع الحشية ، وإبيات المعنى بتق صده ، كا تنبه إلى إيجاءات السكلمة فى المواضع المختلفة ، وتلويحات الففظ القرآف فى مواضع النذكير والتهذيب ، كا تتبع السكلمة فى معجم القرآفية ، وضربت فى صوء هذا التتبع ، ثم أشرت إلى أنه قد يخطئه حس الكلمة القرآفية ، وضربت أمثلة لذلك ، وأشرت إلى ما أثاره من معان أدبية تدوو حول هيئة السكلمة أمثلة لذلك ، وأشرت إلى ما أثاره من معان أدبية تدوو حول هيئة السكلمة كالمعانى التي تفيدها صيغة الإفراد ، وجمع الفلة ، وجمع السكرة ، وقد ذكرت له كالمعانى التي تفيدها صيغة الإفراد ، وجمع الفلة ، وجمع السكرة ، وقد ذكرت له فى هذا كلاما عاليا لا ترقى إليه إلا أدواق الموهوبين ، وكالمعاقى الآدبية لصيغة فى هذا كلاما عاليا لا ترقى إليه إلا أدواق الموهوبين ، وكالمعاقى الآدبية لصيغة المختارع في والفوق بين فعل مواقعها الساحرة ، وكذك لمنحيها الماضية عنه والفوق بين فعل مواقعها الساحرة ، وكذك لمنحيها الماضية عنه والفوق بين فعل مواقعها الساحرة ، وكذك المنطقة المختارع من والفوق بين فعل مواقعها الساحرة ، وكذك المنطقة المختارع من والفوق بين فعل مواقعها الساحرة ، وكذك المنطقة المختارع من والفوق بين فعل مواقعها الساحرة ، وكذك المنطقة المختارع من والفوق بين فعل مواقعها الساحرة ، وكذك المنطقة المختارة عنه والفوق بين فعل مواقعها المناحرة ، وكذلك المنطقة المختارة عنه والفوق بين فعل مواقعها المناحس المنطقة المختارة عنه والفوق بين فعل مواقعها المناحرة ، وكذلك المنطقة المختارة عنه والفوق بين فعل مواقعها المناحرة ، وكذلك المنطقة المختارة عنه والفوق بين فعل مواقعها المناحرة وكذلك المختارة عنه والفوق بين فعل مواقعها المناحرة وكذلك المختارة عنه والفوق بين فعل مواقعها المناحرة وكذلك المختارة عنه والفوق بين فعل مواقعها المناحرة المختارة عليه والفوق المختارة عنه والفوق المختارة عنه والفوق المختارة عليه والمختارة عنه والفوق المختارة عليه والمختارة عليه والمختارة عليه والمختارة عليه والمختارة وا

وعمائى صيخ المشتقات ، كالفرق بين اسم الفاعل واسم المفعول ، وزيادة المسنى لويادة المبق ، وكانت طريقته فى توضيح فروق هذه الصيخ هى الموازلة بين الصور ، ثم الرجوع إلى حكم الحس وما يجده فى النفس ، ثم بينت ما يلمحه فى صيغة التأنيث من معنى الرحاوة واللين .

وفى أدوات الربط أشرت إلى ما يلحظه فى معانى ثم ، والفاء ، وإشاراته إلى مواقع الفاء الادبية التى أفادها من حبد القاهر مع زيادة شرح وإيضاح .

ثم أشرت إلى ما ذكره في قد ، ومواقعها الحسنة ، وتحليله لحذه المواقع تحايلاً أدبياً واثماً .

وبيئت إشاراته إلى مواقع حروف الجر ، وكانت له فى تفسيرها لفتات عالمية كالقول فى الفرق بين على ، وفى ، وبيئت تقبعه للفعل الذى يعدى مرة باللام ، ومرة بعلى ، واستخراجه دلالة لام الجر في بعض الصور ، وبيانه أن فعل الإيمان يعدى بالباء ، إذا كان ننه سبحانه ، وباللام إذا كان لفيره ، كا أن فعل المغفرة لا يكون مع الكافرين ، إلا معدى بمن ، وهو فى هدف المستقرى أسلوب القرآن كله ليستخلص هذه النتائج ،

وفى التعريف بينت ماذكره فى فائدة التعريف باللام ، وأنه أفاد من الجرجانى كثيراً وأنه تناقض فى بيان دلالة الجمع المحلى باللام ، ودلالة المفرد المحلى باللام ، وقضيت بهذا التناقض بعد تتبع مستقص ، وحرضت النصوص وبينت مافيها ، ثم بينت ما أشار إليه فى تعريف الموصول ، وله فى هسذا كلام طيب ، كما بينت ماذكره فى اسم الإشارة ، والتعريف بالإضافة .

وفي التنكير أشرت إلى المعانى التى ذكرها للتنكير ، وتاقشت رأياً ذهب إلى أن دلالات التنكير مستفادة من السياق ، وأن الاسم النكرة لايدل إلا على الوحدة والحلس ، وبيئت وجه الحق كما أراه .

### وفى البحث في نظم الجلة :

هوست التقديم كما يتصوره الوعنشري فقسمته لمل قسمين تقسديم بين سودى المعملة ، وتقديم في المتعلقات ، وبينت أن الإعاشري القائل إنما يقال مقدم ووق بمر

للدراللا للقار يدرس تقديم القاركا يدرس تقديم المزال ، فهويبحث سر تقديم المبتدأ على الحبر ، وبينت أنه قد أحسن حين خالف هذه القاعدة التي وضمها لأن البلاغة تبحث من أسرار أوضاع الكلمات في مواضعها ، سواء منها ما وافقى الاصل ، وماخالفه ، وانتهيت إلى أنه قائل بدلالة التقديم على التخصيص غالبًا ، لا لازماً ، كما توهم بمضالدارسين ، و ناقشت أباحيان حين وفعض دلالة التقديم على الاختصاص ، وادعى التسوية بين قولنا ليس في الدار رجل وليس وجل في الدار ، كما أنصفت الزمخشرى منالعلامة السبكى حين شهر به لقوله بدلالة التقديم على النقوية في قوله تعالى , وماهم بخارجين من النار ، ، وزهم أن الزخشري أكثر الناس قولًا بالاختصاص فيمثل هذا، وإنما عدل عنه هنا لكيلا يلزم عليه خروج أصحاب الـكبائر ، وبيئت أن الزمخشرى قائل بالتقوية في مثل هذا بما ليس له صلة بالاحتزال، وفي تقديم المتعلقات ذكرت تقديم المتعلقات على العامل، وتقديم بعض المتعلقات على بعض، و بينت دلالة تقديم المعمول على العامل على الاختصاص ه وأنهذه الدلالة ليست لازمة ، وبيئت مقارناته بين تراكيب تقدم فيها المعمول على عامله مرة ، وتأخر هنه أخرى ، ودفعت اعتراض أبي حيان في دلالة تقديم المفعول على الاختصاص ، واستشهاده على ذلك بـكلام سيبويه وبينت أنه لم يوفق في فهم مراد سيبويه ، ثم ذكرت الاصول التي جرى عليها درسه في بيسان تقديم بعض المعمولات على بعض ، ولخصتها في مراعاة أحوال النفس وبشأء الكلام على وفقها سواء كان أمراً أو نهياً ، وفي مراعاة الافصلية كتقديم محد عليه السلام في بعض المواضع ، وفي أحمية المقدم بالنسبة للغرض المسوق لهالسكلام ، كنقديم الموت على الحياة في آية تبارك ، وفي تقديم الآدخل في الوصف المسوق له السكلام كنقديم اليهود على النصارى ، وفي تقديم الآغرب في الوصف كتقديم الجبال على الطير في التسخير والتسبيح ، وفي مراعاة ما ينبغي أنَ يكون عليه حال المؤمن في مقام الضراحة والتوسل كتقديم الدعاء بالمغفرة على الدعاء بنتبيت الاقدام في موانف الحروب ، ثم نافشته في قوله أن التقديم لا يكون لفائدة في كل حال .

وفي الاستنبام بينت دولسته للتقديم في الاستفيام ، وسفقت القول في يتلم.

ولألا التقديم على الاختصاص في صور الاستفهام ، وإن كان الفرض من التقديم فيه هو بيان المستول عنه ، أو المنكر ، إلى آخره والمعائى الى تفيدها أداة الاستفهام وما ذكره في علاقة الجواب بالسؤال . وعرضت لوجهة فحب إليها سعد الدين في التقديم في الاستفهام حين ناقش دخول الاستفهام الإنكارى على الجملة التي تقدم فيها المفعول على الفاعل فصارت ذات خصوصية معينة ، وبين أن الإنكار يتجه إلى هذه الحصوصية، وعليه يكون الذي في قوله تعالى وأغير الله تأمروني أحيد، متجها إلى الاختصاص أي نني أن يختص فهرالله بالعبادة وعليه فليست عبادة غير الله مع الله منكرة ، ما دام هذا القيد غير مختص بها ، وأشرت إلى أن حدًا التعمق المنطق لا يراعي في صياغة الكلام ولا يخطر ببالى متكلم . أشرت إلى ما ذكره الزخشري من إفادة الاستفهام عصدة معان في الصورة الواحدة ، ولهذا كان من الصعب القول فيه بالجاز ، لأن اللفظ في الجاز ينقل إلى معنى واحد ، وقد رأيت المتأخرين يضطر بون في تحديد نوع هذه الدلالة .

وأشرت إلى أن معانى الاستفهام في كتاب الكشاف لا تقف عند المشهور في كتاب الكشاف لا تقف عند المشهور في كتاب البلاغيين ، وإنما تتجاوزها إلى معان غير مشهورة ، كأن يقصد من الاستفهام لفت المسئول إلى المسئول هنه ليتبينه أشد التبين تمهيداً لما يحداله فيه من أمر عظم ، أو أن يكون الجواب نفسه هو المقصود من السؤال .

وفي دراسة مطابقة الجواب السؤال بينت أن كلام الزمخسرى فيه يقرب من قولهم في أسلوب الحسكم وليس هو ، لآن العدول فيه ليس مقصوراً على بيسان الأم كما هو في أسلوب الحسكم ، فقد ينظر المجيب إلى أحد أغراض السؤال ويجيب عنها ، وقد ينظر إلى ما يفيسده السؤال من المعانى غير الاصلية فيجعل الجواب مطابقاً له ، وقد يعدل هن الجواب المباشر لإفادة أنه في ابوته وتقرره أمر واعتبح لا شبهة فيه ، وأن السؤال هنه لا وجه له ،

وفي دراسة الآمر بينت المصانى الآدبية الى ذكرها الزمخشرى لهذه الصيغة ووصحت دلالة صيفة الآمر هلى الحبر ، ودلالته على نهاية السخط ، ودلالشه كذلك على نهاية الرعنا والقبول ، كقوله: أسى، بنا أو أحسنى ، ام قد يحى الآمر في منورة الحبر وقيه دلالة على المهالغة ، وقد يحى، الحبر في صورة الآمر ليشهد إلى كيفية وقوع الحدث ، كقوله تعالى . كن فيكون . . تم بيئت ماذكره من خصائص في صيغة الامر ، وضرورة أن يقع بعضها ما يوجها ويجث عليها .

وفى النهى أشرت إلى دلالة صيفة النهى على شدة الرغبة فى وقوع الفعل على صفة معينة كقوله ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون ، ودلالة النهى على الرغبة فى الاستمرار على الحال التى عليها المخاطب كنهى النبي عليه السلام هما هو متكف هنه وقد يعمد البليغ إلى إعمال النهى فى صورة همينة من صور الفعل المنهى هنه والمواد النهى هنه فى حالانه كلها ، وذلك لان هذه الصورة أقبح صوره واستجانية النفس إلى الامتناع والمكف عن هذه الصورة أسرع ، كقوله تعالى دولا تأكلوا أموالهم إلى أموالهم ، وقد يتوجه النهى إلى السؤال عن الشيء للاشعار بتهويل حاله وفظاعته ، وكقوله تعالى دولا تسأل عن أصحاب الجحم ، .

وفى النداء بينت خصائص هـذا الاسلوب فى القرآن الـكريم وقيمة نداء الجماد والطير، ولماذا لم يقع نداء الذي عليه السلام باسمه، ودلالة حكاية النداء، ومافيها من النصوير كقوله تعالى و ولقد آنينا داود منا فضلا يا جاله أوجيه عمه والطير،

وفى القسم أشرت إلى حـديث الزمخشرى فى العلاقة بين المقسم به وللقسم عليه ، كما بينت صورة مستحسنة للقسم .

وفي التعجب بينت ما لحظه في هذا الاسلوب من قوة في الاداء . وتقافة إلى أدق مواطن الإدراك .

وفى السكلام المنصف أشرت إلى أن مده العلريقة تسكون في مقام الحواو والمنافشة غالباً وقد اعتمد النبيون عليهم السلام مذه الطريقة فيأداد وسالاتهم، وبينت ما أدركه الزمخشرى من أن الإيماء بالمعانى المفصودة أفعل في النفس من إلمواجهة الصريحة بهذه المعانى .

وفي النفي أشرت إلى صور النفي كما ذكرها الزعشرى فقد يأتي النفي في صورة الإثبات ، وقد يتوجه النفي إلى الفعل الإثبات ، وقد تكون هذه الصووة أبلغ أنواع النفي ، وقد يتوجه النفي إلى الفعل في إحدى حالاته ، والمرأد نفيه في جميع الحالات كقوله ، فلا وقك ولا فسوق في إحدى حالاته ، والمرأد نفيه في جميع الحالات كقوله ، فلا وقك ولا فسوق

ولا جوال في الحج ، ، وقد يعدد البليخ إلى نني تقييض الشيء قصداً إلى إثبائه ، وقد قد قد المسات قنية عالمية ، وبينت ما ذكره في ابني المقيد بنني القيد ، وهي صورة بليغة لم يتنبه إليها إلا القليل ، وقد يراد تعميم النني فيتجه إلى أخص صوره كنني الصلالة قصداً إلى بني الصلال ، وقد يتجه النني إلى ما علم نفيه وذلك المفتى السامع إلى الهسه ومراجعة فيكره حتى يرجع إلى الحق ، كقوله : وماكنت لديهم إذ يلقون أقلامهم ، .

وفى القصر بينت ما ذكره فى النفى والاستثناء ودلالتها على القصر، كا بينت إشاراته إلى المواقع الآدبية لهذه الصيغة ، ودلالتها على التوكيد ، وأنها أحسن ما تكون موقعاً إذا كان ما بعدها غير داخل فيا قبلها ، كفوله : « ليس لهم طعام إلا من ضريع ، ثم لحظته يربط هذه الطريقة بطريقة أخرى سماها البلاغيون التنويع ، وسماها هو العكس كقولهم تحية بينهم ضرب وجميع ، وبينت ما ذكره في معنى إنما ، ودلالاتها على التمريض ، وأن المقصور عليه فيها يقع مؤخراً ، وناقشت ما ذهب إليه البلاغيون من أن كلامه يدل فى بعض المواضع على أن المقصور هليه فيها قد يقع متقدما ، وبينت وجه الحق كا رأيته .

وفى المطف بينت الممانى الآدبية التي لحظها فى المطف بالواو، والفرق البلاغى بين المطف بها والبدل، فى مثل قولنا : سرنى زيد وكرمه، وسرنى زيد كرمه، ودلالة الواو الداخلة على الجملة الواقمة صفة للنسكرة، والواقعة بين الصفات .

وفي الوصف بينت ما لحظه من أن الصفة قـــد تكون الدلالة على تعظيم الموصوف ، وقد تكون لمدحة . وقد يكون الوصف لمدح الصفة نفسها كالصفات الحارية على الحكم سبحانه ، وقد يكون لزيادة التعميم والإحاطة ، وقد يكون لتحديد المراد من الموصوف وتمييزه ، وقد يوصف الشيء بصفتين متنابعتين طالتين على معنى واحد دلالة عامة ، إلا أن أحد المعنيين أبلخ من الآخر ، وحيفتذ يبين الوعشري أن الاصل في مثل مبذا النوع من الصفات أن يرتبه المتكلم ترتبياً ينتقل فيه من الادن إلى الاعلى ، فإذا جاء في القرآن ما يخالف هذا بين فيه السر البلافي .

وفى الحذف أشرت إلى أن طربقته لا تقف عند بيان المحدّوف كا وأيته عند كثير من الدارسين ، وإنما يهتم ببيان السر البلاغي ورا. المحدّوف ، وقد ذكر حذف الصفة ، وحدّف المفعول وحدّف الجلة الواقعة جوايا ، والواقعة شرطا تفصح عنه الفاء .

وفى الذكر نبه إلى ما تفيده متعلقات الأفعال من تحديد المعنى، وتصويره، وقد يكون القيد لتقرير المعنى، وتأكيده ، ولذلك يخاطب بالجل المؤكدة ، وقد يكون القيد لإثارة النفس ويعتبا على الطاعة .

وفى التوكيد بينت دراسته لدراحى التوكيد وأغراضه ، كا بينت ما لحظه من حناصر القرة والوكادة فى الجملة .

وفى دواعى التوكيد أشرت إلى أنه لا يكون فقط لمواجهة إنكار المخاطب، وإن أو شكه وإنما يكون الأغراض كمثيرة كتقرير المدى فى نفس المخاطب، وإن كانت خالية من كل شائبة للشك، وقد يكون لتقرير المعنى عند المتكلم، وقد يكون لإماطة الشبهة لفرابة الحبر، وقد يكون دليلا على تعلق النفس بالحتير واهتهامها به، وقد يكون المفا وأطاعها، وقد يكون التقرير وعد الله عند من لا يشك فيه لتزداد النفوس إيماناً واطمئناناً م

أن العالم قد يمثول مشرقة الجاهل وذكر الآية المشهورة في هذا الباب ، ثم لحظ معانى جانبية يفيدها الكلام ويلوح بها ، فقد ويكون الخبر للاذكار بما هلم تغييها النفس وإيقاظا لها ، وقد براد به الوعد والوعيد ، وأشرت إلى قدرته على استخراج أدق أسرار الجلة وتفاذه منها إلى الآبعاد الغائمة في مستسر نفس قائلها . وقد يستعين بالموازئة بين الصورتين لمعنيين متشابهين ليحدد في ضوء هذه الموازئة فروق الصياغات وإيحاءاتها ثم عرضت صوراً لتذوقه البلاغي الموشاع الجملة وأسرار صيافتها .

وفى بحث الجمل لحظت نظرات واسعة ، تستوهب الجمل والفقرات ، كدراسة الفواصل القرآنية وملاءمتها لمضامين الآيات ، واختصار القصص ، والتكرار ، والاعتراض ، والالتفات ، والفصل والوصل ، فأشرت إلى ما ذكره الزمخشرى في كل فن من هذه الفئون .

فني الفصل والوصل بيفت ما ذكره من أن الفصل قد يكون وصلا القديريا، وهو أقرى من الوصل الظاهر بحرف العطف ، والواو تقع بين الجملتين لتفصل بين معنيهما فتسكون كل واحدة ذات معني مستقل عن الآخرى ، فإذا تكروت الجملتان وسقطت همذه الواو كان الكلام كلاما واحدا مدبحاً بعضه في بعض ، ويتابع الآية الواحدة التي تشكرو في السهورة في مواضع مختلفة مقترتة بالماطف تارة وهير مقترنة به أخرى ، ويفسر في هذه المتابعة ما وراء الواو من الدقائق .

وقد يختلف حرف العطف في الآية التي تتكرر في مواضع مختلفة ثم يفسر الرمخشري مناسبة كلحرف لموقعه ، وقد يكون سقوطالعاطف تخييلا باستقلال الجمعل في معافيها ولتسكون كل واحسدة منها كأنها مستفلة عن الآخرى بإفادة الفرض المسوق له السكلام . والجمل التي يقرر بعضها بعضا تقناسق من داخلها ، ويأخذ بعضها بعنق بعض ، وهذا الثناسق الداخل أقوى في ترابطها من ذكر حرف النسق ، والجمل التي تتوارد على سبيل البيان لا حاجة فيها إلى عاطف ، والاستثناف قد يفيد السكلام قوة وفخامة حين يكون هذا الاستشناف رداً لمكلام ما يقويد من التعجب فيزيد ما يقاله ، وقد ينطوى الاستشناف على شيء من التعجب فيزيد منابق ، ووعيداً للذاهب إليه ، وقد ينطوى الاستشناف على شيء من التعجب فيزيد

وفى الفواصل الفرآنية بين الزمخشرى وجه الملاءمة بين مدلولات الفاصلة والآيات الفاصلة والآيات الفاصلة والآيات السابقة ، وله فى هذه الفتات نفاذ إلى المعانى وبيان لاجتاسها ، وقد تحكون الفاصلة غير مطابقة فى الظاهر لمدلول الآية فيحاول كشف هذه المطابقة ، وياحظ أن القرآن قد يعدل هن لفظ إلى آخر مراعاة لحق الفاصلة .

وفي الالتفات يشير إلى قيمت في إيقاظ النفس وتحريكها ، وأنه قد يقع في أول الكلام ، وإذا كان الالتفات إلى الغيبة أدرك الزمخشرى فيه معتى التشهير والنداء حتى كمأن المتكلم يخيل بهذا الالتفات أنه يمكي هذا الآمر الحلم ويرويه لكل عافل ، وقد يعدل المتكلم إلى الخطاب تخييلا بالإقبال على المخاطب ومواجهته بزيادة الماوم والإنكار ،

وفى التكرار يشير إلى قيمته في مقام الوعظ ، والنصيحة ، وفي مقام دقع الشهة ، وفي القصص ، وفي مقام الوعيد ، وفي موانف الكف والنهى ، يشيم الحه تكرير آية أو آيتين في كل قصة من قصص الانبياء ويبين أن هذا يكون للإشعاد باستقلال كل قصة من هذه القصص في الغرض المسوق له الكلام ، ويصور إلى المسكرار الحسن الذي يصاف إليه شيء من الاختلاف في الصياعة ، أو يعناف فيه جملة مم الكلام المدكرد ،

وفي الاعتراض يبين مواقع الجالة أو الجل المهترضة ، وقيمتها البلاغية، وعلاقتها عماني الكلام الذي وقعت معترضة فيه ، وللحظ أنه يدخل التذبيل في الاعتراض لان الاعتراض عنده قد يقع في آخر الكلام كا يقع في وسطه ، وقد تلخصت بلاغة الاعتراض في تقوية الكلام و توكيده ، وإذا كانت الجملة الاعتراضية غير واضعة الصلة بالبكلام الذي وقعت معترضة فيه اجتهد في توضيح الصلة ، وفي واضعة العلمة بالبكلام الذي وقعت معترضة فيه اجتهد في توضيح الصلة ، وفي الاختصار يشير إلى أن مناك مقلمات تفتضي الإشباع والتفصيل ، وأخرى تفتضي الإختصار ويفيه إلى المواطن الذي يقصل فيها القرآن القول ويشبعه ،

كا يذبه إلى المواطن الى يحمل فيها الكلام ويوجزه، ويشير إلى طريقة الفرآن في المختصار القصة، وحذف أجزائها غير الهاهة، والنص منها على أهم المواقف فيها، وفي ترتيب الجمل بيقت اهتامه ببيان الآسس الى سار علمائسة الجمل، وترتيبا في القرآن السكريم، وكذلك فسق الآيات، وأشرت إلى أن هذا اللون جدير بالاهتام لآنه نظر في المماتي وترتيب بعضها على البعض وتمهيد سابقها الاحقها، فالجملة قد تتقدم على الجملة لانها أدل على الفرض المسوق له الكلام، أو لانها تدل على الآكثر عدداً، وقد يكون ترتيب الجمل على أساس ما يعن المنفس من خواطر وأفكار فنقع الجمل مرتبة على وفق ترتيب هذه الحواطر. وقى من خواطر وأفكار فنقع الجمل مرتبة على وفق ترتيب هذه الحواطر. وقى مواظن الرذيلة يلمح الزعشرى ترتيباً يلائم طبيعة النفس، ويقسق مع أحوالها عن الرفيلة يلمح الزعشرى ترتيباً يلائم طبيعة النفس، ويقسق مع أحوالها المفار الرفيلة يلمح الزعشرى أسلام طبيعة النفس، ويقسق مع أحوالها المفام مقام مناظرات فكرية بين التوحيد والشرك يلحظ الزعشرى أفكاراً المفاعد في هذا المجال فتبدأ بالسؤال البسيط وتنتهي بإبطال المعتقد الباطل وتحقيق الحق.

وفى تفسير النص وتحليله بينت أنه يستصحب مقاييس جمالية عرفتها الدراسة البلاغية قبله ، من ذاك تماسك الكلام وشدة ارتباطه وأخذ بعضه بحجزم بعض كانما أفرغ أفراغا واحداً ، كما يذكر الاسلوب الصحيح المحكم الذي يقرر بعضه بعضا فيذكر كذلك الاسلوب الحشن الغليظ ويعتمد حكم الذوق ويستجيب له ، ويواذن بين النص الذي يحلله ، والنصوص التي تشابه في معناه ، وفي غرضه ، ويلتفت بين النص الذي يحلله ، والنصوص التي تشابه في معناه ، وفي غرضه ، ويلتفت بين النص الذي يحلله ، والماني المتقابلة لبث الرغبة والرهبة في النفوس ، مم هومنه صوراً من تحليلاته الني تروق الباحث المتذوق .

# وفي دراسة ألوان البيان :

بيات دراسته للتصبيه التخييل ، والتشبيه المفرد، والمثعدد ، والمركب ، وبيات أنه يرددكثيراً من صور التصبيه المركب بين النمدد، والنركيب، ورجعته بهذا إلى تقافته اللغوية والنحوية الى تدفع المتعرس بها الما الوقوف عند الجزاليات،

وقد أشار إلى الآثر البلاغي لأسلوب التشبيه ، وهو في ذلك متأثر بهما قاله عبد القاهر والبلاغيون السابقون، وقد أشار كذلك إلى الملاحة بهن المشبه والمشبه به ، وهو في هذا يقرب بما يذكره المحدثون من الربط النفسي بين طوق التشبيه ، ويذكر التشبيه المقلوب ويبين فيمته البلاغية ، كما يتحدث عن أداة التشبيه ، وأنها في التشبيه المركب لا يعب أن تلى مفرداً يتأتى التشبيه به ، وبين أن الآداة تحذف على الاتساع والسكرة وخصوصاً لفظ المثل ، كما ذكر القيمة البلاغية القبود في التشبيه ، وفرق بين التشبيه والاستمارة ، وارتضي في ذلك رأى المحققين أحتى عبد القاهر والقاضي على بن عبد المزيز في جمل ( زيد أسد ) من التشبيه ، وكان يقطاً في تطبيق هذا الفرق وإن كان يتسامح أحياناً .

وفى الجاز بينت تقسيمه المجاز إلى قسمين: الاستمارة والممثيل، وبينت أن المراد بالاستمارة في هذا النقسم هي الاستمارة المكنية وخالفت بعض البلاغيين في هذا كابينت أن المراد بالتمثيل فيه هو الاستمارة النمبيلة. وفي دواسة الاستمارة بينت أنه ذكر صور الاستمارة التصريحية أصلية وتبمية ، وصور الاستعارة المسكنية ، والتجريد والترشيح ، ثم بينت وجهته في أن قرينتها قد تكون استماوة تصريحية ، ومناقشة العلماء له في هذه الوجهة ، ثم رأيت أن اعتبار الاستمارة في الرادف يضعف التخييل الذي هو أساس حسن هذه الاستمارة ، ثم بينت مأذكره في استمارة الحروف ، ولعله من أوائل من أشار إلى هذا النوع من التحوق ، في استمارة الحروف ، ولعله من أوائل من أشار إلى هذا النوع من التحوق ، وبينت أن كلامه يحتمل إجراء الاستمارة في الحرف ، وفي متعلقه ، أي المجرود وقد بين قيمة الترشيح في توضيح المهني و تقريره ،

وفى الاستعارة اللفظية كانت إشاراته إليها إشارات بجعلة لم تصل إلى ما ذكره عبد القاهر في هذا النوع ويدخل صور الاستعارة التهكية في المكني في المكني في المكني

وفى النمثيل أراه يطلقه على غير صورة الاستمارة المركبة التي هي قسم من المجاز في تقسيمه السابق ، وهذا الإطلاق يشمل : التصبيه والاستعاوة في المفرد ، والاستعارة بالسخارة بالتخييل كا بيت مراده بالتخييل كا بيت

قوجدته كأنه لا يقرق بينهما في كثير من الحالات ، ويردد الصورة البيانية بين الحالات ، ويردد الصورة البيانية بين المقلل والتخبيل في بعض المواقع ، بما يصدرنا بأنه يفرق بينهما ، وقد لحظ الشيل والتخبيل عنده تمثيل خاص ، وأنه يطاق على النميسل بالامور المفروضة .

وفي الجاز المرسل بينت أنه يفرق بين صوره وصور الاستمارة ، وأنه ذكر أنواها من العلاقات فذكر علاقة السببية ، وإطلاق الكل وإرادة البعض ، وإطلاق المجاز وإرادة البعض ، وإطلاق المجاز وإرادة الكل، وتسمية الشيء باعتبار ما كان عليه ، وبما يجاوره ، وباسم آلته ، إلى آخر العلاقات التي ذكر ناها وضربنا لها الآمثلة من كلامه ، وفي المجاز العقل رأيته مهتماً بهذا الذن لاتصاله بإسناد الآفعال ، إلى الحالق والمخلوق ، وفي كلا الحالين كلام للمعتولة ، ولذلك كان الرعشري صاحب يد طولي على هذا الباب ، وبهنت أن الحطيب أفاد تعريفه لهذا الجاز العقل في الكشاف وغفل عن البعض الآخر ، وأن مفهوم المجاز العقل في الكشاف ينطبق تماماً على ما ذكره عبد القاهر ، ثم أشرت إلى علاقات الإسفاد التي ذكرها، وبينت أنها لا تقف عندما ذكره الحطيب بما أخذه من قوله في آلية وأساده إلى الحقيقة مسند إلى بعضه ومثل إسفاد الفعل إلى الجارحة التي هي آلته وإسناده إلى ماله مزيد اختصاص وقرني يفاعله الآصلي وأنه يكنني في هذا الإسناد بنوع من الملابسة ، وإلى التجوز في وقوع الفعل على هذه يه مفعول به الحقيق والمفعول به المحقيق والمفعول به المحتورة في وقوع الفعور وقور والمفعول به المحقيق والمفعول به المحقيق والمفعول به المحتورة في وقوع الفعور والمحتورة في وقوع الفعول به المحتورة في وقوع الفعور والمحتورة في وقوع الفعور والمحتورة في وقوع الفعور والمحتورة في المحتورة في وقوع الفعور والمحتورة في المحتورة في وقوع المحتورة والمحتورة والمحتورة في المحتورة والمحتورة والمحتورة

وفي الكناية يذكر الكناية بمناها الاصطلاحي ويشير إلى فاندتها وقيمتها الآدبية، ويذكر أقسامها الثلاثة المشهورة، ويفرق بينها وبين التمريض، ويذكر الكناية في المفرد، ويفه إلى ضرورة إمكان الممني الحقيق في أسلوب الكناية ، وقد يكون الانتقال فيها من المازوم إلى اللازم ، ومن اللازم إلى الملاوم ، ولا نستطيع أن نحدد رأبه في أسلوب الكناية عل هو من الحقيقة أو من المجاز، لان كلامه عسمل الامرين ، وذكر المجاز من الكناية ، وذلك فيا لا يمكن فيه إرافة المغني الحود التي يحقيم فيها

إرادة المدنى الحقيق، كما يطاق المجاز على بعضها ، وقد لحظت أنه قصل أولا و إلى أن ما لا يمكن فيه المدنى الحقيقي يكون من المجاز عن الكناية ، ثم ترق النص في الصور الباقية اعتباداً على ما ذكره في الأولى ، ولمله أول من أشار إلى شهرة المجاز والكناية حتى تسكون كانها حقيقة فيا هي مجاز أو كناية فيه فتنعدم فيها الواسطة ، وقد يطلق التمثيل على بعض صور الكناية وذلك لاختلاف الجهة التي ينظر إليها .

وقد حدد التعريض تحديداً دقيقاً سار عليه البلاغيون بعده، ولم يكن دقيقاً في تعريفه المسكناية وذلك لآن غرضه بيان الفرق بينها وبين التعريض، وقد توجم السبكي أنه إذا لم تمتشع الحقيقة صح المجاز والسكناية بحسب الإرادة، معتمداً على تعريفه السكناية في آية خطبة النساء، وقد بينت وجه الحق في هذا الموضوع، ويذكر بعض صور المجاز المرسل في السكناية عن المفرد، كما يشير إلى توارد السكناية والمجاز المرسل على السكلة الواحدة في أطوار مختلفة، وكان متفيها أشد التنبه إلى دلالات أساليب التعريض، وقد أثار كلامه في هذا الموضوع مسألة شغلت البلاغيين تتلخص في عاولة بيان طريقة الدلالة في أساليب التعريض، شغلت البلاغيين تتلخص في عاولة بيان طريقة الدلالة في أساليب التعريض، وهل هي من الحقيقة ، أو من المجاز ، أو من السكناية ، أو من مستقبعات وهل هي من الحقيقة ، أو من المجاز ، أو من السكناية ، أو من مستقبعات التعريض ورأيت أن هذا مقياس دقيق لمقدرة استيعاب دلالة النص والوقوف التعريض ورأيت أن هذا مقياس دقيق لمقدرة استيعاب دلالة التعم والوقوف على أسراره ،

#### رق دراسة البديع :

بينت الآلوان البديمية الى عرض لها ، وكيف أفاد الحطيب منها ، حتى إنه لم يعنف شيئاً ذا غناء إلى كثير بما أخذه عن الزعشرى ، ووأيته يشرح أقوان البديع كما يشرح ألوان البيان ، وأنه يعتبر كل هذه الآلوان من عناصر الجودة والبلاغة في الكلام . وكانت له إشارات إلى بعض فنون البديع ، توحى بأنها بحسنات عرضية ، فدفع هذا بعض المشتغلين بهذا الدوس إلى القولى بأنه لا يدخل البديع في إعجاز القرآن ، وقد بينت أن مثل هذه الإشارات التي تشعر بتوهين قيمة هذه الإلوان التي تشعر بتوهين قيمة هذه الإلوان البديعية عصورة في حديثه عن الجناس ، ولعله مدقوع في هذا

يما رأى عليه أديا. زمانه ، حيث أفرطوا في استماله و تكافوه , وقد بيأت أنه يما رأى عليه أدياء ومانه ويسميها المفابلة، أحياءاً ، ويذكر أنها فن من فنون الوائه المشاكلة ، ويسميها المفابلة على ذكر الذي بلفظ غيره المقدر البياقة وشعبة من شعبها ، ويطلق المشاكلة على ذكر الذي بالفظ غيره المقدر ذكره تحقيقاً ، ذكره ، كا يطلقها على ذكر الذي بالمغظ غيره الذي لم يحر ذكره تحقيقاً ، ولا تقديراً ، وإنماوقع حداله في صحبة المذكور ، ويذكر أنها من فصيح الكلام وبينه ، ويلحظ أن المشاكلة قد تنظوى على شيء من القشبيه في عطيها هذا التشبيه في ما القشبية في عطيها هذا التشبيه في المنافقة ، والمحظ أن المشاكلة قد تنظوى على شيء من القشبية في عطيها هذا التشبيه في ما المشاكلة .

ويذكر اللف ويشير إلى اوع منه يلطف مسلسكه ، ويدق فهمه ، ويقول إنه لا يهتدي إليه إلا النقاب المحدث من علماء البيان، ويلحظ أن اللف يجامع الطباق في بعض الصور ، كان تسكون الصفات المذكورة متقابلة ، وكثير من شواهده وتخليلانه ، مثبت في كتاب الإيضاح .

ويذكر الاستطراد في مواطن كثيرة ، وذلك في بيان مناسبات الجمل وعلاقات أجزاء المكلام بعضها بيعض .

ويذكر التفصيل والإجمال، ويشير إلى قيمته البلاغية، وأنه قد يفيد التعظيم وقد يفيد التعظيم وقد يفيد التقوية والتقرير، وله في ذلك كلام طيب قد أشرنا إليه، ويذكر الكلام الموجه الذي محتمل وجهين مختلفين ويسميه القول ذا الوجهين، وله في هذا تحليلات عالمية أفادت البلاغيين بعده.

ويذكر النورية ، ولم يوضح معناها الاصطلاحي ، وهي في إطلاقاته قريبة من المعنى اللغوى ، وقد أشرت إلى أن هذا اللون البديمي لم يكثر في القرآن الكريم الذي جرى أسلوبه على إحراق البلاغة الاصيلة متمما بوضوح الفطرة واستقامة الدلالة ، ولهذا رأينا شواهد الخطيب القرآنية في همذا الباب هير هملة له ،

ويذكر المقابلة ويطلقها على المنظين المتقابلين ، كا يطلقها على الموافقة في السلوب الجل ونظميا .

ويذكر الطباق، وقد لحظت تمدد مداوله ، فقد يراد به مقابلة الكالمات من حيث التعناد ، وهذا قريب من الممثن البلاض ، وقد يراد به موافقة أحوال

المكلمات لمعانيها أي مطابقتها لمقتض الحال، وقد يقرب الطبأق من معتبي اللف. كما يذكر طباق المعانى، ويرى أن المطابيع من الأدباء والشعراء لا يواهون إلا هذا الطباق.

ويذكر الازدواج في إشارة قصيرة ويرى أن القرآن قد يصرف المعشوح من الصرف لمراحاة هذا الحسن الناشيء عن الازدواج .

ويذكر التجالس ، ويشير إلى أنه من المحسنات التي تتعلق باللفظ ، وقد لحظت أنه متأثر في بيان قيمة هذا الفن البديمي بأحوال الآدباء والشعراء في زمانه ، حيث هاموا بهذه الصناعة وتكلفوا هذا الفن، وذكرت من تصويحي كلامه ما يؤيد هذا .

ويذكر تأكيد المدح بما يشبه الذم ، ويشير إلى المعانى الآدبية التي تقيدها صيغة الذي والاستثناء ، وبين أن التأكيد فيها ليس خاصاً بالمدح والذم ، وليتما ود في مقامات كثيرة وهامة أشرت إليها ووضحها .

ويذكر الإدماج ويعنى به الكلام الذي يدرج تحته معنى آخر ، وله قيه ملاحظات مستحسنة ، أشار ابن المنير إلى قيمتها ودقتها .

#### وفي بيان أثره في الدراسات البلاغية :

أشرت إلى بيان أثره في مدرسة المفتاح ، وتناوات في ذلك بيان أثره في كتاب المفتاح ثم في كتاب الإيضاح ، ثم في كتاب المعاول ، وأشرت إلى أن هذه الكتب هي أفعنل ماكتب في هذا الاتجاه .

وذكرت في بيان أثره في المفتاح تأثر السكاكى به في تقسيم البلاغة إلى على المساني والبيان . و نافشت هذا التحديد الدقيق الذي قصل به السكاكى بين هذين الهلمين ، وأشرت إلى صلة تحديد علم البيان في كتاب المفتاح بما ذكره ابن الخطيب الرازى في حديث الدلالة و بينت ذلك بإيضاح ، ثم أشرت إلى إحساس السكاكى نفسه بما في هذه الطريقة التي صبط بها معاقد العلمين من تكاف و تحشم .

ثم أشرت إلى التقاوب في دواسة البلاغة بين أعل شواووّم ، واحتماد يهمنهم

على بعض ، وبتاء لاحقهم على سابقهم ، وإن تباينت عظوظهم في الإصابة والتوفيق ، ولخصت ملامح جهودهم في مراحل ثلاث : المرحلة الأولى وكان البحث البلاغي فيها جهودا نظرية ارتبطت بالنص ارتباطا وثيقا ، وتمثلها دراسة عبد القاهر الجرجاني ،

المرحلة الثانية وكان البحث فيها جهوداً تطبيقية ، تنفذ من النص إلى دراسة القواعد والرصول، وتمثل هذه المرحلة دراسة الزمخشرى .

المرحلة الثالثة وكان البحث فيها جهداً نظرياً خالصاً تشوبه ومصات تحليلية سرت إليه من الاتجاهين السابةين ويمثل هذه المرحلة كتاب المفتاح .

ثم أشرت إلى ما أفاده السكاكى من الكشاف فى باب الالتفات ، فقد ذكر فى قيمته وتحليل بعض تصوصه كلام الزمخشرى ، وبينت أن أبا يعقوب يجىء بالفث المستكره حين محاول الاستقلال فى تحليل صور هذا الباب .

ثم أشرت إلى ما أفاده منه في باب أحوال المسند والمسند إليه ، كبيان المفال المفتصية كون المسند جلة فعلية ، أو اسمية ودلالة الفعلية على التجدد ، والاسمية على الشبوت ، فقد ذكر في هذا كلام الزو بخشرى في آية وإذا جاء كالمفافقون ، وذكر في تفسير المسند تحليل الزونخشرى اقوله تعالى ولا انتخدوا إلهين اثنين ، وذكر في التقديم كلام الزوخشرى في آية وإياك نعبد ، وآية ولتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا ، وآية وذلك الكتاب لا ريب فيه ، ، كما أفاد من كلام الزمخشرى تقييد المسند بالشرط ، وذكر شواهد كثيرة ومشهورة من المكشاف كقوله تعالى ، وفإذا جاءتهم الحسنة ، وإذا استعملت وأن ، مع الشرط المخشوع به عالى ذلك بما ذكره الزمخشرى وأورد هنا السر البلاغى الذي أورده الرمخشرى هناك ،

ويفيد من الكشاف ماذكره في التغليب ولايزيد عليه ، ويسوقه الحديث في معاني الشرط إلى الفول في الكلام المنصف ، ويذكر ما قاله الزمخشرى في هذا الفن ، ويأخذ من السكشاف حديثه في بيان الاغراض التي يقصدها المتسكام حين يعدل هن الماض إلى المضادع ، ويذكر شواهد الكشاف في هذا الموضوع ،

ويستمد كثيراً بما ذكره الزمخشرى في صور الفصل والوصل و ويذكر كثيراً من شواهده في هذا الباب .

وفي الإيجاز والإطناب يذكر كثيراً من الصور المأخوذة من السكشاف، و من خير ما ذكره في هذا الباب ما جرى على أسلوب قولهم على لاحب لا يهندى بمناره ، ويذكر في صور الإطناب قوله تعالى . قال ألم أقل الله إناك لن تستطيع معی صبراً ، وقوله تعالی و رب اشرح لی صدری ، ویذکر فی تعلیلها ماذکره الزمخشري، ويعتمد على الزمخشري كثيراً في بيان الاستعارة بالحرف لأن الزمخشري كا قلنا من أوا تلمن أشار إلى هذا الموضوع وقدذكر السكاكي قوله تعالى وأملكم تتقون وقوله تعالى . فالنقطه آل فرعون ليسكون لهم هدواً وحزنا ، وبين الاستعادة في حزف الترجى ، وفي اللام، ثم ذكر أن هذا تلخيص كلام الأصحاب وقد بينت أنه يقصد بالاصحاب هنا صاحب الـكشاف ، ثم بينت أن السكاك يسيطر على مايغهم مم يصوغه بأسلوبه وطريقته فيحسبه الناظر من بنات أذ كاره وذلك لوضوح سيطرته على هذه الافكار ، وهو في هذا يختلف مع ابن الآثاير الذي ينقل هيازة الـكشاف ، ويتفق مع العلوى الذي يفير تغبيراً جوهرياً في الصياغة وتصوير الفكرة، وفي بيان أثره في كتاب الإيصاح أشرت إلى أن ذلك يظهر في مرحلتين. المرحلة الاولى هي ما أفاده السكاكي من الـكشاف لان كتاب الإيعناح كأنه صورة ثانية لـكتاب المفتاح . والمرحلة الثانية \_ وهي ما نلتفت إليها هنا \_ من أثر الكشاف في هذه الإضافات التي أضافها المُطيب إلى كتاب المُقتاح، فاختلف بها إيصاحه عن المفتاح، وقد بينت أن من أم هذا الآثر ماذكره الحطيب في الجباز العقلي حيث ذكر العلاقات الق ذكرها الزعشري في قوله تعالى مقا وبحت تجاوتهم ،، واستمد تعريفه لحذا الباب بما ذكره الزعنشرير في هذه الآية ، ونانشت الحمايب في ذلك ، و بينت أن تصور الزمخشرى للمجاز العقل كان أشمل وأعم عا ذكره الحتطيب ، كا بيئت أن الحتطيب كان يتنبه إلى أثر البكشاف في المنتاح وقد رجع بسكثير من كلام السكاكى إلى أصله فى السكشاف . وبيئت أنه حين يرجع بحديث السكاكى إلى أصله قد يرى فيه نظراً ويعترش عليه ، وتدنائشت الخعليب في بعض ما اعترض به على السكاكي في المسائل المأخوذة من الكصاف . كما يبغث

أن الحطيب قد يستحس تحليلات الرعشرى البلاغية ثم مخالفه في الوجهة النحوية كا بيفت أن الحفطيب قد يرفض كلام السكاكي في بعض المسائل ويأخذ فيها برأى الرحضري، وأشرت إلى أن الحفليب قد يتأثر بالكشاف في شرح الفاعدة البلاغية وأنه أفاد كثيراً من تحليلاته لبعض الصور البيانية ، وقد أثبت بعض هذه التحليلات ، وأشرت إلى مصدوها في كتاب الكشاف . ثم بينت ما أفاده من الكشاف في أبواب البديع ، وأكدت بهذا اهتمام الرمخشري بهذه الفنون وعنايته بدراستها حتى صارت أصلا هاماً في دراسة هذا العلم في كتاب الإيضاح ، وأشرت إلى ما ذكره في باب المشاكلة وبينت أنه لم يعنف شيئاً يمتد به على وأشرت إلى ما ذكره في باب المشاكلة وبينت أنه لم يعنف شيئاً يمتد به على ما أخذه من الكشاف ، كا بينت أنه في التوجيه لم يزد شيئاً عما ذكره الزمخشري ما أخذه من الكشاف ، كا بينت أنه في التوجيه لم يزد شيئاً عما ذكره الزمخشري فيه ، واكتفيت بذكر هذين الفنين مع الإشاوات السابقة في دراستي البديم في فيه ، واكتفيت بذكر هذين الفنين مع الإشاوات السابقة في دراستي البديم في

وفي بيان أثره في كتاب المطول بينت أن سعد الدين قد أثر في بلاغة الـكشاف وتأثر بها ، أما تأثيره فيها فذاك واضح في تأملانه الدقيقة الق محاول فيها أن يفسر كلام الزمخشرى في صوء القواعد البلاغية المقررة ، وأن يستخرج من أقواله أصولاً بلاغية، ولذلك يختلف موقف سعد الدين من كتاب الكشاف عن مواقف غيره من أمثال السكاكى وابن الأثير والعلوى والةزويق وغيرهم ، وذكرت أن إبراز جهود الزمختيري في البلاغة في صورتها العلمية يرجع إلى جهود سعد الدين وغييده من شرحوا الكشاف ، كالسيد الشريف ، وصاحب الكشف ، أو تناولوه في حواشيهم ، كالعلامة شياب الدين الحفاجي ، ثم أجمات تأثر سعد الدين ببلاغة الكشاف في نقاط محددة ، منها توضيح وجمة الزمخشرى في بعض الاصول البلاغية كبيانه مذهب الزمخشري في الاستمارة بالكنايةورأيه في قرينتها ، وأن المكنية لا تلازم التخييلية ، وله في هذا الموضوع مناقشات هامة أثباتناها في هذا البحث ، ومنها اعتباده على بلاغة الكشاف في محاولة مجاوز الحد العنيق الذي فرضه الحطيب على خصائص الصياغة في التعبير الأدبي وكرفضه عُصَر أَخْرَاصُ التُوكيدُ في بني الشك أورد الإنكار ودْمَابِه إِلَى أَنَ التُوكيدُ يَكُونُ الأغراض أخرى ، فقد اعتمد في هذا على تصوص هاءة من الكشاف ، ومنها

عارلة تصحيحاً رمام القوم في فهم بلاغة الكشاف وتفسيرها وله في هذا تظرأت صائبة وتصحيحات مستقيمة ، وقد لاحظت آنه يقع أحياناً في هذا الوم الذي حاول تصحيحه وفاته أن يدرك الحق في بعض المواضع من كلام الزمخشري و ومنها أنه يغيد من تحليلات الزمخشري وينسج على منوالها في شرحه وإضافاته إلى كلام الخطيب ، كا ذكر في قول صاب، بن الحارث المشهور ، فإني وقياويها لفريب ، فقد ذكر في اكمته التقديم كلاماً حسناً وأشار إلى أنه أفاده من الكشاف في قوله تمالي وإن الدين آمنوا والذين هادوا والصابقون، الآية، ومنها أنه يقيد من تحليلات الزمخشري في تحرير الاصول البلاغية كاعتاده في الحسلم على قولنا وأيت أسداً في الشجاعة بأنه من التشبيه ، وإن ترك فيه المشبه بالسكلية على ورفت ماذكره الزمخشري في آية دحتي يقبين لهم الخيط الابيض من الحيط الاسود» ومنها أنه قديقف من كلام الزمخشري موقف الناقدفي قبوله لرأى السكاكي ووفضه كلام الدينون عبد الفاهر والزمخشري في بيان سر حدّف المفعول في قوله تعالى و ولما و رد مام مدين وجد عليه أمة من الناس يسقون ، الآية .

## وفى بيان أثر الكشاف في المثل السائر :

أشرت إلى أن أتجاه أبن الآثير بختلف في دراسته عن أنجاه الحوارز ميين المراد لم يفد من هذه الدراسة العظيمة الى خلفها أهل خوارز مجقداو ما أفاه من غيرها ، وبينت أن أخذه من هذه المدرسة يتركز فيا أفاده من الكشاف ، وإن كان قد أفاد قليلا بما ذكره عبد القاهر ، ولاحظت أن أثر الكشاف يتعدم في كثير من أبواب المثل السائر ، كما في الحديث عن اتفافة السكاف ، وكما في الحديث عن الصناعة المفظية ، أما حين يتكلم أبن الآثير في الالتقات ، وتوكيد الحديث عن الصناعة المفظية ، أما حين يتكلم أبن الآثير في الالتقات ، وتوكيد المسميرين ، والتفسير بعد الإنهام وفي التقديم ، إلى آخره ، فإننا نلحظ تأثره البين الواضح بكتاب الكشاف ، وقد لحظت أن ما أخذه من الومخشري البين الواضح بكتاب الكشاف ، وقد لحظت أن ما أخذه من الومخشري أن ماأغفل فيه حديث الزمخشري كان مشهوراً عندغير الزمخشري ، وقد عالجت أن ماأغفل فيه حديث الزمخشري كان مشهوراً عندغير الزمخشري ، وقد عالجت المسائل الني أفادها من الكشاف فيبنت أنه في الالتفات يخالف الزمخشري ويأخذ منه ، وقد ناقشته فيا احترض عليه م يرجع إلى كلام الزمخشري ويأخذ منه ، وقد ناقشته فيا احترض عليه م يرجع إلى كلام الزمخشري ويأخذ منه ، وقد ناقشته فيا احترض ويومرض عليه م يرجع إلى كلام الزمخشري ويأخذ منه ، وقد ناقشته فيا احترض ويأخذ منه ، وقد ناقشته فيا احترض

فيه على الزمخشرى، وبينت تعامله عليه كما رجمت بكلامه إلى كلام الزمخشرى فيه على الزعشرى، وأفهت كثيراً من النصوص الى نقلها ابن الأثير من كتاب الكشاف ولم يغير فيها تغييراً ذا غناء ، وقد عد من الالتفات الرجوع من الفعل المستقبل إلى فعل الامر ، وذكر شواهد ذلك من الكشاف ، كما هد منه الرجوع عن الغمل الماضى إلى فعل الامر ، وذكر شواهده من الكشاف ، وذكر في هذا الباب أن عظف المستقبل هلى الماضى يكون على ضربين ، العترب الأول ما يستعمل فيه المستقبل الدلاله على حدث قد مضى ، وهو القسم البلاهي الذي ترد غيه المحاسن والذي عنى به ، والضرب الثانى ما يستعمل فيه المستقبل الدلالة على حدث يقع في المستقبل الدلالة على حدث يقم المستقبل الدلالة على حدث يقع في المستقبل الدلالة على حدث يقع في المستقبل ، وزعم أن هذا القسم ليس داخلا في البلاغة ، وقد ناقشته في هذا وبينت أنه من دقيق أحوال اللفظ التي ينظر فيها إلى المطابقة ، وأستأست بكلام الدمام عبد القاهر في هذا الامر ، وقد ذكر كذلك من الالتفات بكلام المام عبد القاهر في هذا الامر ، وقد ذكر كذلك من الالتفات من الكشاف .

وفى توكيد العنميرين لحظت أنه يستمد دراسته من المكشاف ، كا فعل في الإلتفات ولا أجد له في هذا الموضوع دراسة هامة ، وإنما كانت إضافاته على السق تمليلات الزعشرى وكأنها زبادة في الامثلة ، وفي عطف المظهر على ضميره يعتمد كذلك على تمليلات الزعشرى ويثقلها نقلا يكاد يكون كاملا ، وفي التفسيد بعد الإبهام يأخذ أكثر ما فيه من الكشاف ، وقد أثبت شواهده فيه مقارئة بما ذكره الوعشرى في هذه الآيات .

وقد ذكر ابن الآثير بمثاً هاماً في استبهال العام في الذي والحاص في الإلهات وقد بينت أنه أفاده من مناقشة ابن المنير لبعض تعليلات الزعشري، وقد حررت المكلام في بيان وجه اعتراض ابن المنير في هذه الصور ، وأشرت إلى يقظة ابن الأثاير حين رأيشه يسكت عن عبارة الزعشري الوارد عليها اعتراض ابن المنهر ،

وفى التقديم والتأخير لحظت أن ابن الآلير لم يفهم رأى الوعشرى فهما دنيقاً رحين يزهم أن التقديم هنده في الحبر والمفعول والظرف لا يكون إلا للاختصاص، ثم بينت ظهور معنى الاختصاص فى الصور التى زهم ابن الآثير أن التقديم في المراعاة نظم الدكلام، وقد لحظت كذلك أن ابن الآثير الذى اعترض على الوعشرى فى دراسة النقديم يأخذ منه أخذا مباشراً وإن كان ما أخذه منه ليس متصلا بمسألة الاختصاص التى هى موضع الخلاف، وفى النقديم الذى يختص بدرجة المقدم فى الذكر لاختصاصه بما يوجب له ذلك يعتمد فيه على تحليلات الومخشرى اعتماداً كاملا، فيذكر فى تقديم السبب تعليل الزمخشرى لقوله تعالى و إياك تعبد وإياك لستمين ، و لقوله تعالى و أنزلنا من السهاء ماء طهوراً لنحي به بلدة ميتاً ، وغير ذلك كثير أثبتناه وأشرنا إلى مصادره فى الكشاف .

وفي دراسة الحروف الجارة لحظت أنه ليس لابن الآثير فيها إلا الشرخ والاستنباط من كلام الزمخشرى ، فقد نظر في اختلاف الحروف في قوله تعالى و إنا أو إيا كم له هدى أو في ضلال مبين ، وقوله تعالى و إنما الصدقات الفقوا- والمساكين والعاملين عليها ، وذكر فيها ما ذكره الزمخشرى ، وكان عليها ما ذكره في هذا الموضوع .

وفى الجلة الفعلية والجلة الاسمية يجعل ما ذكره الزمخشرى فى قوله تعالى و وإذا لقوا الذين آمنوا قالوا أمناوإذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنا معكم أساساً لدراسة هذا الموضوع ويذكر أمثلة من الشعر، ومن كتاب الله، وبحالها، والمسكن تحليلاته لا نهض إلى مستوى التحليلات الى أفادها من السكشاف ، وفى عكس الظاهر وأيته يستمد مادته فيه من السكشاف، ولم ينقل منه نقلا مباشراً كا عهدناه في الانواع الاخرى ، وقد دار بحثه فيه حول شاهدين من الشعر مذكورين في الدكشاف ، ولم يذكر له شواهد من القرآن ، وقد أشرت إلى أن هذا اليحث من البحوث القيمة الى يجب الاهتهام بها في دراسة الأساليب -

وفى الاستدراج رأيت ابن الاايريدعى أنه استخرجه من كتاب الله وأن مداو البلاغة كلها عليه، وقد بينت أنه ليس له قيه جهد يذكر ، فإنه لم يزد على أن ذكر للما الزمخشرى ، ثم أورد محاورة بين الحسن بن على ومنى الله عنه ومعاوية بن أبي سفيان ، جرى القول فها من معاوية على طريقة الاستدراج الني جرت عاما النصوص القرآنية في هذا الباب ،

وفي الإيمال رأيته يعتمد على الزمت شرى في كثير من الاستهال التي درسها في هذا الباب ، كدراسة حذف المسؤال في باب الاستهناف ، وكدراسة حذف المفسول في شاء وأراد، فقد ذكر الآيات والامثلة الشهيرة في هذا الباب، وكحذف الشرط ، وموقع فاء الفصيحة ، ويذكر الإيجاز بالتقدير ، وهو المعروف عند الجهور بالمساواة ، ويورد من أمثلته قوله تعالى ، قتل الإنسان ما أكفره »، ويذكر تعليل الزمخشرى لهذه الآية .

وفى الإطنتاب يذكر صوراً من تعليلات الزمخشرى كالذى ذكره فى آية « فإنها لا تعمى الابصار و لـكن تعمى القلوب التى فى الصدور ، و الذى ذكره فى آية « ما جعل الله لرجل من قلبين فى جوفه » .

وفي التكرير بيئت أن ابن الآثير قد أخذ من الكشاف بعض الصور و التحليلات، وقد خالفه في عد بعض هدده الصور من المسكرر فكثير من الصور الى ذكر الرمخشري أنها ليست من التكرير مراعاة لفروق دقيقة ذكرها ابن الآثير من المسكري ، كا ذكر ابن الآثير نوعاً من النكرير وصفه بأنه نوع حسن ، وذلك لاختلاف ضروب الصنعة في الجلة المسكرية وقد أشرت إلى أن ذلك وغيره مأخوذ هن السكشاف .

وفى بحث السكناية والتعريض أشرت إلى أن ابن الآثير تابع الزمخشرى فى التفريق بين الكناية والتعريض، وقد لحظت علاقة بين تعريف ابن الآثير المكناية وما ذكره الرمخشرى فى السكناية والمجاز عن السكناية ، كالحظت شبا قوياً بين تعريفه التعريف وتعريف الزمخشرى له، وأشرت إلى أن السيد الشريف قد أدرك عملاً و بنه إليه ، وقد أخذ ابن الآثير أخذاً مباشراً من تحليلات الزعشرى لعبور التعريف ثم نبهت إلى تجاهل ابن الآثير لجهود الزمخشرى حين زعم أنه لم يفرق أحد قبله عن البيابيين بين السكناية والتعريض .

وفى تقابل الممانى يأخذ ابن الاثير أخذاً بيناً من الكشاف فيذكر ما ذكره الرسخشري في قوله تعالى وأو لم بروا أنا جعلنا الليل ليسكذوا فيه والنهار مبصراً وثم يشير ابنالاثير إلى أن في تقابل المعانى بابا هجيب الشأن، محتاج إلى فعنل تأمل وزيادة نظر، وهو ما يختص بالمهواصل القرآنية، ويذكر في هذا مثلا وشواهه ها ألياناه في دراسة الجمل في هذا البحث .

وفى نهاية عذا الفصل أشرت إلى تأثر ابن الآلير بالزمنطرى في كتابه المعلوط الجامع السكبير ونقلت هنه نصوصاً كثيرة في الالتفات ، وفي الآخيار عن الفعل الماضى بالمعنارع، والآخيار باسم المفعول عن الفعل المضارع، وهذه الموضوعات ومثلها مذكورة في كتاب المثل السائر ، وقد بيفت أنه يذكر أشياء في كتاب الجامع ويأخذها من الكشاف وهي أيست مذكورة في كتاب المثل السائر ، كا يقول في التعقيب المصدرى ، فقد ذكر فيه تحليل الزمخشرى لقوله تعالى ، وتوى الجبال تحسيها جامدة وهي تمر من السحاب صنع الله الذي أتقن كل شيء ، وفي ضوء هذا البيان المستقصي لآثر الكشاف في كتاب المثل السائر ما القدماء والمحدثين وأغفاوا هذا الدارسين الذين تعرضوا لدراسة المثل السائر من القدماء والمحدثين وأغفاوا هذا الدارسين الذين تعرضوا لدراسة المثل السائر من القدماء والمحدثين وأغفاوا هذا النائر . وفي بيان أثر الكشاف في كتاب الطراز .

أشرت إلى أن كتاب الطراز يعتبر مزيما من الانجاءين الآدبي والكلامي . ولحظت أنه في القسم الأول الذي يتحدث فيه عن أسرار البلاغة يقرو القواعد ويحرر المسائل، ونظهر النزعة المكلامية في هذا التحرير، وهذا التقرير، كما يكأتو في هذا القسم من ذكر الآمثلة والشواهد، وفي هذه الكثرة تظهر الصفة الآدبية للذا الكتاب، حيث يحلل كثيراً منها تعليلا منذوقاً بصيراً. وفي دراسته القسم الثان أعنى علوم حقائق الإعجاز رأيته يتناول علوم البلاغة مرة ثانية ، الأنهاجي علوم حقائق الإعجاز ، وسجلت اختلاف منهجه في تناول هذه العلوم في هذيين القسيمين ، فهو لم يذكر في هذا القسم الثان شاهداً من غير كتاب الله إلا تأدوآ مِقِدِ أَكَثَرُ فِي القِسمِ الآول مِن ذكر كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم وكلام على رمني الله عنه، ثم من شعر الشعراء وكلام الآدياء . كما أنه في دواسة علوم البلاغة في القسم الثاني يسير على طريقة المفتاح ، ومنهجه ، فيذكر في علم المعاني أحوال الإسناد ، والمسند إليه ، والمسند به ، والتعلقات الفعلية ، والجمل الانشائية ، والنصل والوصل، والقصر، إلى آخره ويذكر في علم البيان القشبيه • وَالْجِبَالُ ، والسكناية . ويذكر في علم البديع الآلوان الى وودت شواهدها في كتاب الله ، ولم تـكن هذه طريقته في دراسة أسرار البلاغة وإنما كان يتتأول مسائل العلم فيه غير مرتبط بأحوال المسند والمسند إليه .

يعيدان العم حيد حيث مرجب بيد مرجب المعلمي أنه مقدمة مراح علم المعلمي أنه مقدمة مراح علم المعلمي أنه مقدمة مراح علم المعلمين الغرمض من كالميف علما المسكتاب حيث وحم المعلمين أنه مقدمة المسكتاب علم المعلمين المراح علم المسكتاب الم

لدراسة بلاغة الكفاف ، وبيفت إلى أى مدى يعين هذا الكتاب على فهم الكشاف ولهذا أشرت إلى المباحث الني عكن أن تنصل ببلاغة الكشاف والمباحث التي لا يمكن أن تنصل بها ، وبينت أن كثيراً من مناقشاته لا بحاب الحدود لا تعين الدارس على فهم بلاغة الكشاف ، ورفضت أن يسكون كتاب الطراز قادراً على دفع قارئه إلى اكتناه بلاغة الكشاف ، وبينت أنه يعين قارئه على فهمها بمقدار ما تعين قارئه على فهمها بقدار ما تعين الكتب المعيدية طلاب العلم في زمانها على قراءة هذا الكتاب ، ثم أشرت إلى المباحث البلاغية التي أخذت من السكشاف ، وبيلت أن أكثرها قد أخذ من كتاب المثل السائر ، وقليلا منها قد أخذ من كتاب الكشاف مباشرة ، وأشرت كتاب المثل السائر ، وقليلا منها قد أخذ من كتاب الكشاف مباشرة ، وأشرت إلى خصوصية هامة فيا أفاده العلوى من غيره حيث يسيطر على ما يقهم ثم يذكره في كتابه بعبارته ، ويصوغه بأسلوبه ، ويعرضه بطريقته .

ومن المباحث للق رجعت بها إلى كتاب السكشاف ماذكره في الاستدراج ، حيث أفاده من المثل السائر وهو فيه راجع إلى السكشاف كا بينا ، وقد أشرت إلى أن العلوى ذكر الآيات التي ذكرها ابن الآثير ولم يزد فيها زيادة تدخل في صيم الموضوع وإنماهي كالشرح والتوضيح ، وقدرجحت أن هذا البحث مأخوذ من المثل السائر لآن الزمخشرى لم يذكر له هذه الترجمة ، وإنما ذكرها ابن الآثير، ولآن ما في الطراز أفرب إلى ما في المثل السائر .

ومن هذه المباحث بحث الالتفات ، وقد أشرت إلى أخذه من كتاب المثل السائر ، وأشرت إلى أن العلوى لم تسكن له وقفات يستوضح فيها أسراره ، وإنما كان يشير إلى موقعه فحسب ، وكانت له مناقشات لابن الآثير في اعتراضه على الريخشرى هرضتها وحللنها . وقد كان يتهم ابن الآثير بالعجز عن فهم بلاغة الكشاف .

وفي بحث لتكرير رايته يتابع ابن الآاير ، ويعمل من التكرار صوراً لاحظ الوعشري فيما فروقاً بين المعانى أخرجتها من باب التكرار ، وقد دافع عن هذا الإسلوب في البلاغة القرآنية .

وفى النصل والوصل يعرض لعطف المفردات ، ويصير إلى أن عطف بعض العمقاعدين المعنى كأنه عطف التيء على نفسه ، ويشهر إلى ما بين الصفات بمن الاتفاق والاختلافي من حيث الدلالة على الحدث والذات ، ويقر أنه إذا روعي علما الاختلاف صدح العطف ، وإذا روحى هذا الاتفاق لم يصدح العطف ، ثم يذكر أن مفات المولى عز وجل منزلة منزلة الاسماء المترادفة ، لذلك كان العطف فيها مخالفة لهذه القاعدة، ثم ينظر في آيات من السكتاب ورد فيها عطف بعض صفات المخلق والحالق على بعض ، فذكر وجه العطف وسره ، وقد أفاد في هذا كثيراً عا ذكره الزمخشوى وعا ذكره الشيخ عبد السكريم الزملسكاني .

وقدذكر إشارة عرض فيها إلى توهم خفاء الملاءمة فى قوله تعانى ويسألونك عن الأهلة قل هى مواقيت للناس والحج وليس البربان تأنوا البيوت من ظهورها، ويذكر ماذكره الزمخشرى فيها ، ويفيد من الزمخشرى في بيانى المناسبة بين المعطوفات كما ذكر فى قوله تعالى ، أفلا بنظرون إلى الإبل كيف خلقت ، .

وفى التقديم والتأخير أشرت إلى أن العلوى تابع ابن الآثير فى القول بأن الاختصاص لازم للتقديم عند الزمخشرى، وبينت أن العلوى لم يسكن متمعناً فى كتاب الكشاف وإنما كان يفهم آراء الزمخشرى من الكتب التى أشاوت إليها وذكرت فى بحث التقديم ما أخذه من المثل السائر، وأشرت إلى أصله فى كتاب الكشاف، و تاقشت العلوى في ذمب إليه متأثراً بكتاب المثل السائر، عن أف الشيئين إذا كان كل واحد منهما مختصاً بصفة تقتضى تقديم على الآخر فأقت بالخيار فى تقديم أيهما شئت ، وذكر لهذا الأصل أمثلة من القرآن يرى أفت بالخيار فى تقديم أيهما سواء و رفعنت هذا وبينت أنه تجاهل لمقتضيات الاحوال، ومتطلبات المقامات، ثم حاولت أن أبين السر فى تقديم ما قدم من هذا الثوع،

وفى معانى الحروف يأخذ من المثل السائر ما أخذه من الكشاف فى حسسة الباب وفى الابهام والتفسير بينت أنه ذكر الامثلة والتعليل من كتاب السكشافه وفى توكيد الضائر لاحظت أنه يتابع ابن الآثير ويفسر بعض تحليلاته تفسيراً فقهياً لا يصيب فيه أحياناً .

وفى الايماز والاطناب وأينه لم يذكرها فى موضع واحد وإنما فصحكم الايماز فى الدلائل الافرادية وذكر الإطناب فى مراطة أحوال التأليف وبيان ظهود المعانى المركبة وقد أفاد فى كل فن من هذين الفنين كثيرا عا ذكره ابن الاثير فى الايماز بالتقدير اللى أشرت إلى ماخوذا من الدكشاف ، ويتابع ابن الاثير فى الايماز بالتقدير اللى أشرت إلى ماخوذا من الدكشاف ، ويتابع ابن الاثير فى الايماز بالتقدير اللى أشرت إلى

أنه يسمى عند البلاغيين بالمساولة ، ويذكر الأمثلة التي ذكرها ابن الأثير . ويذكر الإطناب الذي يقع في الجلة الواحدة ، ويذكر أمثلته من المثل السائر ، وهي ماخوقة من المكتناف ولد في هذا النوع من الاطناب إشارات قيمة ، أشر نا إليها ، وفي الكناية والتعريض أبرزت مظهر عناية العلوى بتحرير الحسدود في دواسة هذين الفنين ، فقد نافش أبن الآثير في تعريفه لهما ثم لم يبعد كثيرا هما ذكره ابن الآثير وإن كان قد جعمل المفظر أكثر تحديدا ، أو أكثر دفة ، وقد فاقشته في بعض اعتراضاته ، وبينت أنها لا ترد على كلام أبن الآثير ، في تعريض ما أفاده من المثل السائر عا هو راجع إلى المكتناف في تحليل صود التجريض .

وفي دراسة التخييل لحظت اعتباره هذا الفن او عا من البديع ، وقد خالف في هذا أكثر البيابيين . ثم أشار في قيمته وأهميته في فهم الصوص القرآت والحديث إلى كلام الرمخسرى ، وقد شمل كلامه في التخييل أمرين الاول بيان معناه ، وقد ناقش في هذا تعريف الرماكاني التخييل و تعريف المطرزى ثم عرفه . وقد ناقشت فهمه له كلام البيابيين وبيئت أنه لم يصب في هدذا وأنه حين أدرك كلام الزمخسرى في قيمته عجز عن فهم مراده بالتخييل . وقد رفضت ماذكره هو العلوى تفسيرا لمراد البيابيين ، وبيئت أن هدذا الفهم لا ينطبق على ما ذكره هو في تعريف التخييل ، وفسرت مراد الزمخشرى كما أراه ، ثم قارات فهم العلوى قدييل عند البيابين عنلاصة ذكرها الشهاب المنفاجي وحدد فيها مدلول التخييل هند البيابين عنلاصة ذكرها الشهاب المنفاجي وحدد فيها مدلول التخييل هند البيابين عنلاصة ذكرها الشهاب المنفاجي وحدد فيها مدلول التخييل

و في ذراسة الإلهـاب والتهييج الذين ذكرهما في أصناف البديع بينت أنه لم يزد فيهما عن جمع المثل والشواهد من كـتاب الـكشاف وجعله صنفاً مستقلاً .

في نهاية هدذا الفصل أشرت إلى أن تأثر العلوى بالزمخصرى قد خنى على بعض الباحثين فذكر تصوصا من كتاب الطراز واستشهد بها على أن العلوى أديب مثلوق قادر على أن يضع بدك على مواضع الحسن وينبهك إلى جهسات الجمال في التخويز ، وهدف النصوص مأخوذة من كتاب السكشاف وليست من اجتهادات المقلوى و فلا يصح أن تسكون دليلا على مقدرته في النقد والتحليل .

## أهم مصادر البحث

- 1 \_ أساس البلاغة \_ للزمخشرى، ط دار المكتب.
- ب اسرار البلاغة لعبد القاهر الجرجاق ، طبعة صبيح .
  - اطواق الذهب الزعشرى ، ط بیروت .
- ع ﴿ ﴿ الْجَبِ الْمُجَبِ فَي شُرَحَ لَآيَةِ الْمُرْبِ ﴿ لَا يَخْشُرُى ، مَطْبِعَةً مُحْدُ مَطَّرُ ﴿
  - إعجاز القرآن \_ الباقلاني ، دار المارف .
  - ٦ \_ إعجاز القرآن \_ القاضي عبد الجبار ، ط دار الكتب .
  - ٧ \_ الانموذج \_ للزمخشرى ، مطبعة الجوانب بالقسطنطينة .
  - ٨ \_ الامالي الشجرية ـ لابن الشجري ، مطبعة مجلس دائرة المعارف -
    - الايضاح للخطيب القزويني ، مكتبة الآداب .
    - 1. \_ البيان في إعجاز القرآن ـ للخطاب، دار المعارف.
- ١١ ــ التقريب في التفسير وهو مختصر من الكشاف ـ تأليف الشيخ قطف
   الدين بن محد، مخطوط رقم ٦٧ تفسير دار الكتب.
- ١٧ ... التمييز لمنا ودعه الزمخشرى من الاعتزال في الكتاب العزيز .. تأليق الم ١٧ ... التمييز لمنا ودعه الرمخشري من الاعتزال في الكتاب المكتب . عمر بن محمد بن خليل السكوني ، مخطوط رقم ، ٤، مجاميع داو الكتب .
  - ١٣ ــ الجبال والامكنة ـ الزمخشرى ، مطبعة ليدن .
    - ع و \_ الخصائص لابن جني ، ط دار الكتب .
  - 10 \_ الصفاعتين \_ لابي هلال العسكري ، ط الاستاله .
    - ١٩ \_ الطراز \_ للملوى ، مطيعة المقتضب .
    - ١٧ \_ العمدة \_ لابن رشيق ، مطبعة السمادة .
  - ۱۸ ـــ الفائق في غريب الحديث ـ فلزمخشري ، هار أحياء السكتب العربية .
    - 19 \_ السكامل \_ العبرد ، مطبعة الاستقامة .
      - . ٢ \_ الكتاب لسيبوية ، ط بولاق .
    - ٢١ \_ الكشاف للرمخشري ، مطبعة الاستقامة .

- ٧٧ ــ المثل السائر لابن الآثير ، نهضة مصر .
- ٧٣ ... المفصل ـ فارميمشري، معليمة السكوكب الشرقي ، الاسكندوية .
  - 24 \_ الموازلة \_ الأمدى ، معليمة السعادة .
- ۲۵ ـ المفرد والمؤلف ـ الزمخشرى ، متعلوط رقم ۱۹۰۲ لملة دار السكتب .
  - ٢٦ ــ المستقمى في الآمثال ـ الزمخشرى ، ط حيدر أياد الدكن .
    - ٧٧ \_ النكب في إعجاز القرآن ـ الرماني ، دار المعارف .
- ٧٨ ــ الوساطة بين المتنب وخصومته لعلى بن عبد العزيز ، ط دار أحياء ألسكتب
   العربية .
  - ٧٩ ــ امالي المرتضى ـ الشريف المرتضى ، طبعة دار أحياء الكتب العربية .
  - . ٣ ــ تأويل مشكل الفرآن ـ لابن فتيبة ، طبعة دار أحيا. الكتب العربية .
    - ٣١ ــ تفسير الطيرى ـ لابن جرير الطبرى ، المطبعة الاميرية .
- ۲۰ ستفسیر جزء هم منسوب الرمانی، مخطوط رقم ۲۰ تفسیر دار الکتب.
  - ٣٧ \_ تنزيه القرآن من المطامن ـ القاضي عبد الجبار ، المطبعة الجمالية .
- وج \_ حاشية السيد الشريف على الكشاف \_ السيد الشريف الجرجاق ، مطبوح على هامش الكشاف .
- عج \_ حاشية سمد الدين طل الكشاف \_ العلامة سمد الدين التفتاز انى، مخطوط رقم على الازمر .
- ٢٦ حاشية ابن المنهد على الكشاف لاحد بن المنهد، مطبوع على هامش
   الكشاف.
  - ٣٧ \_ حاشية الشهاب الحفاجي على البيصاوي ـ ط بولاق .
  - ٣٨ حاشية السيد على المطول السيد الشريف ، مطبعة أحمد كامل .
- ٧٩ ــ حَمَاتُقَ التَّأُويلُ فَمَنْشَابِهِ التَّمَرِيلُ \_ الشريف الرضي، طبعة النعف بكر بلاه.
  - وع حراسات تفصيلية شاملة الشيخ عبد المادي المدل المطيعة المنهرية .
    - وع مد ديوان الزمخشري مخطوط رقم ١٧٥٥ أدب ، دار الكتب ،
      - ٧٤ دلائل الإنجاز \_ لمبد القاهر الجرجاني ، المكتبة العربية .
  - 47 ـ ربيع الأبراد ـ الزمخشري ، مخطوط بدار الكتب رقم هم، أدب .
    - وع سر النصاحة لابن ستان الخفاجي ، المطبعة الرحالية .

- ۱۵ شرح مقامات الزمخشری لمزمنشری الثانیة بیصر سنة ۱۹۲۵ -
  - ٣٠ فرح المفصل لابن يعيش إدارة الطباعة المنهدية .
- عار الفرآن لاب هبیده أبو عبیدة معمر بن المثنی، نشره السید سامی
   الخانجی بنحقیق الاستاذ فؤاد سرجین .
  - ٨٤ ــ معيم الادباء لياقوت ـ مطبعة دار المأمون .
  - ٩ ممانى القرآن ـ الفراء ، الدار المسرية التأليف والترجة .
  - معانى القرآن المنسوب الرجاج ـ مصور بالجامعة العربية .
    - ١٥ ــ مفتاح العارم ـ السكاكى ، المطبعة الادبية .
  - ٧٥ ــ مقدمة الآدب الرمخشري ، مخطوط رقم ٢٧٧ لغة دار الكتب .
    - ٢٥ نوحة الآلباء لابن الانبارى القاهرة .
    - عن الشعر لقدامة بن جعفر ، مطبعة السعادة ،
      - العلم الرمخشرى ، المطبعة السكلية -
    - ٩ نهاية الإيمار لابن الحطيب الرازى ط الآداب ،
    - ٧٥ \_ وفيات الاعيان ـ لابن خلمكان ، مكنية النهضة المصرية .

## أهم مراجع البحث

- إثر القرآن في تطور البلاغة العربية \_ للأستاذ كامل الحولى ، دار الانوار .
- م \_ أثر القرآن فى النقد الادى ـ الدكستور محد زغاول سلام، ط دار المعارف.
  - ي \_ احسن التقاسم في معرفة الأقاليم ـ المقدمي ، ط أيون .
  - ع \_ أسس النقد الآدن عند العرب ـ للدكـتور أحمد بدوى، نهضة مصر .
    - إصول النقد الأدنى \_ الأستاذ أحد الشايب ، النهضة المصرية ،
      - ٣ \_\_ إعجاز القرآن ـ الرافعي، مطبعة الاخبار بمصر .
      - ٧ \_ الأسلوب ـ الاستاذ الشايب ، مكتبة النهضة المصرية ،
      - ٨ = الاسلوب الاستاذ كامل جمة ، مكتبة القاهرة الحديثة .
- الإشارة إلى الإيجاز في بمض أنوع المجاز ـ العلامة عز الدين بن
   عبد السلام ، مخطوط ط الآستانة .
  - ١٠ الاطول ألملامة عصام الدين ، ط الآستانة .
  - ١١ ـــ الإعلام ـ الاستاذ خير الدين الزركلي، المطبعة العربية المصرية .
    - ١٢ ــ البحر المحيط لابي حيان .
    - ١٣ ــ البديع لابن الممتز ـ مصطني الحلمي .
  - ع، \_ البلاغة تطور وتاريخ \_ للدكمتور شوقي منيف، دار المعارف،
  - ه و ـــ البلاغة في طور نشأتها ــ للدكة ور سيد نوفل ، معليمة السعادة .
- ١٦ \_ البلاغة بين عهدين ـ للاستاذ محمد نايل، عنطوط بمكتبة كايةاللغة العربية .
  - ٧٧ \_ البلاغة النطبيقية \_ الاستاذ أحد موسى، ط المرفة .
  - ١٨ ــ البلاغة عند السكاكي ـ الدكتور أحمد مطاوب ، ط بغداد .
    - ١٩ ــ البيان والتبيين ـ الجاحظ، طبعة لجنة التأليف.
      - ۴۰ البيال العربي الدكتور بدوى طبائه .
- ٧١ ــ التفسير البياني القرآن الكرم ـ الدكتورة عائشة عبدالرحن، دار المعارف.
  - ٧٧ ــ الرمخشري ـ الإستاذ الحرق ، دار الفكر العربي ،
    - الما عن المنافية المبد القاهر الجريباني، دار المعارف،

ع ب الشعر لارسطو - تقديم ودراسة الدكتور شكرى حياده دار النكتاب العرق

٧٥ \_ المبر في أخبار من غير ما لمؤرخ الإسلام الحافظ الذهبي والكويت.

٣٦ \_ الفلسفة القرآنية \_ الاستاذ عباس المقاد ، كتاب الهلال .

٧٧ \_ المحتسب في الكشف عن وجود القراءات ـ لاين جني، دار الكتب . ﴿

٢٨ ــ الموازنة بين الشعراء ـ للدكـتور زكى مبارك، دار الكاتب العرق.

٢٩ \_ المطول \_ السعد الدين التفتازان ، مطبعة أحمد كال .

. ٣ \_ المختصر في أخبار من غبر \_ لاني الفدار، ط القسطنطينية .

٣١ \_ المجازات النبوية \_ الشريف الرضى ، مصطفى الحلبي .

٣٧ \_ الصبغ البديعي، في اللغة العربية؛ للدكنةور أحد موسى، ط الكتاب العربي -

٣٣ ــ المقاييس الجالية عند عبد القاهر الجرجان - مجث مخطوط في مكتبة كلية الله الفنة العربية للاستاذ سيد عبد الفتاح حجاب .

٣٤ \_ النبر الفي \_ لزكي مبارك، دار الكتاب العرب .

٣٥ \_\_ النحو والنحاء \_ الشيخ محمد عرفة ، مطبعة السمادة .

٣٧ \_ الانساب \_ السمعاني ، ط ليدن .

٣٧ \_ النقد الآدبي \_ لاحد أمين ، لجنة التأليف والترجمة .

٣٨ ــ النقد المنهجي عند العرب ـ للدكشور محمد مندور ۽ دار نهضة مصور .

٢٩ ــ النقد الآدن الحديث ـ الدكتور محد غنيمي ملال ، النبخة العربية - ``

. ع ــ ابن المعتز وترائه في الادب والبلاغة ـ لذكتور عبدالمنهم خفايعي والتحاذية

13 \_ امالي على عبد الرازق \_ مطبعة مقداد ، بالقاهرة .

٢ع ــ انباه الرواة ـ القفظي ، ط دار البكتب .

٣٤ \_ بحوث وآوا. في البلاغة ـ الشيخ أحد المراغي ، مطيعة العلوم بمصر .

ع ع ــ بغية الوعاه ـ السيوطي ، مطبعة السعادة .

و ٤ - بلاغة المفتاح دراسة وتفويم - عمد أبو موسى مخطوط مكتبة كلية اللغة .

٤٦ ـ أويل مختلف الحديث - لابن فتيبة ، طبعة كردستان .

٤٧ ــ تاج العروس ــ للزبيدى تحقيق الدكتور سلاح المثبيد : السكويت .

٤٨ \_ تاريخ البلاغة العربية والتعريف رجالها - الشيخ أحد المراعى، مطبعة الحلم،

وع ـ تاريخ الادب العربي ـ الرافعي ، مطبعة الاخيار .

- . ه. ــ تاريخ آل سلبوق ـ للعاد الاصفهائي ، معليمة الموسوعات .
  - وه \_ قاريخ بغداد الخطيب البندادي ، مطبعة السمادة .
  - ٧٠ ــ تاريخ الكامل ـ لأبن الآلير ، إدارة الطباعة المنيرية .
- ٣٥ ــ تاريخ البلاغة حتى نهاية القرن الرابع ـ للاستاذ أحمد شعراوى ، مخطوط كلمة المنة .
- عاريخ النقد الادب عند العرب، للمرحوم طه إبراهم ، لمنة التأليف والترجة
- ه دواسات في نقد الآدب العرن للدكتور بدوى طبانه ، طبعة القاعرة .
  - ٣٠ \_ تاريخ النقد الادبي \_ للدكتور عمد زخلول سلام ، دار المعارف .
    - يه ... قعت واية القرآن ـ للرافعي ، مطبعة الاستقامة .
      - مه ـ تمريد البناني
      - **پی ۔ تفسیر البیضاوی ۔ طبعة بولاق**
- ، به ... تلخيص البيان في جمازات القرآن . الشريف الرضى، دار أحياء الكتب العربية .
- 45 \_ حاشية الشيخ طيان على الكشاف \_ مطبعة الاستقامة على هامش الكشاف
- ٧٧ ـ ماشية مخطوط على الكشاف بمكتبة الازمر لم يعرف مؤلفها ، وقم ٢٧١ أياطه الازهر .
  - ٧٧ \_ حاشية العليم على الكشاف ، منطوط دار الكتب والأزعر .
  - ج. حاشية الدسوقي على مختصر السعد على عامش شروح التلخيص.
    - حاشية عبد الحسكم السيالمكوتى على المطول ، ط الاستفاعة .
    - ٣٣ ــ حاشية الانباق علَّ الرسالة البيانية الصبان ، طبعة الجولان .
- ولا ... حدائق السعر ودقائق الشمر . لرشيد الدين الوطواط ، ترجة الدكتور . في المرادي . في المرادي .
- من عداسات في علم النفس الأدبي . الدكتور حامد عبد القادر ، المطبعة .
  - 79 \_ عائرة المعارف الإسلامية .
  - وي من رسائل الجاحظ من هايش الكامل ، معليمة التقدم العلبية ،
    - ٧٠ رمائل البلغاء يقرعا كرديهل ، لمنة التأليف والترجة .

٧٧ ﴿ وَمِ الْآوَابِ المُعْسِرِي - المُطْبِعَةُ الرَّحَالِيَةِ ، ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿

νε \_ صياء الدين ابن الآثير وجهوده في البلاغة والنقد ـ الدكتور محمد وظاوله سلام ، دار المعارف ،

٧٠ ــ طبقات المفسرين ـ السيوطى ، طبعة أودياً -

٧٦ \_ طبقات الشافعية \_ السبكي ، المطبعة الحسينية .

٧٧ \_ عيار الشعر لابن طباطبا - الممكتبة التجادية .

٧٨ \_ غريب القرآن ـ لابن قنيبة ، دار أحياء الكتب العربية .

٧٩ ــ فلسفة البلاغة ـ لجبر صومط ، المطبعة العُمَانية .

٨٠ \_ فن القول \_ للاستاذ أمين الحولى ، دار الفيكر العرق .

٨١ ــ فن التشبيه \_ الاستاذ على الجندي ، نهضة مصر .

٨٢ \_ فن الجناس ـ تلاستاذ على الجندى ، دار الفيكر العرق .

٨٣ ـــ في النقد الأدبي ـ للدكمة ور شوقي ضيف ، دار المعارف .

٨٤ ــ في الميزان الجديد ـ للدكستور عمد مندور ، نهفتة عصر . منهم

٨٥ ــ فيص الفتاح ـ المشيخ الشربين ، مطبعة مدرسة والاة عباس الأوله -

٨٦ \_ كشف الظنون \_ لحاجي خليفة ، ط أوربا .

٨٧ \_ كشاف الزعشري ( مقال للاستاذ أمين الحتولي ) بملة تراث الإنسانية .

٨٨ - اللغة الشاعرة - للاستاذ عباس العقاد، مطبعة الاستقلال -

٨٩ \_ عنصر المعانى \_ للعلامة سعد الدين النفتازاني ، طبعة صبيح .

. ٩ \_ مذاهب التفسير الإسلامي - لجولد تسهير ترجمة الدكتتون على حسن عبد القادر - مطبعة العلوم .

١٥ - مذكرات ف البلاغة - الميخ سليان نواد .

٧ ﴾ \_ مذكرة في علم البيان - الشيخ سليان تواد •

٩٣ - مسائل في النقد - الاستاذ من الدين الأمين ، مطيعة الاستقلال .

ع ب مصكلاتنا المغوية - الاستاذ أمين المتولى، مطيو حات المعيد العالى للدراسانت العربية .

وه - مقالات الإسلاميين لأبي الحسن الاشعرى ، ط الاستانيول .

- ٩٩ \_ مقدمة لقد النثر \_ للدكرة و رامه حسين ، وزارة الممارف .
  - ٧٧ ـــ مقدمة ابن خلدرن ــ المطبعة البهية -
  - ۹۸ ـ مناهج تجدید ـ الاستاذ أمین الحولی، دار المرفة .
- ٩٩ منهج الزعشرى في تفسير القرآن للاستاذ الصاوى الجويق، دار الممارف.
  - ١٠٠ ـــ مِن بِلاغة الفرآن ــ للدكـــتور أحمد بدوى مكتبة نهصة مصر .
- ١٠١ ــ من الوجهة النفسية في دراسة الآدب ونقده ـ دكتور محمد خلف الله ، لجنة التأليف والترجمة .
  - ١٠٢ ــ من حديث الشمر والنفر ـ للدكمتور طه حسين، دار الممارف .
- ١٠٤ \_ مواهب الفتاح ـ لابن يعقوب المغرب، شروح التلخيص. عيسى الحلم.
  - ١٠٥ \_ ميزان الاعتدال \_ لشمس الدين الذهبي \_ السمادة .
- ١٠٥ \_ نظرية العلاقات \_ الاستاذ محمد نايل ، دار الطباعة المحمدية بالازهر .

.

.

. .

- ١٠٦ \_ نظرية المعنى في النقد العرب \_ الدكتور مصطنى ناصف ، دار القلم .
  - ٧٠٧ ــ نقد النشر ـ المنسوب لقدامه ، طبعة وزارة المعارف .
    - ١٠٨ \_ يتيمة الدهر للثعالي ، مطبعة حجازي بالقاهرة .

ag H

# فهرست

|     | <b>t</b> :   |                                         |           |                  | -           | ·                      |                              |                       |                           |
|-----|--------------|-----------------------------------------|-----------|------------------|-------------|------------------------|------------------------------|-----------------------|---------------------------|
| i   | ، حنباً      | ¥.* *.                                  |           |                  |             |                        |                              |                       | \$ 12                     |
|     | •            | ė į ***                                 |           | ***              |             |                        | ***                          | ***                   | <u>ق</u> دمية             |
| 7   | <b>1</b>     |                                         | ***       | . •••            | ***         | ***                    | 0.4.0                        | # 4 4                 | J                         |
|     | ٠,           |                                         | الكشاذ    | لاغ <b>ی ن</b> ی | حث ال       | ول : الب               | الباب الآ                    |                       |                           |
| ×   |              |                                         |           |                  |             |                        |                              |                       | المصل الا                 |
|     |              |                                         |           |                  |             |                        | ***                          |                       |                           |
|     |              |                                         |           |                  |             |                        | دات                          |                       |                           |
|     |              |                                         |           |                  |             |                        | ال النظم                     |                       |                           |
|     |              |                                         |           |                  |             |                        | •                            |                       | <b>a</b> l /              |
|     |              |                                         |           |                  |             |                        | دعراض                        |                       |                           |
|     |              |                                         |           |                  |             |                        |                              |                       |                           |
|     |              |                                         |           |                  |             |                        | الميسنة                      |                       |                           |
| 101 | , • • • ,    | ***                                     |           | •••              | ***         | ***                    | ز                            | ، في الجبا            | البحث                     |
|     |              | على ١٦٧                                 | لمجاز الم | 1.104            | لتعارة ا    | ۱ ، الا-               | رسل ٥٤                       | اجاز الم              | Ü                         |
| 144 | €.<br>*****  | ***                                     |           | 4-6 <b>3</b>     | •••         | •••                    | * •.*                        | ية                    | الكنا                     |
| 144 |              | • • •                                   | ***       | ***              |             | 100                    | •••                          | من                    | الثعري                    |
| 141 |              | : *** <u>;</u>                          | ***       | ***              | •••         | ***                    | ن البديع                     | ، في ألوا             | المحث                     |
| 144 | repair.      | ***                                     | ***       | ***              | ***         | كماف                   | ينظم في ال                   | ثاني : ا              | الفصل ال                  |
| IAY |              | ( Peg. )                                |           | ***              | ضوعه        | ىيان مو                | بالنظم و                     | ۔ الم اد              | تحصال وا                  |
| 115 | 3 <b>22.</b> | • • • · · · · · · · · · · · · · · · · · | ***       | صوعه             | ِ<br>بان مو | . <u>.</u><br>مانی و د | بملم الم                     | . الماد               | م<br>محدده                |
| 111 | *****        | ***                                     | •••       | 44               | موضو        | سان<br>سان             | بعلم البيان                  | . المراد<br>الماد     | مراد ا<br>المراد المراد ا |
| 7.0 | ***          | <b>2.94</b>                             | *** ,     | 110              | •••         | ، برزوت<br>امراب       | بعم بعلم الا<br>غلم بعلم الا | ه ۱هر ۱۰۰<br>د ما ۱۱۰ | ing water .               |
| 717 | u.           |                                         | * # #.#   | *** .            | 4           | الفراد                 | النظر في                     | ه جوړ الما<br>امال    | Y JP<br>H ( G)            |
| TIT | ***          | •••                                     | *4e*      | ]_               | م، مادة     | المهريدة.              | الديبن بي<br>رة اسماقوا      | امالت .<br>مرا        | المصال ال                 |
|     | خيوني د      | -                                       | _         | 1                |             |                        | Without 4a                   |                       |                           |

| 778         |                                                                 |
|-------------|-----------------------------------------------------------------|
|             | الجمع والإفراد ٢٧٥ ، المعان البلاغية لصيخ الافعال ٢٧٠ ، المعاني |
|             | *** البلاخية في أبشية المصنفات ٢٢٥                              |
| <b>4</b> 4% | أدوات الربط                                                     |
|             | 💛 ئم والوفاء ٢٣٨ ، قد وزب ٢٤٧ ، حروف الجر ٣٤٣ ، إن              |
|             | ر إذا هه٧                                                       |
|             | ······································                          |
| í           | التعريف باللام ٢٤٩ ، التعريف باسم الوصول ٢٩٤ ، التعريف          |
|             | باسم الإشارة ٧٠٧ ، التعريف بالإضافة ٢٠٨                         |
| 704         | · ·                                                             |
| 774         | الفصل الرابع و البحث في نظم الجلة                               |
| •           |                                                                 |
|             | التقليم بهم ، الاستقبام ٢٨٩ أ الأمر ١٠٤ النبي ١١٦ ١             |
|             | و النعام ١٢٣ ، القسم ٢١٥ ، التمجب ٢١٥ ، الكلام المنصف ٢١٦٠      |
|             | النق ١٤٧٧ ، القصر ٢٧٧ ، العطف ٢٧٠ ، البدل ٢٣٠ ، الوصف           |
|             | ٢٢١ ، الجلف ٢٢٤ ، الذكر ٢٢٩ ، التوكيد ٣٤٢ ، عناصر               |
| ,           | التوكيد ٢٤٥ ، النظر في المعني ٢٤٩                               |
| 704         | الفعيل الخامس: البحث في الحل                                    |
|             | ١٠٠٠ الفصل والوصل ٢٥٩ ، الجامع ٢٦٥ ، الفواصل القرآلية ٢٦٧ ،     |
| ,           | الالتفات ، ١٧٧ ، التكرار ٢٧٧ ، الاعتراض ٢٧٧ ، الاختصار          |
|             | ٠٨٠ ، ترتيب الجل والآيات ٣٨٧ ، تفسير النص ٢٨٨                   |
|             |                                                                 |
|             | النَّصُلُ السادس: البحث في صور البيان النَّصُلُ السادس:         |
| 717         | اللهبية                                                         |
|             | ١ ١ التصنيه التخييل ١٩٨ ، المفرد والمركب والمتعدد ١٩٨٨ التصبيه  |
|             | و النشيل ٧٠٤ ، التصوير والتفكيل ٧٠٤ ، العلاقة بين اللهبيه       |
| ŧ* ,        | الأ والفيه به يورد ، التعبيه الطارعية ودي والاله التعبيه ودي و  |

| Ë. | , e | سنسا |
|----|-----|------|
|    |     | -    |

|            | فسيه       | . بي <u>ن</u> ال | القرق     | <b>1. V</b>   | عبه به               | د ق ا                                   | زغبة للقبر             | القيمة البلا           |   |
|------------|------------|------------------|-----------|---------------|----------------------|-----------------------------------------|------------------------|------------------------|---|
| -          | ज <b>्</b> | ٠.               |           |               |                      |                                         | € • A •                |                        |   |
| EIY        | 1 14.      | ***              | ***       |               | ***                  |                                         | ***                    | الجاز                  |   |
| :          | النطية     | ستعارة ا         | Yica      | [ <b>41</b> m | ح والتجر             |                                         | 4 610 6                |                        |   |
|            | المهاز     | • 270            | التخييل   | لتمثيل و      | 1 . 647              | <u>.</u> کلام                           | مكس في ال              | J. EYE .               | , |
|            | ì          |                  |           |               |                      |                                         | وع ، اعجا              |                        |   |
| fo?        | ***        |                  | ***       | ***           |                      |                                         |                        | الكناية                |   |
|            |            |                  |           |               |                      |                                         |                        | التعريض                |   |
|            |            |                  |           |               |                      |                                         |                        | مسريات<br>فصل السابع : | Н |
| <b>FV3</b> |            |                  |           |               |                      |                                         |                        | البحث في ألو           |   |
|            | 1841       | التقصيا          |           | ينظ اد        | NI                   | مانی می                                 | مها ، الا              | تاب می این<br>الادا ۱۱ |   |
|            | esta.      |                  | en.       |               |                      | H                                       | ۱۰۰ ۲۸۵<br>اوجه ۹۲)    | 1 .VH                  |   |
|            |            |                  | 434 ~     | :             | ۱۹۲۳ کے<br>اور در در | ، ، سور<br>۔ ا                          | ६९ <b>ፕ *</b> ምይ፡<br>ዘ | ווסכק וי               |   |
|            |            | •                |           |               |                      |                                         | ج ۱۹۹۱                 |                        |   |
|            | 4,         | ، البلاغ<br>-    | يدراسان   | ے فی اا       | الكشاف               | ــ اتر                                  | باب الثان              | J                      |   |
| o ex       | *45        | ***              | ***       | •••           | المفتاح              | دوسة ا                                  | آثرہ فی م              | لفصل الأولد :          | İ |
|            | والمستد    | المستد           | أصول      | 4.4           | الالتفات             |                                         | ۾ اليلاغة .            | في تقسي                | • |
|            | **17       | المنعف           | ، الكلام  | 917           | ه التغليد            | ذا ۱۲                                   | م ، ان و ا             | اله . ا                | - |
|            | الإماز     | 40 10            | والحصل    | القصل         | 4018 6               | ن الماض                                 | المضارع م              | التمع                  |   |
|            |            | لايشاح           | 16 - 17   | الحرف         | مارة في              | والاسة                                  | ب ۱۵ ۵                 | . الأطنا               |   |
|            | , <b>,</b> |                  |           |               |                      |                                         |                        | المعلول                |   |
| •44        | ***        | ***              | ***       | •••           | ار السائر            |                                         |                        | <br>النصل الثاني : أ   | ì |
|            | متيوه      | لظهر مؤ          | معالب ا   | 4 04 A        | ر.<br>مندور ن        | ۔<br>د کند اا                           | 10614                  | بنيس بدي<br>الاابذاء   | • |
|            | المنامي    | والنق و          | , المام و | . استمال      |                      | LVI                                     |                        |                        |   |
|            | 107.0      | ب الجاد          | . الحروة  |               | , والتاخ             | - التقدر                                | التفسير بع<br>أث جوه • | .Mi.i                  |   |
|            | Cine       | 12110            | لامر ۱۲   | ميكس النا     | 1071                 | الاسا                                   | 11. 142                | an 214.1               |   |
|            | الكتابة    | • •¥¥            | التكراد   | 1 44.         | لاطناب               | ₽ <b>6</b> '                            | ميد رابع<br>الا بماز ، |                        |   |
|            |            | •                | ·         | <b>→</b> '}   |                      | · · · • • • • • • • • • • • • • • • • • | 1377 31                | \$ 76                  |   |

| سنبخة                 |                   |                |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------|-------------------|----------------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                       | الكبير            | الجامع         | كناب       | والتمريض ويوم ، تقابل المال ١٧٥ ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                       | • İ. w            | ۸.             |            | ٥٨٧ - مناقشات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 011                   | *. ***            | ***            | •••        | نصل الثالث: أثر الكشاف ف كتاب الطراز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| •41                   | 1.00 mm (1.00 mm) | •••            | . ***      | العلوى علايس مسائل البلاغة مرتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 010                   | ***               | •••            | <b>***</b> | مناء الكتاب والغرين من تأليفه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                       | : ***             |                |            | الماحث التي أفادما من البكشاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| **                    | القصال            | . 1.4          | ـکر پر     | الاستدراج ٢٥٥، الإلتفات ٩٩٥، الت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| :•                    | الإجام            | 717            | فاسلووا    | مال صل وود، الثقو بهوالتأخير ١٦٠٨، معاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| esil<br>Esilen esilen | 4717              | لاطناب         | بحاز وا    | والتفسير ١٦٠ بي توكيد الضام ١٦١٠ الإغ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>,</b>              | 4776              | والنهييج       | لإلماب و   | . به التخييل ٦٢٣ ، التخييل ٦٢٣ ، أل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 779                   | . ,***            | • •. •         | , * **     | خلامة البحث بالمناب المناب الم |
| 171                   | . ••• .           | ***            |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177                   | <b>0.0</b> d.     | .* * *         |            | في البراسة البلاغية قبل المكشاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 777                   | •••               | ***            | •••        | في بحث النظم في كتاب الـكماف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 770                   | •••               |                | •••        | في دراسة المفردات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 777                   | ***               | <b>€ 4 8</b> . |            | في البحث في نظم الحلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 186                   | 444               | •••            | ***        | أَنْ دَرَاسِةِ أَلْوَانِ البِيانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 187                   | ***               | * * *          | ***        | في دراسة البديع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 141                   | ***               | 3 d s          |            | ف بيان أثره في الدراسات البلاغية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 104                   | •••               | •••            | •••        | في بيان أثر السكشاف في المثل السائر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                       |                   |                |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |